88¢ JAARGANG - AFLEVERING 3 - JULI 1996 —

Artikelen

MAUREEN SIE, Theoria en de prioriteit van het praktische ..

LIEKE VAN DER SCHEER, De retorische kracht van meerduidigheid: Het niet-schaden
argument in de medische ethiek ...

Congresbespreking

Anne Ruth Mackor en Jeanne Peijnenburg bespreken een symposium over Human action
and causality

Discussie

M.K.D. Schouten en H. Looren de Jong over functies en ‘affordances’; F. Buekens’

repliek op J. Sleutels inzake ‘beschermingsfactorontologie’ en de relationistische

opvatting van mentale inhoud; en een reactie op Wim Klevers bespreking van een Gronings
proefschrift over Spinoza

Recensies

van twee publicaties over eufilosofie, en een dissertatie over economie en filosofie in de
vroege middeleeuwen ......

Mededelingen




algemeen nederlands tijdschrift voor
wijsbegeerte
een academisch tijdschrift
van en voor
Nederlandse en Vlaamse filosofen

Het ANTW is een algemeen filosofisch vaktijdschrift, dat zich richt op een breed scala van
deelgebieden, stromingen, discussies en perioden van de filosofie. Naast originele wetenschap-
pelijke bijdragen worden informatieve artikelen over actuele ontwikkelingen opgenomen. Aange-
boden teksten worden ter (blinde) beoordeling voorgelegd aan twee deskundigen op het be-
treffende deelgebied. Discussie en polemiek naar aanleiding van bijdragen worden aangemoe-
digd. Veel aandacht krijgt de bespreking van publikaties — niet in de laatste plaats dissertaties —
van de hand van Nederlandstalige filosofen; ook hier wordt gestreefd naar diversiteit in te be-
spreken werken en in de keuze van recensenten. Verder is er plaats voor bibliografische over-
zichtsartikelen, en voor mededelingen over promoties, benoemingen, studiedagen e.d.

Redactieraad:

PROF. DR. D. BATENS — PROF. DR. A. BURMS — DR. R. CORBEY — PROF. DR. A.A.
DERKSEN — PROF. DR. S. GRIFFIOEN — PROF. DR. P. JONKERS — PROF. DR. F.C.L.M.
JACOBS — PROF. DR. TH.A.F. KUIPERS — DR. M. MEISING — PROF. DR. A.W.M. MOOLI
— PROF. DR. E. OGER — PROF. DR. TH.C.W. OUDEMANS — PROF, DR. M.]. PETRY —
PROF. DR. H. PHILIPSE — DR. H. POTT — DR. H.C. DE REGT — PROF. DR. P.J.LM. VAN
TONGEREN

Kernredactie:
PROF. DR. A. BURMS — DR. R. CORBEY — PROF. DR. A.A. DERKSEN — PROF. DR. P.
JONKERS — PROF. DR. H. PHILIPSE — DR. H.C. DE REGT

Boeken ter recensie en correspondentie over recensies richten aan de recen-
sieredacteur, dr. H. de Regt, adres:
ANTW / Dr. H. de Regt, Fac. Wijsbegeerte, Postbus 90153, 5000 LE Tilburg

Kopij en alle overige correspondentie voor de Redactie richten aan de redac-
tiesecretaris, dr. R. Corbey, adres:
ANTW / Dr. R. Corbey, Fac. Wijsbegeerte, Postbus 90153, 5000 LE Tilburg

Aanwijzingen voor auteurs:

Kopij in drievoud aanbieden, A-4, anderhalve regelafstand, in voorkeurspelling. Men streve naar
beperking van de omvang en vermijding van afkortingen. Op een los vel graag bijvoegen (1) een
CV (naam, tussen haakjes geboortejaar, werkkring, onderzoeksgebied(en) en/of belangrijke pu-
blikatie(s), correspondentie-adres), en (2) een samenvatting in het Engels van ten hoogste 100
woorden. Vermeld ook uw telefoonnummer, en, zo mogelijk, het totale aantal woorden van uw
tekst. Bij acceptatie zal gevraagd worden om een identicke versie van de tekst op floppy, bij
voorkeur in WP, en ontvangen auteurs te zijner tijd een drukproef van de gezette tekst ter
correctie. Wijze van citeren: G. Heymans, Einfiihrung in die Ethik, Leipzig 19342, 16 vv., 31-38;
H. G. Bohnert, ‘The semiotic status of commands’, Philosophy of Science 12 (1945), 302-304.



THEORIA EN DE PRIORITEIT VAN HET PRAKTISCHE

Maureen Sie*

“The Manifestation of [...] thought is not knowledge ...”
Hannah Arendt'

Volgens Richard Bernstein is er in de hedendaagse wijsbegeerte een nieuwe con-
versatie gaande waarin een grote groep denkers een pleidooi houdt voor de ‘priori-
teit van het praktische’.2 Bernstein noemt Gadamer, Arendt, Habermas en Rorty als
de belangrijkste vertegenwoordigers van deze groep. Wat deze denkers van elkaar
onderscheidt is hun antwoord op de vraag hoe we de zogenaamde ‘prioriteit van
het praktische’ gestalte moeten geven. Ik wil me in dit artikel concentreren op één
aspect van deze discussie, te weten: de plaats van de theoretische houding, het
vormen van theorieén en de activiteit van het theoretiseren (in het vervolg aange-
duid als theoria) in de praktijk. Volgens velen noodzaakt de prioriteit van het
praktische een keuze tegen theoria, bijvoorbeeld in het voordeel van ‘narrativiteit’.
Het idee daarachter is dat het onze praktijk ten goede zou komen als de grote
omvattende ‘meta-theorieén’ van de filosofie ruimte zouden maken voor aan tijd
en plaats gebonden narratieven. Ik zal betogen dat het voorstel van een narratieve
wending berust op een onhoudbaar radicaal onderscheid tussen theorie en praktijk.
Wanneer we het onderscheid tussen praktijk en theorie begrijpen als een gradueel
onderscheid, wordt duidelijk waarom het vervangen van theorieén door narratieven
niet werkt.

Ik zal mij in dit artikel concentreren op de meest invloedrijke vertegenwoordiger
van de narratieve wending, Richard Rorty. In het eerste deel zal ik kort Rorty’s
anti-theoria houding bespreken, zoals uiteengezet in Contingency, Irony and Soli-
darity.® Rorty onderkent twee aspecten aan theoria die het tot onderwerp van
discussie maken. Enerzijds is onduidelijk hoe we na het wegvallen van het geloof
in absolute fundamenten en universele normen en waarden, de claims die we doen
wanneer we theoretiseren nog waar kunnen maken. Anderzijds is het idee dat het

'H. Areﬁdt, Thinking. The Life of the Mind I, Martin Secker and Warburg Limited (1978), p.
193.

2 R. Bernstein, Beyond Objectivism and Relativism, Basil Blackwell (1985).

* R. Rorty, Contingency, Irony and Solidarity, Cambridge University Press (1989). Hierna zal ik
naar dit werk verwijzen met: Rorty (1989). Zie voor wat betreft Rorty’s anti-theoria houding ook
het artikel “Habermas and Lyotard on Postmodernity”, p.174-175 en “Philosophy as science, as
metaphor, and as politics”, p. 25, beide in: Essays on Heidegger and Others; Philosophical
Papers 11, Cambridge University Press (1991).

* Maureen Sie (1966). Studeerde in 1992 af in de wijsbegeerte aan de Rijksuniversiteit Utrecht.
Daar is ze sinds 1992 verbonden aan de Faculteit der Wijsbegeerte, sinds 1994 als OiO voor een
onderzoek naar ‘morele verantwoordelijkheid, zelf en handelen’ in de angelsaksische filosofie.
Adres: Faculteit Wijsbegeerte, Heidelberglaan 8, 3584 CS Utrecht.

ANTW, 88-3, 173-191 173




theoretiseren de enige mogelijkheid is van kritiek op en verandering van door ons
als onrechtvaardig ervaren praktijken, volgens hem, een misvatting.

In het tweede deel van dit artikel zal ik laten zien dat Rorty’s bespreking van het
theoretiseren voorbijgaat aan de rol en functie die het theoretiseren speelt in de
praktijk van het alledaagse leven. Ik zal in dit deel een onderscheid maken tussen
drie activiteiten te weten: participeren, observeren en theoretiseren. Grofweg cor-
responderen deze activiteiten met het alledaagse onderscheid tussen ‘omgaan met’
(participeren), ‘kijken naar’ (observeren) en ‘denken’ of ‘speculeren over’ (theore-
tiseren). Tk zal betogen dat we om het onderscheid tussen praktijk en theorie goed
te begrijpen, twee tegenstellingen nodig hebben namelijk: de tegenstelling tussen
participeren en observeren enerzijds en die tussen observeren en theoretiseren
anderzijds. Wanneer we dit begrijpen wordt duidelijk waarom we enerzijds het
theoretiseren zien als een streven naar (algemeen)geldigheid en waarom we an-
derzijds het theoretiseren begrijpen als een kritisch vermogen dat verandering op
cultureel, wetenschappelijk en sociaal terrein mogelijk maakt — ook wanneer we
niet langer geloven in het bestaan van absolute fundamenten en universele normen
en waarden.*

In het derde deel van dit artikel zal ik betogen dat we Rorty’s kritiek op theoria
beter en helder kunnen formuleren in termen van een kritiek op de activiteit en het
doel van het observeren. Rorty wil laten zien dat er niet zoiets bestaat als simpel-
weg ‘schouwen’ (observeren). Hij wil dit laten zien omdat het beroep op ‘een
geprivilegieerd zicht op de werkelijkheid’” de zogenaamde ‘menselijke conversatie’
frustreert, en onze praktijk daarmee meer kwaad doet dan goed. We kunnen deze
kritiek echter, zo zal ik betogen, uitstekend honoreren zonder een radicaal anti-
theoria standpunt in te nemen. Dit is beter wanneer men wil ijveren voor de
zogenaamde ‘prioriteit van het praktische’, omdat in onze alledaagse praktijk het
theoretiseren het enige vermogen is dat de macht der gewoonte, de ongetoetste
vooroordelen, concepten en ideeén waarvan wij gebruik moeten maken wanneer
wij handelen, kan ondermijnen. Niet het streven naar een (algemeen)geldige theo-
rie of een zicht op hoe de dingen ‘werkelijk zijn’ frustreren de mogelijkheid van
een open conversatie, communicatie en dialoog, maar de macht der gewoonte en
de noodzaak te reageren en te handelen in een reeds bestaande praktijk.

1 Rorty over Theoria

Rorty wil de menselijke conversatie vrijwaren van al die autoriteiten — metafysici,
metafysische theorieén — die menen zich op grond van een ‘inzicht in de zaken
zelf” niet in een discussie te bevinden maar erboven. In dit licht doet hij een oproep
een keuze te maken ‘against theory and toward narrative.” [Rorty (1989)]. Met
narratieven doelt Rorty op het type van verhalen waarin geen vragen en ant-
woorden geformuleerd worden die de persoonlijke context en achtergrond van de
auteur overschrijden. Rorty wil laten zien dat theoria, als een middel om door ons
als onrechtvaardig ervaren praktijken te kritiseren, overbodig is.

* Omwille van mijn argument ga ik er in dit artikel vanuit dat het scepticisme ten aanzien van
absolute fundamenten en universele normen en waarden gemeengoed is. Of dit scepticisme ge-
rechtvaardigd is of niet laat ik buiten beschouwing. De kern van mijn argument is dat de kwestie
van het belang en de waarde van het theoretiseren onafhankelijk is van de kwestie van het bestaan
en de mogelijkheid van kennis van absolute fundamenten en universele normen en waarden.

174



Kritiek en verandering zijn volgens hem even goed, zo niet beter mogelijk in een
‘gepoétiseerde’ samenleving. Dit is een samenleving waarin het vertellen van ver-
halen en het serieus nemen van metaforen en dichterlijke creaties gemeengoed is.’
In zo’n samenleving kunnen we protesteren tegen onrechtvaardigheid in naam van
de samenleving zelf, in naam van het beeld dat we door onze verhalen van onszelf
hebben [Rorty (1989), p. 60]. Wanneer we onze samenleving bijvoorbeeld zien (of
willen zien) als een liberale samenleving, dan kunnen we met behulp van dat
zelfbeeld de toestanden kritiseren die niet met dit liberale zelfbeeld stroken. Voorts
is het volgens Rorty met behulp van verhalen mogelijk ons solidariteitsgevoel (dat
volgens hem in eerste instantie altijd lokaal is [Rorty (1989), p. 190]), langzaam uit
te breiden over een steeds grotere groep mensen.® Ook hier hebben we geen theo-
rieén nodig over de menselijke natuur — over wat ons verbindt met of onderscheidt
van anderen — maar slechts verhalen over, of van, mensen uit de zogenaamde
‘zij’groep (mensen met wie ‘wij’ ons in eerste instantie niet verbonden voelen).’

Het voordeel dat deze ‘narratieve wending’ onze praktijk zou brengen is het
verdwijnen van de mogelijkheid dogmatische claims te doen, claims op een inzicht
in ‘de zaken zelf’. Wanneer wij theoretiseren proberen we volgens Rorty namelijk
een gezichtspunt in te nemen “...from a considerable distance: ...to rise above the
plurality of appearances in the hope that seen from the heights, an unexpected
unity will become evident — a unity which is a sign that something real has been
glimpsed, something which stands behind the appearances and produces them.”
[Rorty (1989), p. 96].

Het doel van de ironicus — het volstrekt geseculariseerde personage dat de
hoofdrol speelt in het post-Filosofische® tijdperk dat Rorty ons schetst — is de drang
te theoretiseren zo goed te begrijpen dat zij zich er volledig van kan bevrijden
[Rorty (1989), p.97]. Zij wil zich van deze drang bevrijden omdat ze zich bewust is
van de ‘contingentie en historische bepaaldheid’ van haar inzichten. De ironicus
realiseert zich, in tegenstelling tot de traditionele metafysicus, dat zij geen ge-
privilegieerd zicht heeft op de werkelijkheid en dat zij derhalve de mensen niet kan
vertellen wat ze moeten doen of laten op grond van een inzicht in bijvoorbeeld ‘de
werkelijke natuur van de mens’ [Rorty (1989), p. 73]. De ironicus ziet dat zij geen
morele leermeester van de mensheid kan zijn en dat zij niets bij te dragen heeft aan

5 Rorty stelt: “We need a redescription of liberalism as the hope that culture as a whole can be
poeticized rather as the enlightment hope that it can be rationalized or scienized.” [Rorty (1989)
p. 53]

® Dit door: .”..enlarging our aquintance...with strange people (Alcibiades, Julien Sorel), strange
families (the Karamazovs, the Casaubons), and strange communities (the Teutonic Knights, the
Nuer, the mandarins of the Sung)” [Rorty (1989), p. 80]

7 Verhalen ‘over’ andere mensen hebben we volgens Rorty nodig omdat mensen wanneer ze
werkelijk lijden geen vocabulaire hebben om een verhaal te vertellen [Rorty (1989), p.94].

& Onder Filosofisch met een hoofdletter verstaat Rorty het idee dat het goede, ware en rationele
gediend wordt door meer kennis over het Goede, Ware en Rationele. Dit in tegenstelling tot een
filosofie opvatting zoals die van Sellars: “...an attempt to see how things ... hang together, in the
broadest possible sense of the term.” [R. Rorty, Consequences of Pragmatism, Harvester Press
Limited (1982), p. XIV]. Ik heb er in dit artikel voor gekozen niet te spreken over Rorty’s
filosofie-opvatting omdat zijn kritiek op theoria aan zijn kritick op Filosofie ten grondslag ligt.

175




de verbetering van onze samenleving.” Waar de traditionele theoreticus, volgens
Rorty, dacht dat zijn inzichten een relevantie hadden voor meer mensen dan hem-
zelf, realiseert de ironicus zich dat haar inzichten de grenzen van haar private,
contingente historische situatie niet overschrijden. Zij poogt slechts een verhaal te
vertellen, een verhaal dat er één is onder vele. Dit maakt dat in de post-theoretische
cultuur alle verhalen op hetzelfde niveau tegen elkaar uvitgespeeld worden. De
ironicus probeert het zogenaamde ‘uviteindelijke vocabulaire’ (final vocabulary)
van mensen — het vocabulaire waarmee ze hun medemensen en de wereld evalue-
ren en kritiseren — niet te toetsen, te beschrijven of te bespreken in een ‘meta-
vocabulaire’ maar plaatst er slechts een eigen uiteindelijk vocabulaire tegenover
[Rorty (1989), p. 80].

De vraag is echter hoe relevant deze positie is voor de vraag naar de plaats van
theoria in de praktijk. Het lijkt erop dat Rorty’s bezwaren tegen theoria zich voor-
namelijk richten tegen het ontwikkelen van meta-theorieén: theorie€n over andere
verhalen, ideeén en theorieén. Een helder onderscheid tussen de verschillende ni-
veaus van theorieén vinden we in Rorty’s werk niet.'® Wat wel duidelijk is, is dat
volgens hem, een claim op (algemeen)geldigheid en universaliteit in het vertellen
van verhalen en het geven van herbeschrijvingen voorkomen wordt."! Daarom stelt
Rorty dat: “...novels are a safer medium than theory for expressing one’s recogni-
tion of the relativity and contingency of authority figures.” [Rorty (1989), p. 107].
Het verhaal of de roman is een veiliger medium om het inzicht in de contingentie
en historische bepaaldheid te formuleren. Dit omdat een verhaal, in tegenstelling
tot een theorie, een begin en einde in de tijd heeft. Rorty wil af van het theoretise-
ren omdat het resulteert in schijnbaar ‘voor allen geldige beschouwingen’ over
bijvoorbeeld de wereld, de mens en de geschiedenis. In een theorie komt de histo-
rische contingentie niet tot uitdrukking. Daarom stelt Rorty een ander produkt
voor: het verhaal met een begin en einde in de tijd, of een gedicht als expressie van
een auteur met een begin en einde in de tijd.'” Wat hiermee echter betoogd is, is dat
een verhaal minder pretenties (op geldigheid) heeft dan een theorie. Om te weten
of dit relevant is voor de vraag naar de plaats van theoria in de praktijk moeten we
eerst weten of het ontwikkelen van inzichten, theorieén of ideeén die voor méér
mensen relevant zijn dan alleen voor degene die ze ontwikkelt, onze praktijk ten

® Volgens Rorty lijkt de ironicus daarom meer op de dichter dan op de traditionele metafysicus.
De dichter is gericht op zelfcreatie en realiseert zich de contingentie van zijn bestaan [Rorty
(1989), p. 25).'De dichter’ wijst bij Rorty echter niet naar meer dan: ‘diegene die het willekeurige
en toevallige niet tracht te onderscheiden van het noodzakelijke en essenti€le’ [zie Rorty (1989),
p- 29]. Martin Hollis stelt als kritiek op Rorty’s kenschetsing van de dichter volkomen terecht dat:
“To every poet there is ..an opposite poet.” [M. Hollis , “The Poetics of Personhood”, in: Reading
Rorty , A. R. Malachowski (ed.), Basil Blackwell Ltd, UK (1990), p. 246].

1% Zie voor een sterke kritiek op de verschillende niveaus in Rorty’s werk: C. Taylor, “Rorty in
the Epistemological Tradition”, in: Reading Rorty , A. R. Malachowski (ed.), Basil Blackwell
Ltd, UK (1990).

!! Rorty maakt nergens duidelijk wat het ‘herbeschrijven’ als activiteit precies is. De notie moet
echter begrepen worden in het licht van zijn opvatting dat er niet simpelweg iets als ‘een van
enige beschrijving onafhankelijke wereld’ is. Ik kom hier later in dit artikel nog op terug.

12 Zie voor de implicaties van en kritiek op Rorty’s suggestie dat hij zich aan de literatuur-kant
van de dichotomie met theorie plaatst het artikel van Michael Fischer, “Redefining Philosophy as
Literature: Richard Rorty’s ‘Defence’ of Literary Culture”, in: Reading Rorty, Malachowski,
Alan, R. (ed.)., Basil Blackwell Ltd, UK (1990).

176



goede komt. Afgezien van de vraag of deze inzichten, theorieén en ideeén (alge-
meen) geldig zijn kunnen we ons immers afvragen of het streven naar deze geldig-
heid (en de vraag is wat dat nu precies is) niet onontbeerlijk is voor de wijze
waarop we met onszelf, elkaar en de wereld omgaan.

Wanneer wij normaliter door ons als onrechtvaardig ervaren praktijken kritise-
ren door een poging te doen afstand te nemen van onze contingente historische
situatie en te streven naar een (algemeen)geldig inzicht, waarom zou het resultaat
van deze poging (bijvoorbeeld een theorie) dan niet naast Rorty’s zogenaamde
narratieven kunnen dienen als een instrument van kritiek? In dat geval zou de
menselijke conversatie in het post-Filosofische tijdperk (opgevat als het tijdperk
waarin we niet langer geloven in absolute fundamenten en universele normen en
waarden) uit verhalen, gedichten &n theorieén bestaan. Op zichzelf vereist dit niet
dat we een meta-theorie (of meta-vocabulaire) nodig hebben, een theorie die de
overgang van de ene theorie naar de andere of van het ene vocabulaire naar het
andere verklaart (op grond van een inzicht in ‘de wereld zelf’). De overgang van
de ene theorie naar de andere, van het ene verhaal naar het andere, kunnen we
eventueel geheel in overeenstemming met Rorty’s ideeén zien als een toevals-
treffer: “With luck — the sort of luck which makes the difference between genius
and eccentricity — that language will also strike the next generation as inevitable.
Their behavings will bear that impress” [Rorty (1989), p. 29].

Tegen de mogelijkheid theorie€n naast verhalen in de menselijke conversatie toe
te staan, heeft Rorty geen werkelijk argument. Hij wil dit ook niet geven omdat hij
slechts de voordelen wil laten zien van een cultuur waarin theorieén niet langer het
wisselgeld van verandering en kritiek zijn [Rorty (1989), p. 9].

In het navolgende zal ik betogen dat we, wanneer we theoretiseren, inderdaad
een poging doen een situatie, voorval of gebeurtenis ‘from a considerable distance’
te bekijken. We doen dit echter, zo zal ik beweren, op het moment dat de verhalen
die we tot onze beschikking hebben niet langer volstaan om een bepaalde situatie
te begrijpen. Het theoretiseren is als activiteit weliswaar verbonden met het streven
naar (algemeen)geldigheid, het doel van deze activiteit is echter een herstel van de
betekenisvolheid van een gebeurtenis of situatie.

2 De praktijk van het participeren

Hoe kunnen we de abstracte tegenstelling tussen de ‘praktijk’ of ‘het praktische’ en
de ‘theorie’ of ‘het theoretische’ begrijpen? Ik zal betogen dat we voor een goed
begrip van het onderscheid tussen praktijk en theorie een onderscheid moeten
maken tussen drie activiteiten, te weten: participeren, observeren en theoretiseren.
Het onderscheid tussen deze drie activiteiten is gradueel en betrekkelijk. Om de
tegenstelling en spanning tussen theorie en praktijk te begrijpen moeten we echter
beginnen het onderscheid in radicale bewoordingen te bevatten.

In de praktijk kunnen we een vorm van handelen onderscheiden die ‘gedachte-
loos’ is. Deze vorm van handelen zouden we ‘participeren’ kunnen noemen. Let-
terlijk betekent participeren : ‘deelnemen aan’ en kan het betekenen dat we in
passieve zin ergens ‘deel van zijn’. Ik zal de term echter gebruiken in de meer
actieve zin waarin we letterlijk ‘opgaan in’ datgene waaraan we deelnemen. Parti-
ciperen staat dan voor het ‘direct en onmiddellijk reageren op dat wat ons over-
komt’. Het observeren en theoretiseren contrasteren met het participeren in zoverre
ze pas plaats kunnen vinden nadat we afgezien hebben van onze directe en on-

177



middellijke reactie. Dit ‘afzien van de directe en onmiddellijke reactie’, wat ik ook
wel het verlaten van de ‘reactieve houding’ zal noemen blijkt echter — op twee
manieren — voor mensen een natuurlijke wijze van reageren. Allereerst komt het
vermogen tot observeren in beeld wanneer onze ‘verwachtingen’ en daarmee onze
directe en onmiddellijke reacties, gefrustreerd worden. Daarnaast is onze reactieve
praktijk in het algemeen, de wijze waarop wij direct en onmiddellijk reageren, niet
te begrijpen zonder een vermogen tot observeren en theoretiseren te vooronder-
stellen.

2.1 Participeren en Observeren
Wanneer wij participeren reageren we op datgene wat ons overkomt, zonder dat
dat onderbroken of voorafgegaan wordt door een ‘denk-act’.

Een illustratie van wat ik bedoel met participeren is het autorijden terwijl we in
gesprek zijn met een medepassagier. We zijn in staat kilometers zonder brokken af
te leggen terwijl onze gedachten niet bij het verkeer, de verkeerstekens en het
functioneren van de auto zijn, maar bijvoorbeeld bij het onderwerp van gesprek.
Blijkbaar vereist onze deelname aan het verkeer niet dat we er ‘met ons hoofd bij
zijn’. De verkeerstekens waarop wij gereageerd hebben functioneren als ‘prikkels’
voor ons gedrag, ze reguleren op een automatische en directe wijze onze reacties."
Veel van onze activiteit in de wereld laat zich als zodanig omschrijven. Wanneer ik
‘s ochtends vroeg koffie ga zetten omdat ik denk ‘ik heb trek in een kop koffie’
dan is er strikt gezien weliswaar een ‘denkact’ voorafgegaan aan het zetten van een
kop koffie, maar de activiteit van het koffiezetten is grotendeels automatisch. Er
gaat niet telkens, aan alle afzonderlijke handelingen die nodig zijn voor het zetten
van koffie, een denkact vooraf. De ‘koffie’ — de gedachte aan koffie — is het
intentioneel object van alle handelingen die plaatsvinden tot aan het feitelijk drin-
ken van de koffie. Net zoals in het geval van het autorijden het intentioneel object
‘naar huis’ voorafgaat aan alle afzonderlijke handelingen die tijdens de rit naar
huis nodig zijn. Wanneer nu, bijvoorbeeld in het geval van de koffie ‘s ochtends,
onverwachts iets mis gaat — de koffie uitblijft — kunnen we twee mogelijke reacties
onderscheiden.

De eerste reactie is direct en onmiddellijk. Het niet functioneren van het koffie-
zetapparaat fungeert daarin als directe aanleiding/prikkel voor mijn gedrag. Af-
hankelijk van de soort persoon die ik ben en het been waarmee ik ben opgestaan,
sla ik bijvoorbeeld uit woede het apparaat aan diggelen. Een tweede mogelijkheid
is dat ik al mijn reacties staak, midden in de keuken stilsta, en vanuit deze stilstand
bezie in welke situatie ik mij bevind. Afhankelijk van de situatie waarin ik me
bevind kan ik er dan bijvoorbeeld achterkomen dat iemand de stekker uit het
stopcontact getrokken heeft of dat het apparaat de hele nacht heeft aangestaan en ik
het in plaats van aan, uit gezet heb.

Deze twee reacties zijn zoals gezegd van elkaar te onderscheiden. De tweede

" De term ‘prikkel’ gebruik ik om recht te doen aan het directe en onmiddellijke karakter van
onze reacties. Het moet echter heel ruim opgevat worden. Alles waar we direct en onmiddellijk
op (kunnen) reageren kan als prikkel omschreven worden. Dit omvat naast tekens bijvoorbeeld
ook vragen, woorden, het horen overgaan van de telefoon, het zien van een pitbull, het ruiken van
een sigaret etc.

178




reactie is immers slechts mogelijk door het afzien van de eerste reactie. Pas nd het
afzien van een onmiddellijke reactie — in dit geval woede — is er ruimte voor het
‘bezien van de situatie’. Het observeren is in het bovenstaande voorbeeld echter
duidelijk voor mensen de meest gangbare reactie. We zijn gewend aan het observe-
ren als een gangbare reactie en als een vanzelfsprekend onderdeel van ons reage-
ren."* Hierdoor klinkt het onderscheid nogal geforceerd. De reden om het toch te
maken is dat het voorafgaat aan het (meer gangbare) onderscheid tussen de objec-
tieve en de participerende houding. In dit laatste onderscheid wordt de participe-
rende houding geassocieerd met de persoonlijke, betrokken en morele houding."
Hierdoor komt de participerende houding in contrast te staan met een ‘objectieve’
houding waarin personen en hun handelingen gezien worden ‘as part of the order
of nature, causally determined or not’.'® In het onderscheid dat ik maak tussen
participeren en observeren is van deze zogenaamde ‘objectieve houding’ nog geen
sprake. Het is niet de tegenstelling tussen objectief in de zin van neutraal en
subjectief in de zin van gekleurd of vertekend, die in het initi€le contrast tussen
participeren en observeren van belang is. Het is het contrast tussen subjectief in de
zin van direct en onmiddellijk en objectief in de zin van uitgesteld en bemiddeld.
De mate waarin het observeren leidt tot een neutrale en ongekleurde perceptie is
gradueel en betrekkelijk.!” Dit zien we wanneer we bekijken hoe de activiteit van
het observeren functioneert.

Stel, persoon X vraagt aan persoon Y: “voel je je wel helemaal lekker?” X stelt
deze vraag om te achterhalen of Y zich wel helemaal lekker voelt. Persoon X krijgt
echter op zijn vraag aan persoon Y, geen antwoord maar een agressieve duw in
zijn zij. Nu kan persoon X ~ zoals in het geval van het disfunctioneren van het
koffiezetapparaat — op twee manieren reageren. De ene reactie is de directe reactie.
Dit komt er op neer dat X, afthankelijk van de soort persoon die hij is, de benen
neemt of terugslaat. X neemt in dit geval de situatie waarin hij door Y geslagen

' Jemand die dit onderscheid en deze wisselwerking helder heeft geformuleerd (in verband met
de sociale wetenschappen) is Alfred Schiitz, Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt, Julius
Springer Verlag, Wenen (1932).

15 7o verwoordt bijvoorbeeld P. F. Strawson dit contrast als het contrast tussen de betrokken,
persoonlijke en sociale houding en de onbetrokken, objectieve en naturalistische houding [P. F.
Strawson, Scepticism and Naturalism: Some Varieties, USA (1985), p. 36]. Hoewel de participe-
rende houding volgens Strawson de meest ‘natuurlijke’ is, zijn wij in staat andere mensen te zien:
“in a purely objective light - to see another or others simply as natural creatures whose behavior
...we may seek to understand, predict and perhaps control in just such a sense as that in which we
may seek to understand, predict and control the behavior of nonpersonal objects in nature.”
[Strawson (1985) p. 34].

'8 T. Nagel, The View from Nowhere, Oxford University Press (1986), p. 110. Nagel noemt dit
physical objectivity en is van mening dat deze conceptie van de wereld niet uitputtend is.

"7 Overigens is dit eveneens wat Nagel wil betogen. Hij meent dat het ‘objectieve standpunt’
slechts een deel van de werkelijkheid beschrijft. Het kan echter niet: “...account for perceptions,
specific viewpoints and the mental activity of forming such an objective account.” [Nagel The
View from Nowhere, Oxford University Press (1986), p. 15]. Nagel gaat er wat mij betreft echter
ten onrechte vanuit dat de we in het najagen van objectiviteit als enige doel het vergroten van
‘ons zicht op de realiteit’ hebben [Nagel (1986), p. 91]. Hierdoor kan Rorty hem terzijde schuiven
als een traditioneel filosoof die met ‘de realiteit’ in het vaandel andere verhalen van de ‘menselij-
ke conversatie’ tracht buiten te sluiten. Zie “Philosophy as science, as metaphor, and as politics”
in: Essays on Heidegger and Others; Philosophical Papers II, Cambridge University Press
(1991), p.22/23.

179



wordt als vitgangspunt en reageert er op een automatische en directe wijze op door
weg te lopen dan wel terug te slaan. X kan echter eveneens — en dit is de tweede
mogelijkheid — afstand nemen van het gebeuren en van de directe emoties en
gevoelens die de duw van Y hebben losgemaakt. Dit zouden we een poging kunnen
noemen de dingen te zien vanuit een ‘onbetrokken perspectief’. Waarbij ‘onbe-
trokken’ staat voor ‘niet direct aangedaan’ ofwel voor ‘niet tot een directe en
onmiddellijke reactie uvitgelokt’. X maakt zich los van zijn directe betrokkenheid
met het gebeuren, dat wat de duw van persoon Y in hem losmaakt, en neemt een
‘extern perspectief’ in. Extern en onbetrokken echter slechts in die mate die vereist
is voor de situatie. Zo zou X zich af kunnen vragen of zijn vraag niet als een vraag,
maar als een cynische opmerking opgevat is. X probeert met die vraag een ver-
klaring te vinden voor het gedrag van Y. Hij doet dit om de toestand te herstellen
waarin hij zich met Y bevond v66r dat hij van hem een duwtje kreeg. Dat wil
zeggen de toestand waarin X en Y een wederzijdse reactieve oriéntatie hadden.
Wanneer het X lukt het voorval te begrijpen (er letterlijk een betekenis aan te
geven) dan is hij in staat op een dusdanige manier te reageren dat zijn reactic
aansluit bij de verwachtingen van Y (ook al zou het voorval in een gevecht resulte-
ren). De betekenis die X aan de situatie gegeven heeft wordt op ‘adequatie’ getoetst
door de reactie op zijn eigen reactie. Stel dat hij bedacht heeft dat zijn vraag door Y
cynisch opgevat is en hij Y zijn excuses aanbiedt. Y zal dan met het accepteren van
de excuses, de interpretatie van X bevestigen.

Het onderscheid tussen participeren en observeren zoals ik het wil maken parasi-
teert op het feit dat praktisch elke ‘negatieve ervaring’ tot een observerende hou-
ding dwingt. Onder ‘negatieve ervaring’ versta ik die ervaring waarvan wij, om
welke reden dan ook, aan de betekenis twijfelen. Een ervaring, met andere woor-
den, die wij vanuit onze reactieve houding niet in de ‘stroom der dingen’ kunnen
inpassen.'® Dit maakt duidelijk dat het observeren in de praktijk niet ondernomen
wordt met als doel een ‘objectief’ (algemeen)geldig inzicht maar dat het in eerste
instantie gemotiveerd wordt door de noodzaak te reageren op dat wat ons over-
komt.

Het onderscheid tussen participeren en observeren en het belang ervan, komt in
beeld wanneer de reactieve houding gefrustreerd wordt. De observerende houding
dient in zulke gevallen een praktisch doel: het herstellen van de reactieve houding
die nodig is voor succesvolle sociale interactie. Dit doel wordt niet gediend met het

'® Vgl. J. D. Vellemans Practical Reflection, Princeton University Press (1989). Velleman ver-
trekt in dit werk vanuit de negatieve ervaring ‘niet te weten of te begrijpen waarmee je bezig
bent’. Hij beweert dat het feit dat wij stoppen om na te denken wanneer we niet verder komen dan
een prima facie beschrijving van ons gedrag — als we bijvoorbeeld ons realiseren dat we lopen
over de Oude Gracht maar niet weten waarom - onthult dat in ons handelen ook de verlangens
naar ‘zelfbewustzijn’ (awareness) en ‘zelfbegrip’ (self-understanding) effectief zijn. Ten eerste
vervangen we het doen van iets wat we niet begrijpen (namelijk het lopen over de Oude Gracht)
door het doen van iets wat we wel begrijpen (namelijk het nadenken over wat we nu eigenlijk aan
het doen zijn) en ten tweede worden we blijkbaar gedreven door de wens te weten wat we aan het
doen zijn. Dit leidt ertoe dat Velleman stelt dat praktische reflectic een soort van theoretische
reflectie is, namelijk eveneens gericht op kennis. Zoals duidelijk mag zijn ben ik eerder geneigd
theoretische reflectie een soort van practische reflectie te noemen - één manier om betekenis te
genereren. Een herformulering waar Velleman het waarschijnlijk niet oneens mee zal zijn, daar
hij zelf stelt dat:...making sense, [...] is the foundation of our practical nature’ [Velleman (1998),
p.318].

180



innemen van een ‘objectieve houding’ waarin we streven naar een soort universele
(algemeen)geldigheid. Men stelt de reactie op een bepaalde gebeurtenis uit om te
zien of er een interpretatie mogelijk is die ook door de ander gedeeld wordt.”® De
geldigheid van de na het uitstellen van de directe reactie verworven inzichten heeft
betrekking op een gebied dat de grenzen van de situatie die aanleiding was voor het
voorval, niet overschrijdt. Verder wordt deze geldigheid niet domweg gesteld maar
voorondersteld en getoetst in de poging de interactie, die hier een vorm van com-
municatie is geworden, te herstellen.

De observerende houding is echter niet exclusief verbonden aan de sociale inter-
actie. Ook in het geval van het disfunctioneren van het koffiezetapparaat wordt de
succesvolle interactie gefrustreerd en leidt het tot het afstand nemen van de reactie-
ve attitude.”® Ook hier wordt het onbetrokken perspectief slechts ingenomen om het
weer te kunnen verlaten. Het gaat wanneer wij in het alledaagse leven observeren,
niet om het gedistantieerd beschouwen van personen als dingen, als ‘part of the
order of nature, causally determined or not’ [Nagel 1986, p. 110], maar om het
distanti€ren of abstraheren van de directe en onmiddellijke reactie. Of deze dis-
tantie leidt tot een objectieve of een persoonlijke visie hangt af van de context en de
sociale realiteit waarin men reageert. Zo zijn we bijvoorbeeld in een overvolle bus
eerder geneigd onze medepassagiers als fysische obstakels dan als personen te zien.
Wanneer hier mijn directe en onmiddellijke reacties gefrustreerd worden door bij-
voorbeeld de opmerking ‘hé Marietje, hoe is het met jou?” wanneer ik net iemand
opzij duw, dan leidt het uitstel van mijn worsteling naar de dichtsbijzijnde zitplaats
eerder tot een persoonlijke dan tot een objectieve reactie.”!

Verder gaat het in het observeren evenmin om een betekenisverlenende activiteit
gesteld tegenover het participeren als een ‘betekenisloze’ activiteit met een stimu-
lus-respons karakter. Wanneer mensen direct en onmiddellijk reageren op dat wat
hen overkomt hebben we het niet over een reactie die zich laat verklaren door de
wisselwerking tussen onze biologische constitutic en onze omgeving. Het feit dat
wij op een rood stoplicht reageren zoals ons been reageert op een hamerslag op
onze knie, maakt nog niet dat deze reacties hetzelfde zijn. Het rode stoplicht hangt
niet op een directe en onmiddellijke manier samen met onze directe en onmiddel-
lijke reactie erop. We kunnen het fungeren van verkeerstekens, als prikkels of
stimuli, slechts begrijpen tegen de achtergrond van een betekenisvolle praktijk, een
praktijk waarin de prikkels en stimuli die het merendeel van ons gedrag op een

! Waarbij de ‘reactie op iets’ reeds een vorm van interpretatie is. Dit kan men Wittgensteiniaans
opvatten. Een woord, regel, prikkel of teken begrijpen betekent, weten hoe je het moet gebruiken,
ofwel weten hoe je erop moet reageren. En dit gebruik of deze reactie kan getoetst worden aan de
hand van de context die je deelt met je medemensen, ofwel aan de hand van de praxis of
leefwereld waarin een bepaald teken of een bepaalde regel fungeert.

® Er is veel voor te zeggen dat we vanuit de reactieve houding geen hard onderscheid kunnen
maken tussen sociale interactie en interactie meer algemeen. De reactieve houding zelf kan wel
persoonlijk en sociaal zijn of onpersoonlijk en anti-sociaal maar dit wordt niet (uitsluitend)
bepaald door het al dan niet persoon zijn van hetgeen waarop we reageren.

4 Vgl. Toulmin “Rules and their relevance for Understanding Human Behavior”, in: Under-
standing Other Persons, Mischel, TH. (ed.), Basill Blackwell, Oxford (1974).

181



automatische en directe wijze reguleren, betekenis hebben.”? Het bestaan van deze
betekenisvolle praktijk op haar beurt, kunnen we slechts begrijpen wanneer we
aannemen dat we het vermogen hebben te abstraheren van onze directe en on-
middellijke reacties. Wanneer wij alleen maar reactieve wezens zouden zijn, dan
zou onze ‘leefwereld’ niet het complexe en betekenisvolle karakter kunnen hebben
dat zij heeft.”

Het observeren moet dus niet gezien worden als de betekenisverlenende activi-
teit, maar als een activiteit waarin we een nieuwe of andere betekenis dan de
initiéle creéren.”® Waarbij de ‘initiéle betekenis’ staat voor de betekenis die een
situatie heeft voordat de reactieve houding verstoord is. Het observeren is daarmee
even afhankelijk van een reactieve praktijk als deze reactieve praktijk athankelijk is
van ons vermogen te observeren.

2.2 Theoretiseren

In hoeverre hebben de inzichten aangaande het observeren nu te maken met het-
geen we ‘theoretiseren’ noemen? In het navolgende zal ik beweren dat wat voor het
onderscheid tussen observeren en participeren geldt ook voor het onderscheid tus-
sen observeren en theoretiseren geldt. De twee zijn als activiteit van elkaar te
onderscheiden maar ook dit onderscheid heeft zijn beperkingen.

In het geval van het voorbeeld van de vraag van X aan Y, is het observeren
gericht op een herstel van de reactieve houding. Het is mogelijk dat het ‘bezien van
de situatie’ voldoende is om een betekenis te creéren die X in staat stelt de inter-
actie te hervatten. Als X bijvoorbeeld opmerkt dat zijn vraag cynisch is opgevat,
heeft hij slechts afstand genomen van het voorval in zoverre dat noodzakelijk was
om het voorval in een grotere context te bezien.

Wanneer dit niet volstaat kan X gaan theoretiseren over bijvoorbeeld het karakter
van Y. Hij tracht dan Y’s gedrag te structureren, te ordenen en samen te brengen
onder een idee, een concept of een theorie. Stel dat X tot de conclusie komt dat Y
een gesloten, labiele en onzekere vent is. Dit idee helpt hem niet slechts om het

# Vgl. Meridith Williams® “Private States and Public Practices: Wittgenstein and Schutz on
Intentionality”, in het International Philosophical Quartely, maart 1994. Hierin kritiseert Wil-
liams Alfred Schiitz met behulp van de latere Wittgenstein. Zij contrasteert de opvatting van
Schiitz dat de ‘betekenisloze stroom der dingen’ voorzien wordt van betekenis door de (re-
trospectieve) spontane act van de refectie, met Wittgensteins opvatting dat ‘de stroom der dingen’
of, meer Wittgensteiniaans uitgedrukt: de praxis, ze&lf betekenis uitmaakt.

» G.H. Mead baseert op dit inzicht zijn sociaal behaviorisme. In Mind, Self and Society, The
University of Chicago Press (1962) komt de breuk tussen directe reactie op een prikkel en het
‘afzien van reactie’, wat voor mensen een ‘natuurlijke’ wijze van reageren is, duidelijk in beeld.
Aan de hand van dit ‘contrast’ schetst hij hoe uit het een ‘conversatie van gebaren’ uiteindelijk
een ‘conversatie van betekenisvolle symbolen’ heeft kunnen ontstaan. Cruciaal in zijn verhaal is
het feit dat een bepaalde taaluiting in de tochoorder en de ‘spreker’ eenzelfde reactie teweeg
brengt. In de ‘conversatie van gebaren’ is nog slechts sprake van wederzijdse reacties. Met de
taaluiting wordt de conversatie echter bemiddeld door iets dat losgekoppeld is van spreker en
toehoorder. Hier ontstaat het symbool of teken dat zelf betekenis heeft.

? 1k wil met de term ‘cregren’ niet persé impliceren dat we betekenis altijd actief maken. 1k kan
me voorstellen dat een beschrijving in termen van ‘op betekenis stuiten’ eveneens adequaat is. De
ontologische implicaties van de laatste formulering kan ik in het bestek van dit artikel echter niet
voor mijn rekening nemen, hoewel hopelijk in mijn onderscheid tussen participeren en observe-
ren duidelijk wordt op welke wijze wij passief zijn in ‘dat wat we waarnemen’.

182




voorval van de agressieve duw te verklaren; het heeft een groter ‘bereik’. X kan er
bijvoorbeeld toekomstig gedrag van Y mee voorspellen, of er gedrag uit het ver-
leden mee her-interpreteren. Het voorval van de agressieve duw wordt daarmee op
een bepaalde manier gereduceerd tot een illustratie van het karakter van Y en
personen zoals Y.” Het theoretiseren is daarmee in verhouding tot het observeren,
een activiteit die poogt de eenmaligheid van een concreet voorval radicaler te
verlaten. Dit wil echter niet zeggen dat de door X gevormde ‘theorie’ omtrent het
karakter van Y geen consequenties heeft voor het voorval dat aanleiding was voor
het theoretiseren. X kan bijvoorbeeld op grond van zijn conclusie besluiten zijn
schouders op te halen over het voorval en Y vervolgens links te laten liggen.

Wat blijkt is dat niet slechts het afstandelijk bezien van de situatie — het observe-
ren — de situatie een nieuwe/andere betekenis kan geven, maar dat ook de activiteit
van het.theoretiseren concepten, ideeén en theorie¢n tot gevolg kan hebben die de
betekenis van een voorval verandert. Het theoretiseren verandert echter niet slechts
de betekenis van het voorval maar heeft ook gevolgen voor de toekomst. Bijvoor-
beeld wanneer X naar aanleiding van het voorval besluit dat hij niets meer met
vervelende agressieve types als Y van doen wil hebben. Dit maakt duidelijk waar-
om bijvoorbeeld Rorty het theoretiseren kan verbinden met een streven naar (alge-
meen)geldigheid. X kan immers heel goed menen naar aanleiding van het voorval
een geldige inzicht te hebben ontwikkeld, een inzicht dat relevantie heeft voor
bijvoorbeeld zijn verdere gedrag ten aanzien van Y en types zoals Y. In het licht
van het contrast tussen observeren en theoretiseren moeten we bij de veronderstelde
link tussen theoretiseren en het streven naar (algemeen)geldigheid, echter een flin-
ke kanttekening plaatsen.

Het lijkt op het eerste gezicht dat het ‘theoretiseren’ zich verhoudt tot het ‘ob-
serveren’ zoals ‘activiteit’ zich verhoudt tot ‘passiviteit’. Observeren als een passie-
ve registratie tegenover het theoretiseren waarin we dat wat we waarnemen op een
nieuwe wijze actief structureren, ordenen en synthetiseren. Wanneer we echter
teruggrijpen op het voorbeeld dat we gebruikten om aan te geven waar de activiteit
van het observeren op neerkwam, zien we dat deze weergave van zaken onterecht
is. X vroeg zich af of zijn vraag door Y als een ‘cynische’ opmerking opgevat was.
Deze vraag wordt gesteld in een vocabulaire waarin de dingen, gebeurtenissen en
taaluitingen een bepaalde betekenis hebben die niet op een directe wijze afleidbaar
is uit ‘dat wat aan ons verschijnt’. Een predikaat als ‘cynisch’ verwijst naar geen
enkel eenvoudig waarneembaar of registreerbaar verschijnsel buiten een interpreta-
tief kader om. En ook ‘persoon Y’, ‘ik’ en ‘onze relatie’ zijn uiteindelijk niet tot
eenvoudige, pre-reflexieve data te herleiden. Pre-reflexief zijn ze slechts, zo wil ik
beweren, in die zin dat ze op een automatische en directe wijze (kunnen) fungeren
in de sociale interactie.

Ons gedrag en dat wat we waarnemen als we afstand nemen van de reactieve
houding wordt altijd reeds bepaald en gereguleerd door regels, concepten en ideeén
die het resultaat zijn van onze abstraherende en onze synthetiserende activiteiten.

% Om het voorbeeld wat meer draagkracht te geven zouden we kunnen zeggen dat het ‘karakter
van Y’ een postulaat is van een oorzaak die achter het waarneembare gedrag van Y schuilgaat;
een oorzaak met behulp waarvan Y’s gedrag verder gedifferentieerd en verklaard kan worden.
Met de zinsnede: ‘dat wat achter de verschijnselen schuilgaat’ heb ik geen zelfstandige entiteiten,
‘dingen-an-sich’, voor ogen, maar ‘datgene wat zich niet op een pre-reflexieve wijze aan onze
zintuigen presenteert’.

183



We kunnen het observeren en het theoretiseren derhalve niet radicaal van elkaar
scheiden met behulp van de dichotomie tussen ‘actief’ en ‘passief’, ‘objectief” en
‘subjectief” of ‘descriptief’ en ‘speculatief’. Dit is waarschijnlijk de reden waarom
bijvoorbeeld Rorty niet over het observeren als een onderscheiden activiteit
spreekt. Rorty wil ons duidelijk maken dat er niet zoiets bestaat als neutraal en
objectief waarnemen ‘wat het geval is’. Beschouwen en aanschouwen is slechts
mogelijk wanneer we ons reeds in een bepaald taalspel of vocabulaire bevinden.”®
Het is echter niet duidelijk hoe en waarom dit punt moet leiden tot een afwijzing
van theoria. Ook wanneer we dit punt honoreren blijft het onderscheid tussen
observeren en theoretiseren zinvol. Dit omdat het ons bijvoorbeeld in staat stelt te
begrijpen waarom we van deze twee activiteiten juist het theoretiseren zien als een
kritische activiteit met behulp waarvan we voortgang op sociaal, cultureel en we-
tenschappelijk gebied kunnen bewerkstelligen; 66k wanneer we niet (langer) gelo-
ven in het bestaan van absolute fundamenten en (algemeen)geldige universele
theorieén. Het observeren en theoretiseren zijn immers als activiteit van elkaar te
onderscheiden inzoverre we in het observeren de situatie bekijken vanuit het voca-
bulaire, taalspel of conceptuele schema dat we met onze medemensen delen. In het
theoretiseren echter gaan we verder en stellen we de legitimiteit van ons vocabulai-
re, taalspel of conceptuele schema ter sprake. Wat betreft ons voorbeeld van de
vraag van X aan Y, vragen we niet of de reactie van Y veroorzaakt werd door iets
in de situatie wat aan onze aandacht ontsnapt was maar of de termen waarin we de
situatie gewoon zijn te beschrijven wel volstaan.”” X zoekt in het theoretiseren niet
naar het gemeenschappelijk perspectief (zoals in het observeren) maar vraagt zich
af of hij Y, en daarmee zijn relatie met Y voorheen wel goed begrepen heeft. Het
onderscheid als zodanig begrepen vereist geenszins de metafysische aanname van
het bestaan van een van ons onafhankelijk werkelijkheid en de mogelijkheid van
een zicht daarop.

In het initi€le onderscheid tussen participeren en observeren zoals ik het geduid
heb wordt het observeren immers niet verbonden met een objectieve conceptie van
iets als een ‘buitentalige werkelijkheid’ in metafysische zin, maar wordt het gecon-
trasteerd met een pre-reflexieve orde — een buitentalige werkelijkheid in praktische
zin — een orde waarin wij direct en onmiddellijk reageren op dat wat ons overkomt.
Evenzo wordt het theoretiseren niet gecontrasteerd met een observeren waarin wij
een pre-theoretische en pre-reflexieve orde (in metafysische zin) ‘aanschouwen’
maar met een visie op een voorval, situatie of gebeurtenis in de terminologie die
wij delen met onze medemensen. Voor het theoretiseren is in dit verhaal de rol
weggelegd een poging te ondernemen een voorval, een situatie of een samenleving
te begrijpen vanuit een ‘meta’-perspectief. Waarbij ‘meta’-perspectief staat voor
het perspectief dat het voorval of de situatie dat aanleiding was voor het theoretise-
ren radicaler verlaat. En dit niet met het uiteindelijke doel om te beoordelen welke
verhalen of theorieén in absolute zin waar of essentieel zijn, maar om een beteke-
nis te genereren die een succesvolle participatie herstelt. Daarmee wil ik echter niet

% Zo fungeert bijvoorbeeld een correspondentie theorie van de waarheid volgens Rorty prima, zij
het altijd binnen een bepaald taalspel [Rorty (1989), p. 6].

77 Waarmee ik niet wil beweren dat de grenzen van een bepaalde situatie simpelweg gegeven zijn.
Op een bepaalde manier is de problematische status van het theoretiseren precies verbonden met
het vitmaken van de grenzen van ‘situaties’. Je kunt natuurlijk in principe alles in het licht van
een ‘grotere’ of ‘kleinere’ context bezien.

184



beweren dat de mens een door en door praktisch wezen is en evenmin dat het
streven naar een ‘absoluut’ meta-perspectief ondenkbaar is, maar wel dat de per-
soon die streeft naar een (algemeen)geldige theorie niet het paradigmatisch voor-
beeld hoeft te zijn van de theoretiserende mens. Het door mij als sequens op-
gevoerde trio van participeren, observeren en theoretiseren heeft als sequens geen
(algemeen)geldig karakter, maar maakt duidelijk hoe de verschillende activiteiten
in hun onderlinge samenhang, als van elkaar onderscheiden, kunnen worden be-
grepen.

Wanneer onze reactieve praktijk nu altijd geconstitueerd wordt door een theore-
tisch kader en gereguleerd door concepten, ideeén en (al dan niet) ongetoetste
vooroordelen — een these waar Rorty het zonder meer mee eens zal zijn — dan
wordt het theoretiseren een kritisch vermogen bij uvitstek.”® Wanneer betekenis in
de meest letterlijke zin van het woord gebruik is, en dus onmiddellijk is verbonden
met de wijze waarop deze concepten, ideeén en vooroordelen fungeren in de socia-
le realiteit, dan is verandering van betekenis, van gewoonten, vooroordelen, nor-
men en waarden slechts mogelijk nadat afstand is genomen van de gevestigde
praktijken, radicaler nog, nadat afstand is genomen van de wijze waarop we naar
deze praktijk gewend zijn te kijken. Dat de drang tot theoretiseren wellicht, zoals
Rorty meent, ontstaat vanuit de ‘historisch contingente situatie’ van degene die
theoretiseert, betekent nog niet dat de theorie, de metafysica of het verhaal dat
hiervan het resultaat is geen nieuwe betekenis zou kunnen genereren, die een
verandering van onze reactieve praktijken mogelijk maakt.

3 De praktijk van het theoretiseren

3.1 De prioriteit van het praktische

Een keuze voor de prioriteit van het praktische is in het licht van het voorgaande
niet langer te interpreteren als een keuze tégen theoria. Theoria blijkt een onder-
deel te zijn van de praktijk. De vraag is nu of er iiberhaupt een manier rest, om
Rorty’s radicale anti-theoria houding te begrijpen in het licht van een pleidooi voor
de prioriteit van het praktische.

In het eerste deel van dit artikel zagen we twee mogelijke aanknopingspunten
voor een radicale kritiek op theoria, te weten:

1) Wanneer we theoretiseren streven we naar een universaliteit en geldigheid die
we niet kunnen waarmaken

2) Het idee dat we kunnen theoretiseren veronderstelt ten onrechte dat we een
afstand kunnen nemen van onze contingente historische situatie om deze vanuit
een ‘geprivilegieerd zicht’ op de werkelijkheid te kritiseren.

Aangaande dit laatste punt heb ik laten zien dat de mogelijkheid van het nemen
van een zekere afstand niet begrepen hoeft te worden in het licht van een radicaal
metafysisch onderscheid tussen ‘de wereld’ en ‘onze visie op de wereld’ (al dan
niet geprivilegieerd); maar dat we het kunnen begrijpen in contrast met onze direc-
te en onmiddellijke reacties op wat ons overkomt. Een legitimatie van het theoreti-

% 1k ben mij er van bewust dat ik een aantal verschillende betekenissen van ‘theoretiseren’
gebruik. Ik denk ook niet dat er, anders dan stipulatief, een vastomlijnde betekenis te geven is.
Wat alle omschrijvingen echter gemeen hebben is dat ze een distantie veronderstellen en dat het
eventuele resultaat ervan (een inzicht, idee, verhaal of theorie) een groter ‘bereik’ heeft dan de
situatie die aanleiding was voor het theoretiseren.

185



seren vereist dan ook niet dat we de sterke positieve claim kunnen maken dat we
‘een geprivilegieerd zicht op de wereld (kunnen) hebben’. Het vereist slechts dat
we de zwakke negatieve claim kunnen maken ‘dat onze reactieve praktijk wellicht
niet gelegitimeerd is’. Dit brengt een relativering van het eerste punt met zich mee.
Het theoretiseren dient niet noodzakelijk tot het ontwikkelen van een (algemeen)
geldige universele theorie, maar wordt in de praktijk gemotiveerd door een nega-
tieve ervaring en de poging de reactieve houding succesvol te herstellen. Met deze
instrumentele interpretatie van onze theoretische vermogens, zal Rorty het waar-
schijnlijk eens zijn. Zijn pragmatische adagium dat we alles als ‘waar’ en ‘goed’
moeten beschouwen wat de uwitkomst is van een vrije en open conversatie [Rorty
(1989), p.84], is in feite een politieke vertaling van dit inzicht. Rorty is het in zijn
pleidooi voor het praktische te doen om de bevordering van de ‘openheid’ en
‘vrijheid’ van de menselijke conversatie. Hij verzet zich met zijn anti-theoria hou-
ding tegen het streven naar (algemeen)geldigheid en universaliteit, omdat dit stre-
ven resulteert in meta-vocabulaires, meta-theorieén en een meta-taal met behulp
waarvan bijdragen aan deze conversatie beoordeeld en gediskwalificeerd (kunnen)
worden. Rorty ageert daarmee primair tegen de theoreticus en filosoof die zich
opwerpt als (neutrale) scheidsrechter tussen rivaliserende taalspelen, vocabulaires
en verhalen. Daarmee is Rorty’s uitgangspunt, in tegenstelling tot het mijne, het
theoretische domein. Hij constateert de nadelige aspecten van het theoretiseren (op
grond van een preferentie voor de ironische positie in de filosofie) en laat ver-
volgens zien dat we het in de praktijk ook zonder (een bepaald soort) theorieén
kunnen stellen. De vraag is echter of de menselijke conversatie die hem zo na aan
het hart ligt, hoezeer zij misschien ook gefrustreerd wordt door meta-theorieén,
niet gedragen wordt door de activiteit van het theoretiseren. Als dit het geval is dan
levert dat de volgende ambiguiteit op: enerzijds is theoria de noodzakelijke voor-
waarde voor het bestaan van een menselijke conversatie, anderzijds leidt theoria tot
meta-theorieén die de menselijke conversatie verstoren. In het navolgende zal ik
beweren dat deze ambiguiteit zich bij Rorty vertaalt in een onhelder onderscheid
tussen theorie en praktijk.

Wat Rorty begrijpt als zijn kritiek op het theoretiseren, zo zal ik betogen, laat
zich beter en helder formuleren in termen van een kritiek op de activiteit en het
doel van het observeren. Deze kritiek echter heeft geen enkele praktische relevan-
tie.

3.2 De interne doelmatigheid van het Observeren en het Ideaal van de Absolute
Observant.
In het voorgaande deel liet ik zien dat het vermogen afstand te nemen van de
reactieve houding — het observeren — de oriéntatie van mensen op dat wat hen
overkomt verbetert. Dit geldt voorzover we het observeren begrijpen als een activi-
teit die is ingebed in de praktijk van het participeren. Het observeren als activiteit
kent echter eveneens een interne doelmatigheid die — wanneer losgekoppeld van de
praktijk van het participeren — geen ‘natuurlijke’ grenzen meer heeft.

Wanneer we observeren beoefenen we een soort ascese: we trachten een stand-
punt in te nemen waarin we de onmiddellijke verlangens, behoeften en doeleinden
negeren die onze reacties op wat ons overkomt bepalen.” Zolang we observeren is

 Dit moet begrepen worden tegen de achtergrond van het gemaakte graduele onderscheid tussen
participeren, observeren en theoretiseren.

186




er geen duidelijk eindpunt aan deze poging. Nadat we onze directe en onmiddel-
lijke reacties vitgesteld hebben kunnen we pogen ook die reacties uit te stellen die
bijvoorbeeld worden ingegeven door onze tijd, cultuur, onze specifieke persoon-
lijke achtergrond, etc. Het punt is dat er zolang we observeren geen ander eindpunt
is dan ‘een zicht op de zaken zelf’.

We kunnen in het algemeen stellen dat diegene die poogt te zien ‘hoe de dingen
werkelijk zijn’ een ideaal voor ogen heeft dat we het ‘ideaal van de absolute
observant’ kunnen noemen. Het ideaal een persoon te worden die erin slaagt vol-
strekt zonder ‘vertekening’ door zijn of haar persoonlijke doelen, verlangens, ge-
voelens, ideeén en opvattingen de ‘ware aard der zaken’ te aanschouwen. De
formulering van de interne doelmatigheid van het observeren in termen van dit
ideaal van de absolute observant heeft als voordeel dat we er direct de beperkingen
van zien. Immers, de poging een persoon te worden ‘zonder doelen, verlangens,
gevoelens, ideeén en opvattingen’ is als onafhankelijk nastrevenswaardig ideaal in
een mensenleven op zijn zachtst gezegd merkwaardig. Wat niet wil zeggen dat het
ideaal niet vruchtbaar is in onze pogingen de wereld te begrijpen.

Zo bestaat er in onze samenleving een zelfstandige praktijk rondom de activitei-
ten van het observeren en theoretiseren (de wetenschap, maar eveneens grote delen
van kunst en cultuur). Het is deze zelfstandige praktijk die ik de ‘praktijk van het
theoretiseren’ noem. In deze praktijk zijn wij bezig met het ontwikkelen van visies
— waaronder theorieén en verhalen — op de werkelijkheid. Vooral in de wetenschap
heeft het ideaal van de absolute observant zijn vruchten afgeworpen. Daar bleek
een grote verwijdering van de wijze waarop we gewoon zijn de verschijnselen in
onze alledaagse praktijk te begrijpen een evenzo grote (technologische) vooruit-
gang te brengen.’ We kunnen de door sommigen gevoelde noodzaak van een
pleidooi voor het praktische interpreteren als een reactie op de al te grote invlioed
die het natuurwetenschappelijke model van verklaren (bottum-up), door haar tech-
nologische verdienste, in onze samenleving heeft gekregen.”’ Ook op gebieden
waar niet direct duidelijk is dat dit model vruchtbaar is. Wanneer we menen dat de
theorieén die heden ten dage in de wetenschap geproduceerd worden geen beteke-
nis meer genereren die voor ons in de praktijk van alledag van belang is terwijl de
fenomenen die zij poogt te verklaren dat wel zijn, dan zouden we op grond hiervan
de theoretische praktijk kunnen kritiseren.”® Zo ageert bijvoorbeeld de eerder ge-
noemde Nagel tegen de ontologische implicaties van het natuurwetenschappelijk
model van verklaren. Hij wijst op het feit dat de botrum-up verklaringen niet
vruchtbaar zijn om het bewustzijn, intentionaliteit en mentale verschijnselen te
begrijpen. Om deze verschijnselen te begrijpen hebben we top-down verklaringen
nodig, het idee dat mentale verschijnselen dingen in de wereld kunnen veroorzaken
[Nagel 1986]. Zonder dit idee kunnen we de wijze waarop we met onszelf, elkaar

% Zie C. Taylor, “Rationality”, in: Rationality and Relativism, S. Lukes en M. Hollis (ed.), Basil
Blackwell, Oxford (1982).

*! Hannah Arendt formuleert de in onze samenleving geldende preferentie voor het natuurweten-
schappelijk wereldbeeld in termen van de prioriteit die toegekend wordt aan dat wat aan de
verschijnselen ten grondslag ligt [H. Arendt, Thinking. The Life of the Mind I, Martin Secker and
Warburg Limited (1978), p. 24]. Dat wat aan het oog onttrokken is werkelijker achten dan wat
zich aan ons vertoont is voor haar de belangrijkste metafysische dwaling. Voor de handelende
mens, zo argumenteert zij, blijft de wereld der verschijnselen primair.

32 Ik zal me in het navolgende op ‘de wetenschap’ concentreren omdat de kritiek op het ‘sciéntis-
me’ in de discussie over de prioriteit van het praktische de belangrijkste plaats inneemt.

187



en de wereld omgaan niet begrijpen. Afgezien van de vraag of deze kritiek juist is,
is het in ieder geval een kritiek die we kunnen begrijpen.”

Rorty’s motivatie voor zijn kritiek op theoria komt echter niet uit de anti-scien-
tistische hoek. Rorty’s ideeén over de mogelijkheden voor vernieuwing en veran-
dering in het post-theoretische tijdperk, zijn uiteindelijk zelfs siechts te begrijpen
tegen de achtergrond van een bepaald (vrij beperkt) natuurwetenschappelijke ka-
der. De verklaring voor de vernieuwingen en veranderingen in onze samenleving
moeten we zijns inziens begrijpen analoog aan de mutaties ‘in een blinde contin-
gente wereld van mechanische krachten’ >

Rorty’s problemen met het theoretiseren beginnen met het idee dat een bepaald
inzicht ontwikkeld door een bepaald persoon relevant is voor méér mensen dan de
betreffende persoon. Dit idee veroorzaakt volgens hem dat er mensen opstaan die
zich met ‘een zicht op de zaken zelf’ in het vaandel opwerpen als de morele
leermeesters van onze samenleving. Rorty thematiseert hiermee echter niet zozeer
de activiteit van het theoretiseren als wel het idee dat er zoiets bestaat als slechts
observeren. Hij bekritiseert wat ik het ideaal van de absolute observant genoemd
heb. Het idee dat we een visie (theorie) kunnen ontwikkelen op de werkelijkheid
zelf, is volgens Rorty ten eerste conceptueel verward en ten tweede overbodig.”
Een beroep op de werkelijkheid zelf frustreert volgens hem de menselijke conver-
satie doordat het ‘van bovenaf® eisen stelt aan de verhalen, ideeén en herbeschrij-
vingen die mensen zoal geven. Deze constatering parasiteert echter op het gegeven
dat er een praktijk is waarin concepten, verhalen en ideeén reeds een rol spelen in
de wijze waarop we met onszelf, elkaar en de wereld omgaan. Een praktijk waarin
theoria in mijn zin begrepen, reeds verdisconteerd is. Wanneer theoria in de prak-
tijk niet reeds een rol zou spelen dan zou er geen menselijke conversatie zijn
waarin onze reactieve praktijken aanleiding geven tot concepten, verhalen, ideeén
en theorieén. Daarmee ‘verdubbelt” Rorty het onderscheid tussen praktijk en theo-
rie. Enerzijds hebben we onze praktijk waarvan theoria reeds een onderdeel is
(praktijk-theorie I). Anderzijds hebben we een ‘praktijk’ (die praktijk-theorie 1
omvat) met daar tegenover de praktijk-vijandige theoria (praktijk-theorie II). In het
tweede onderscheid wordt theoria begrepen als het theoretiseren over theorieén,
concepten, idee€n en verhalen. Deze verdubbeling is geenszins nodig.

In het door mij gemaakte graduele onderscheid tussen praktijk en theorie is het
idee dat het theoretiseren leidt tot inzichten die uitgrijpen ‘boven’ de situatie im-
mers inzichtelijk als een claim die verbonden is met dat wat we doen wanneer we
theoretiseren. In de ‘praktijk van het participeren’ is het streven naar een (alge-

% femand als bijvoorbeeld D. C. Dennett is het oneens met de onverenigbaarheid van bottom-up
en top-down verklaringen. Zie zijn Consciousness Explained, Little, Brown & Company (1991)
en The Intentional Stance, MIT Press (1987). Uiteraard kan ik in het bestek van dit artikel geen
recht doen aan de enorme problematick die schuilgaat achter de spanning tussen het wetenschap-
pelijke en het manifeste, alledaagse wereldbeeld.

% Zie Rorty (1989), p. 17.

35 Zie Rorty (1989), p. 20 en Rorty’s artikel “The World Well Lost” in: The Journal of Philosop-
hy, 69 (1972). De nadruk op de ‘overbodigheid’ van het idee van een ‘werkelijkheid zelf’ maakt
het ‘pragmatische’ gehalte van zijn werk uit. Hij wil (en kan) zich niet beroepen op het feit dat dit
idee conceptueel verward is, omdat dit uiteindelijk eveneens te sterk zou verwijzen naar het
bestaan van een buitentalige wereld. Hij kan echter wel beweren dat het een onhandige en
gevaarlijke notie is omdat het de praktijk meer kwaad doet dan goed.

188




meen)geldige universele theorie op zich niet problematisch. De poging de geldig-
heid van inzichten te vergroten is in de praktijk een poging ‘het bereik’ van je
inzichten te vergroten omdat een situatie, een voorval of een gebeurtenis niet
langer onmiddellijk betekenisvol is. De inzet is een idee, theorie of verhaal die een
andere of nieuwe betekenis helpt geven aan het voorval, de gebeurtenis of situatie.
Dat dit kan uitlopen op speculaties over de betekenis van de wereld, de geschiede-
nis of de mensheid wil niet zeggen dat de inzet een (algemeen)geldige theorie over
de wereld, geschiedenis en mensheid is.

Daarmee is het idee dat we geen zicht op de werkelijkheid zelf (kunnen) hebben
niet langer een doorslaggevend idee in de discussie over de plaats van theoria in de
praktijk. In de praktijk van het participeren immers zijn de grenzen van het ob-
serveren en theoretiseren gegeven door de noodzaak te handelen, de noodzaak te
reageren op wat ons overkomt.

Wanneer het Rorty in zijn kritiek op theoria primair te doen is om meta-theo-
rieén — om theorieén die de overgang van het ene theoretische kader of theorie naar
het andere proberen te verklaren — dan kunnen we dit honoreren zonder een keuze
te maken tegen theoria.*® Ook in een samenleving waarin geen keuze gemaakt
wordt tégen theoria kunnen we het al dan niet aanslaan van een theorie bij een
grote groep mensen immers beschouwen als een toevalstreffer. Het biedt toevallig
een grote groep mensen een instrument om de betekenisvolheid van een situatie te
herstellen. Dit wil echter niet zeggen dat we ook de verandering van een bepaald
theoretisch kader of een bepaald vocabulaire aan het toeval kunnen of moeten
overlaten. Het belang van het feit dat een bepaalde theorie of een bepaald theore-
tisch kader onze reactieve praktijken en de wijze waarop we daar tegen aan kijken
kan veranderen, moet worden afgewogen tegen het belang van het veronderstelde
feit dat we geen zicht op de werkelijkheid zelf (kunnen) hebben. Tegen de achter-
grond van die afweging, zo zal ik tot slot betogen, kan Rorty’s pleidooi voor een
narratieve wending niet langer geinterpreteerd worden als een pleidooi voor de
prioriteit van het praktische.

3.3 Rorty en de voorrang van de ‘praktijk van het theoretiseren’.
Rorty wil de praktijk vrijwaren van de onterechte claims op (algemeen)geldigheid.
Hij doet dit door een narratieve wending voor te stellen waarin ons streven naar
(algemeen)geldigheid — het theoretiseren — plaats maakt voor het vertellen van aan
plaats en tijd gebonden narratieven. De ambiguiteit van dit voorstel wordt duidelijk
wanneer we ons realiseren dat het veronderstelde gunstige effect van deze narratie-
ve wending voor Rorty slechts te maken heeft met het feit dat de inzichten die in
een narratief geformuleerd worden een zeer beperkt ‘bereik’ hebben. Hieraan ligt
de volgende redenering ten grondslag.

1) Persoon x is een ‘variabele’ op grond van het feit dat een persoon slechts een
netwerk van overtuigingen en verlangens is [Rorty (1989), p. 10]. Er bestaat
volgens Rorty niet zo iets als de ‘menselijke natuur’ of onze onveranderlijke
‘essentie’.

% De keuze tegen theoria wel maken lijkt me een optie die continu is met de epistemologische
traditie die Rorty zegt te kritiseren. Cf. C. Taylor, “Rorty in the Epistemological Tradition”, in:
Reading Rorty , A. R. Malachowski (ed.), Basil Blackwell Ltd, UK (1990) en “Overcoming
Epistemology” in: After Philosophy: End or Transformation?, K. Baynes, J. Bohmen and T.Mc
Carthy (ed.), MIT Press (1987).

189




2) Persoon x heeft een historische achtergrond y, en leeft in een hedendaagse
situatie z. Hier zijn volgens Rorty zowel de historische achtergrond en de he-
dendaagse situatie contingent.

3) Dit betekent dat persoon x slechts een inzicht A kan ontwikkelen zdnder voor
dat inzicht een geldigheid te claimen — een relevantie voor anderen — door er
voor te zorgen dat het inzicht A uit X, y en z bestaat. Door er met andere
woorden voor te zorgen dat A een verhaal is met een begin en einde in de tijd.

Rorty’s voorstel bevordert de ‘bescheidenheid’ van geformuleerde inzichten.
Immers, in een verhaal zijn de grenzen verdisconteerd van het gebied waarover
men spreekt. Daarmee wordt echter het streven naar geldigheid in zekere zin juist
gehandhaafd. Wat iemand feitelijk doet met het vertellen van verhalen is namelijk
het bereik van haar inzichten verkleinen. Ze waakt ervoor niet méér te zeggen dan
wat ze waar kan maken. Niet het streven naar geldigheid, maar het onterecht
claimen ervan wordt voorkomen door het vertellen van verhalen. Het idee daar-
achter is dat: ‘als we niet kunnen achterhalen wat de betekenis van de wereld, de
mensheid of de geschiedenis is, we ons moeten beperken tot het vertellen van een
verhaal dat geen pretenties heeft’. Rorty vertelt echter nergens expliciet oe we in
staat zijn nieuwe verhalen, metaforen en zogenaamde ‘zelfbeelden’ te ontwikkelen.
De enige activiteit die Rorty postuleert voor de produktie van verhalen, nieuwe
ideeén en metaforen is het vermogen dingen te herbeschrijven. Deze activiteit
omschrijft hij echter als een vorm van reageren. Zo noemt hij Proust en Derrida
meesters in het herbeschrijven omdat zij reageren op hun voorgangers, de autori-
teiten die hen gemaakt hebben tot wat ze zijn, zonder zich te verbinden met een
‘larger than self hero’ [Rorty (1989), p. 100]. Zoals we zagen kan ons reageren
echter slechts creatief en vernieuwend zijn wanneer we ervan uitgaan dat theoria
reeds verdisconteerd is in onze praktijk.

Wat Rorty feitelijk met zijn narratieve wending voorstelt is theorieén door narra-
tieven te vervangen. Met een pleidooi voor narratieven lukt het hem ons te wijzen
op een manier om onterechte claims op geldigheid te vermijden, namelijk door het
vertellen van verhalen. Ironisch genoeg kunnen we Rorty’s strategie het narratief
voor te stellen als datgene wat de theorie kan vervangen interpreteren als een keuze
voor de doelstelling die hij lijkt te kritiseren: het ontwikkelen van geldige in-
zichten. Zijn narratieve wending heeft daarmee alles behalve een praktische rele-
vantie. Rorty’s relativering van de reikwijdte van onze inzichten, visies en theo-
rieén, leert ons niet zozeer iets over de rol en functie van theoria in de praktijk,
maar slechts over de mogelijkheid niet méér te zeggen dan wat we waar kunnen
maken.

Conclusie
Ik heb in dit artikel betoogd dat Rorty’s anti-theoria houding gemotiveerd wordt
door een inzicht in de onhaalbaarheid van het ontwikkelen van een (algemeen)
geldig inzicht. Tk heb betoogd dat dit inzicht een slechte reden is om theoria af te
wijzen wanneer het ons te doen is om de prioriteit van het praktische. In de praktijk
is het observeren gericht op een herstel van de reactieve houding, niet op het
ontwikkelen van een (algemeen)geldig inzicht. Het theoretiseren is in dit verband —
in tegenstelling tot het participeren en observeren — de activiteit die kritiek op en
verandering van door ons als onrechtvaardig ervaren praktijken mogelijk maakt.
Ik heb laten zien dat we Rorty’s kritiek op theoria beter kunnen formuleren in

190




termen van een kritiek op het ideaal van de absolute observant. Dit voorkomt een
verdubbeling van het praktijk-theorie onderscheid, waarin het theoretiseren ener-
zijds als een noodzakelijk onderdeel van de praktijk wordt opgevat en anderzijds
als een activiteit die, doordat ze meta-theorieén tot gevolg kan hebben, uit de
praktijk moet verdwijnen.

Verder heb ik laten zien dat Rorty’s pleidooi voor een narratieve wending gein-
terpreteerd kan worden als een keuze voor het streven naar geldige inzichten.
Daarmee hoop ik aangetoond te hebben dat Rorty’s kritiek op theoria in het licht
van een pleidooi voor de prioriteit van het praktische, hoogst problematisch is.
Verder hoop ik aannemelijk gemaakt te hebben dat de enige juiste wijze om de
prioriteit van het praktische te interpreteren deze is: theoria te situeren in en te
begrijpen vanuit de praktijk waarin we met onszelf, elkaar en de wereld omgaan.
In de praktijk is het niet het streven naar een (algemeen)geldige universele theorie
die primair de vestiging van een open conversatie, communicatie en dialoog (ver-)
hindert, maar de macht der gewoonte en de noodzaak te reageren op dat wat ons
overkomt.”’

Abstract : Theoria and the priority of the Practical

Richard Rorty’s attack on theoria is based upon a misconception of the distinction between
theory and practice. This twofold distinction should be replaced by a threefold distinction be-
tween participating, observing and theorizing. I argue that: 1) observation and theorizing are an
indispensable part of our everyday practice, 2) theorizing can be understood as a quest for
universally valid insights, and 3) theorizing is necessary to guarantee political, scientific and
cultural progress. I conclude that Rorty’s criticism should be aimed at the activity of observing,
not at the activity of theorizing. His criticism, thus understood, however, has no practical signif-
icance.

% Ik dank Jan Bransen, Marc Slors, Bert van den Brink, Désirée van Hattum en de leden van het
‘PSF-Colloquium’ van de Faculteit Wijsbegeerte te Utrecht voor hun kritiek op eerdere versies
van dit artikel; ook ben ik Frans Jacobs en anderen erkentelijk voor hun reacties op dit artikel op
een door de Internationale School voor Wijsbegeerte georganiseerde bijeenkomst in het najaar
van 1994. Deze publicatie kwam mede tot stand dankzij subsidie van de Nederlandse organisatie
voor Wetenschappelijk Onderzoek (NWO).

191



	scan0001.pdf
	scan0002.pdf



