Nieuwe sociale bewegingen en postmoder nisme

Posttraditioneleidentiteiten tussen essentialisme en relativisme

Dick Houtman

Ter publicatie aangeboden aan
Belgisch Tijdschrift voor Nieuwste Geschiedenis,
themanummer Nieuwe social e bewegingen,
n.av. Studiedag Brussel, 22 november 2002

Postadres
Vakgroep Sociologie
Faculteit der Sociale Wetenschappen
Erasmus Universiteit
Postbus 1738
3000 DR Rotterdam
Nederland

Telefoon
+31-10-4082118/2085

Fax
+31-10-4089098
Email
Houtman@fsw.eur.nl

WWW
http://ww.eur.nl/f sw/personeel/soc/houtman



Nieuwe sociale bewegingen en postmoder nisme

Posttraditionele identiteiten tussen essentialisme en relativisme

Dick Houtman'

The present prominence of identity politicsislinked to an
increasing recognition that social theory itself must be a
discour se with many voices, not a monological speaking of
a simple and unitary truth or its successive
approximations.

Craig Calhoun (1994: 4)

1. Inleding

Nieuwe sociale bewegingen, zoals de homobeweging en de vrouwenbeweging, zijn een vrucht
van de culturele en politieke veranderingen die in de jaren zestig in westerse samenlevingen
plaatsvonden. Ze wortelen in de ‘tegencultuur’ van de jaren zestig en zeventig, die zich verzette
tegen de a's beklemmend ervaren burgerlijke prestatiemaatschappij en streefde naar een
vergroting van de individuele vrijheid en een culturele erkenning van identiteiten die in strijd
waren met wat destijds gangbaar was.

Ook de sociae wetenschappen zijn door de ontwikkelingen van destijds niet onberoerd
gebleven. Sinds de jaren zestig heeft zich een subjectieve wending voorgedaan, die resulteerde
in een demonisering van het positivisme en de opkomst van het postmodernisme. Waar beide
gemeenschappelijke historische wortels en kenmerken hebben, behoeft het niet te verbazen dat
tussen nieuwe sociale bewegingen en postmodernisme een aanwijsbare affiniteit bestaat. Deze
komt vooral tot uitdrukking in de institutionalisering van zogenoemde ‘ cultural studies’ as
‘Afro-American Studies,’ ‘ Gender Studies en ‘ Gay and Lesbian Studies, met namein de
Verenigde Staten.

Na een behandeling van deze gemeenschappelijke oorsprong en kenmerken gaik in op

de constructie van posttraditionele identiteiten door nieuwe sociale bewegingen. Ik

" De auteur dankt Stef Aupers voor zijn constructieve kritiek op een eerdere versie van dit
paper, gepresenteerd tijdens de ODIS-Workshop Nieuwe sociale bewegingen, Brussel, 22
november 2002. Correspondentie-adres: Faculteit der Sociale Wetenschappen, Erasmus
Universiteit Rotterdam, Postbus 1738, 3000 DR Rotterdam, Nederland (email:
houtman@fsw.eur.nl).



demonstreer in dat verband dat postmodernisme en posttraditionel e identiteiten ondanks alles
wel degelijk met elkaar op gespannen voet kunnen komen te staan, en dat dat met name gebeurt

wanneer het streven naar culturele erkenning door nieuwe sociale bewegingen succesval is.

2. Dejaren zestig: een vervreemde ‘tegencultuur’

2.1. Rationalisering en vervreemding
Onder invloed van een proces van rationalisering zijn in westerse samenlevingen instituties
steeds verder gedifferentieerd geraakt en bovendien steeds meer onderworpen geraakt aan
formele rationaliteit. Mensen zien zich daardoor steeds meer geconfronteerd met onderling
strijdige rolverwachtingen — een gevolg van institutionel e differentiatie — en met in culturesl
opzicht betrekkelijk ‘lege,” ‘dunne’ of ‘betekenidoze’ ingtituties — een gevolg van het formed -
rationele karakter van moderne instituties. Hierdoor worden instituties steeds minder ervaren
als‘echt, ‘waar’ en ‘vanzelfsprekend:” onder invlioed van rationalisering groeit een zekere
‘afstand’ tussen het zelf en de institutionele orde, die afbreuk doet aan de zin van en emotionele
identificatiemogelijkheden met ingtituties (Zijderveld 1970, 1991; zie hierover uitgebreider:
Houtman 2002).

Deze transformatie van het institutionele domein roept onontkoombaar gevoelensvan

vervreemding op:

“Modern man has suffered from a deegpening condition of ‘ homelessness.” The
correlate of his experience of society and of self has been what might be called a
metaphysical loss of “home’ (...) It has therefore engendered its ownnostalgias —
nostalgias, that is, for a condition of ‘being at home' in society, with oneself and,
ultimately, in the universe” (Berger et al. 1973: 82).

De sociale werkelijkheid waarin men leeft wordt in toenemende mate ervaren als ‘ onecht’ en
“arbitrair’ en men kan het besef dat de maatschappelijke instituties net zo goed ‘anders’ hadden
kunnen zijn niet gemakkelijk meer verdringen uit het bewustzijn.

Zo'n gevod van vervreemding lag ten grondslag aan de culturele en politieke
turbulentie in de jaren zestig en zeventig, toen de zogenoemde ‘ tegencultuur’ ageerde tegen een
als‘burgerlijk,’” ‘technocratisch’ en ‘kapitalistisch’ voorgestelde samenleving, die het individu
in een beklemmende wurggreep hield (zie bijvoorbeeld Roszak 1969, Zijderveld 1970). Deze



tegencultuur, gericht op een bevrijding van het individuele subject, bestond voor het overgrote
dedl uit hoog opgeleide jongeren uit de middenklasse. Meer dan anderen benadrukten zij het
belang van een vergroting van individuele vrijheid, mogelijkheden tot zelfontplooiing en
democratische inspraak (Inglehart 1977).

Waar identiteiten destijds in sterk afgenomen mate werden ervaren as ‘ voorgegeven’
en de vrijheid om de eigen identiteit vorm te geven een belangrijke inzet van de politieke strijd
werd, betraden de nieuwe sociale bewegingen het tonedl, zoals die vandaag de dag nog steeds
bestaan. Deze bewegingen behel zen collectieve verwoordingen van individuel e behoeften en
ervaringen en opereren op het maatschappelijk middenveld buiten de dominante instituties. Ze

bekritiseren de door deze laatste geschraagde concepties van wat ‘normaal’ en ‘deviant’ is:

“Without the challenges posed by these movements, complex societies would be
incapable of asking questions about meaning; they would entrap themsalvesin the
apparently neutral logic of institutional procedures’ (Melucci 1989: 11).

Nieuwe sociale bewegingen zijn niet in de eerste plaats gericht op het verwerven van toegang
tot en invloed op de politieke besluitvorming, maar streven voor alles naar een bevrijding van
institutionele druk en naar maatschappelijke erkenning van culturele identiteiten die ooit
‘deviant’ of ‘moreel verwerpelijk’ waren. Nieuwe social e bewegingen behelzen met andere
woorden “symbolic challenges to the dominant codes’ en stellen “radical questions about the
ends of personal and socidl life” (ibid.: 12).

Hoewel de politieke turbulentie van de jaren zestig inmiddels goeddeels is verstomd,
heeft de ontankering van het subject, zoal s die destijds in een stroomversnelling terechtkwam,
blijvende betekenis gehad, zoals met name blijkt uit het onderzoekswerk van Inglehart (1977,
1990, 1997). En hoewel inmiddels een rechtse kentering heeft plaatsgevonden, waarmee
Inglehart, zoals wij zullen zien, theoretisch niet goed uit de voeten kan, worden hedendaagse
laat- of postmoderne westerse samenlevingen nog steeds gekenmerkt door een onmiskenbare
‘anti-institutional mood’ (Zijderveld 2000: 13; vergelijk Hooghe en Houtman 2003).

2.3. Nieuwe sociale bewegingen, vervreemding en identiteitspolitiek

De nieuwe sociae bewegingen, zoas diein de jaren zestig opkwamen, mogen dan vandaag de
dag nog steeds bestaan, over hun conceptualisering bestaat binnen de sociale wetenschappen
de nodige onvrede. Critici vragen zich af of de gedachte dat dit werkelijk een specifiek type

sociale bewegingen is, niet in de eerste plaats een product is van de gebrekkige historische



kennis en linkse politieke sympathieén van socia e wetenschappers. Zo is het volgens de
Amerikaanse socioloog, historicus en antropoloog Craig Calhoun eenvoudigweg een
misverstand dat de negentiende en vroeg twintigste eeuwse arbel dersbeweging (de
prototypische ‘oude’ sociae beweging) primair een door economische belangen
voortgedreven instrumenteel-politiek karakter had: “The quintessential politics of interest (...)
was rooted in a politics of identity. (...) class politics was, partly but also necessarily, identity
politics” (1995: 232; vergelijk p. 215). En over het vermeende ‘linkse’ karakter van nieuwe

sociale bewegingen schrijft hij::

“(V)arious versions of identity politics have shaped and been shaped by arange of
gpecific movements. Among the most commonly cited cases are the so-called
liberation and lifestyle movements that have flourished in the relatively rich countries
since the 1960s. women's movements, movements of gay men and leshians,
movements of AfricantAmericans, Chicanos, Asians, youth and countercultural
movements, deep ecology, and so forth. Thislist of examplesis commonly associated
with the idea of New Social Movements (NSMs). The new social movementsideais,
however, problematic and obscures the greater significance of identity politics.
Without much theoretical rationale, (the new social movements idea) groups together
what seem to the researchersrelatively ‘attractive’ movements, vaguely on the left, but
leaves out such other contemporary movements as the new religious right and
fundamentalism, the resistance of white ethnic communities against people of color,
various versions of nationalism, and so forth. Y et these are equally manifestations of
identity politics and there is no principle that clearly explains their exclusion from the
lists drawn up by NSM theorists’ (Calhoun 1995: 215).

En waar hij stelt dat “The notion that identity politicsis a new phenomenonis(...) clearly
false,” dat “(T)he production of identity politicsis an expanding as well as a pervasive feature
of the modern era,” en dat " Identity politics has been part and parcel of modern politics and
socidl life for hundreds of years’ (ibid. 216), heeft Calhoun natuurlijk gewoon gelijk. Wat
immers te denken van het Europese nationalisme aan het begin van de twintigste eeuw? En wat
te denken van fascisme en nazisme in de jaren dertig? En wat van het hedendaagse door
xenofobie gekenmerkte rechts populisme, in'Vlaanderen politiek belichaamd door het VIaams
Blok en in Nederland met succes gemobiliseerd door Pim Fortuyn? En wat tendotte, om de
blik te verruimen tot buiten de westerse samenlevingen, van het islamitisch fundamentalisme?
Allemaal prominente voorbeelden van identiteitspolitiek, maar noch per se ‘ nieuw,’” noch per
se‘links.” De institutionalisering van de moderniteit heeft kortom vanaf het prille begin
aanleiding gegeven tot identiteitspolitiek en doet dat nog steeds — in westerse zowel als niet-

westerse samenlevingen (Barber 1995).



Toch behelzen de nieuwe sociale bewegingen naar mijn oordeel wel degelijk een
specifiek type identiteitspolitiek, dat zowel ‘nieuw’ as‘links' is. Dit valt in te zien wanneer
twee verschijnselen die in de sociale wetenschappen vaak als identiek worden voorgesteld,
systematisch van elkaar worden onderscheiden: anomie en vervreemding. Als de twee
belangrijkste ‘ ziekten van de moderniteit’ verwijzen ze weliswaar allebel naar het gemisvan
een betekenisvolle ingtitutionele orde, maar waar anomie staat voor de ervaring van te weinig
ingtitutionele controle, staat vervreemding juist voor de ervaring van teveel hiervan
(Zijderveld 2000: 198-201). En zoals wij hebben gezien, wordt de tegencultuur van de jaren
zestig, waarin de nieuw e sociale bewegingen hun historische wortels hebben, niet gekenmerkt
door anomie, maar door vervreemding. Typerend is de ervaring van de samenleving als
‘onecht’ en ‘verstikkend,” wat aanleiding geeft tot een culturele en politieke strijd voor een
vergroting van de individuele vrijheid. De nieuwe socia e bewegingen contrasteren in dit
opzicht schril met de andere zojuist genoemde vormen van identiteitspolitiek, die niet
geworteld zijn in vervreemding, maar veeleer voortvloeien uit anomie. Kenmerkend isin deze
gevallen immers het gevoel dat men zijn greep op de werkelijkheid is kwijtgeraakt en in chaos
ten onder gaat, zodat restauratie van de sociae orde, desnoods met harde hand, noodzakelijk
is. Deze verbinding tussen gevoelens van anomie enerzijds en affiniteit met extreemrechtse
culturele en politieke projecten en met religieus fundamentalisme anderzijds isin de sociaal -
wetenschappelijke literatuur goed gedocumenteerd (Lipset 1981, Billiet et al. 1996, Derks
2000, Eisinga en Scheepers 1989, Eisinga et al. 1999, Scheepers et al. 1992).

Waar modernisering zowel vervreemding als anomie oproept, neemt de culturele en
politieke saillantie van kwesties rond identiteit, sociale orde, deviantie, vrijheid en handhaving
van waarden en normen onontkoombaar toe. Daarmee komt een ‘nieuwe’ politieke cultuur op,
waarin deze ‘nieuwe’ cultureleissues de ‘oude’ klassengebonden issues naar de achtergrond
verdringen (Achterberg 2003; vergelijk Achterberg en Houtman 2003). Net alsin de ‘oude
politieke cultuur staan hierbij ‘links' (‘progressief’) en ‘rechts’ (‘conservatief’) tegenover
elkaar, zodat de ‘nieuwe’ politiek geenszins per se ‘links behoeft te zijn, zoals bijvoorbeeld
Inglehart (1977, 1990, 1997) doet voorkomen (zie hierover: Houtman 2003a: chapters 4, 5 en
7). ‘“Nieuw linkse' politiek, waarvan de nieuwe sociale bewegingen deel uitmaken, vloeit
voort uit vervreemding en behelst een strijd voor individuele vrijheid en erkenning van
posttraditionele identiteiten. ‘Nieuw rechtse’ politiek, waarvan rechts-populistische
bewegingen deel uitmaken, komt niet voort uit vervreemding, maar uit anomie en heeft alsinzet

het herstel van de orde en het verwijderen van ‘vreemde’ elementen uit de ‘eigen’



samenleving.

Calhoun heeft kortom gelijk waar hij stelt dat identiteitspolitiek noch per selinks, noch
per se nieuw is, maar concludeert daaruit ten onrechte dat hetzelfde geldt voor nieuwe sociale
bewegingen. Nieuwe sociale bewegingen zijn zeker niet de enige vorm van identiteitspolitiek,
maar verschillen wel van oudere en ‘rechtse’ varianten, doordat ze hun historische wortels
hebben in de strijd tegen vervreemding door de tegencultuur van hoog opgeleide jongeren in de

jaren zestig en zeventig.

2.4. Sociale bewegingen tussen ‘oud’ en ‘nieuw’

De vraag of bijvoorbeeld de vrouwenbeweging een ‘oude’ of een ‘nieuwe’ sociae beweging
is, isin feiteonzinnig. ‘D€ vrouwenbeweging, opgevat as een (één) intern homogene sociale
beweging, bestaat immers helemaal niet. Deze a ved langer bestaande beweging is sinds de
jaren zestig verder gedifferentieerd geraakt, waarbij identiteitspolitiek steeds meer op de
voorgrond kwam te staan, wat zorgde voor aanzienlijke spanningen binnen de beweging zelf.

De‘oude vrouwenbeweging was enisliberaal en universalistisch. Het gaat haar om
het afdwingen van gelijke rechten voor mannen en vrouwen via het uitoefenen van pressie op
de overheid teneinde onrechtvaardige wetgeving aan te passen en, indien noodzakelijk, nieuwe
te entameren. Deze ‘oude’ vrouwenbeweging wordt gekenmerkt door het vertrekpunt dat
mannen en vrouwen ten diepste beschouwd identieke wezens zijn en dat daarom verschil in
behandeling ongerechtvaardigd is. In bepaalde delen van de ‘ nieuwe’ vrouwenbeweging wordt
echter verondersteld dat mannen en vrouwen ten diepste beschouwd helemaal geenidentieke
wezens zijn, maar juist radicaal verschillende. Vrouwen verhouden zich in deze optiek op een
volstrekt andere manier tot de natuur en tot medemensen dan mannen en dat zou een gevolg zijn
van een ‘natuurlijk’ verschil tussen mannen en vrouwen, met name het gegeven dat vrouwen
kinderen kunnen krijgen en zogen en mannen niet. Het universalisme van de ‘ oude
vrouwenbeweging wordt in deze kringen met kracht verworpen, omdat het slechts zou leiden
tot een verdere versterking van de culturele dominantie van masculiene ten koste van feminiene
waarden.

Deze meer recente stroming binnen ‘de’ vrouwenbeweging is, anders dan de ‘oude,’
dan ook niet primair gericht op het bewerkstelligen van gelijke rechten voor mannen en
vrouwen, maar op het strijden voor aandacht voor ‘ het vrouwelijke’ in de samenleving. Hier is
met andere woorden veel meer sprake van ‘identiteitspolitiek’ dan in de ‘ oude’

vrouwenbeweging. Waar de laatste verschillen tussen mannen en vrouwen zoveel mogelijk wil



uitvlakken, wil de eerste ze jui st zichtbaar maken en meer erkenning en ruimte vragen voor * het
vrouwelijke.” Het behoeft geen betoog dat tussen beide stromingen binnen ‘ de’
vrouwenbeweging aanzienlijke spanningen bestaan. De strijd om gelijke toegang tot onderwijs
en arbeid van de klassieke liberale vrouwenbeweging contrasteert immers schril met de
sacralisering van het moederschap en de band tussen moeder en kind. Bezien vanuit de eerste
positie is zo’ n keuze voor ‘natural mothering,” zoals Chris Bobel dit in haar recente boek The
Paradox of Natural Mothering (2002) noemt, volstrekt onbegrijpelijk. Hoe kan men nu als
vrouw vrijwillig derol op zich nemen waartoe vrouwen traditioneel zijn veroordeeld en zo de
ondergeschikte positie van vrouwen reproduceren? Maar wanneer wij de laatste positie
innemen, dan geldt uiteraard het omgekeerde evenzeer. Hoe kunnen feministen zich uitleveren
aan de mannenwereld en zich aanpassen aan de status quo en zo bijdragen aan de verdere
marginalisering van het vrouwelijke?

Tussen de ‘oude’ zwarte burgerrechtenbeweging en de hedendaagse zwarte
identiteitspolitiek in de Verenigde Staten bestaan vergelijkbare verschillen en
gpanningsverhoudingen. Dit geldt ook, zij het minder geprononceerd, voor West-Europa, waar
identiteitspolitiek in etnische kringen ook fors aan belang heeft gewonnen. Ze wordt de sociaal -
economisch succesvolle Nederlandse Surinamer, ooit het toonbeeld van een geslaagd
emancipatieproces, vandaag de dag in eigen kring niet zelden aangeduid als ‘ Bounty’ —*‘bruin
van buiten, wit van binnen.’” Hij of zij heeft de eigen identiteit opgeofferd aan de elsen van de
omringende blanke samenleving, is als zodanig behalve naar huidskleur in nietste
onderscheiden van blanke Nederlanders en heeft daarmee in feite het maatschappelijk succes
‘gekocht’ door zich van zichzelf en de Surinaamse gemeenschap te vervreemden. Strijd om
gelijke kansen en gelijke burgerrechten enerzijds en identiteitspolitiek anderzijds gaan kortom
niet per se zonder fricties samen. En alleen a om die reden is het belangrijk om een
onderscheid te maken tussen ‘oude’ en ‘nieuwe’ sociae bewegingen, gericht op respectievelijk
het politiek afdwingen van gelijke rechten en kansen en op de culturele erkenning van ooit

ondergeschikte identiteiten.

3. Dejaren zestig: decrisisvan de sociologie

3.1. Marx en Durkheim: positivisme en moralisme

Dein dejaren zestig wijdverspreide vervreemding leidde niet alleen tot de opkomst van



nieuwe sociale bewegingen als posttraditionel e identiteitsbewegingen, maar liet ook de sociae
wetenschap niet onberoerd. De ‘crisis van de sociologie,” op welsprekende wijze
aangekondigd door Alvin Gouldner in zijn The Coming Crisis of Western Sociology (1970),
was reeds volop uitgebroken toen zijn boek verscheen. En afgaande op de verontruste
hedendaagse publicaties van Amerikaanse sociologen is deze crisis sindsdien ook nooit meer
overgegaan en vandaag de dag zelfs dieper dan ooit (zie bijvoorbeeld: Horowitz 1993,

L opreato en Crippen 1999, Cole 2001). De belangrijkste klacht van deze critici is dat de
sociologie onder invlioed van de postmoderne wending sterk gepolitiseerd is geraakt, waarbij
het positivisme in de beklaagdenbank terecht is gekomen en bijgevolg het op serieuze wijze
bestuderen van het sociale leven een steeds zeldzamer verschijnsel is geworden.

Een positivistische, naar de natuurwetenschap gemodelleerde, sociologieis sinds het
werk van de klassieke sociologen een richtinggevend ideaal geweest en is dat tot op de dag
van vandaag voor velen gebleven. Zo' n sociologie stelt het sociale leven voor a's een
verschijnsel dat ‘van buitenaf,” als was het een *ding,’” kan worden bestudeerd, vergelijkbaar
met de manier waarop natuurwetenschappers en biologen de natuur bestuderen. Dit
positivistisch ideaal wordt niet in de eerste plaats gekenmerkt door een
‘natuurwetenschappelijke’ methodol ogie, maar door enkele veronderstellingen over het
karakter van het sociale leven. De belangrijkste zijn, ten eerste, de gedachte dat ‘ achter’ of
‘onder’ de culturele ideeén van de deelnemers aan het socia e leven nog zoiets al's een door
sociologen kenbare ‘echte’ sociale werkelijkheid verborgen ligt en, ten tweede, de gedachte
dat de genoemde ideeén worden ‘bepaald door’ de verhouding van mensen tot deze ‘ echte’
sociale werkelijkheid. Wat mensen als sociale wezens zoal doen en laten, moet volgens zo'n
naar de natuurwetenschappen gemodel leerde sociologie dus niet worden bestudeerd als
(betekenisvol) *handelen,” maar als (uiterlijk waarneembaar) ‘ gedrag.” Daarbij moet men dus
niet proberen het te ‘ begrijpen’ via het bestuderen van cultureel geconstrueerde ‘ redenen,’
maar moet men het ‘verklaren' uit ‘oorzaken,” die zijn gesitueerd in de veronderstel de achter-
of onderliggende ‘echte’ sociale werkelijkheid.

Deze positivistische conceptie van sociaal -wetenschappel ijke kennis geeft licht
aanleiding tot een moraliserende impuls, ingegeven door de gedachte dat men, anders dan
gewone stervelingen, een cultureel onbemiddel de toegang heeft tot de veronderstelde ‘ diepere’
en ‘echtere’ sociale werkelijkheid. Men veronderstelt dan in feite dat er twee soorten mensen
zijn: enerzijds sociologen die de sociale werkelijkheid kunnen waarnemen zoals zij

‘werkelijk’ isen anderzijds de ‘gewone' deelnemers aan het sociae leven (‘leken’), voor wie



deze ‘echte’ sociae werkelijkheid verborgen blijft, verblind als zij zijn door persoonlijke
belangen, culturele achtergrond, vooroordelen en wat niet a. Dat is bijvoorbeeld het geval in
het werk van Karl Marx en Emile Durkheim, twee van de drie klassieke grondleggers van de
sociologie.

In zijn befaamde The Division of Labor in Society (1964 [1893]) zet Durkheim, zoals
bekend, uiteen dat voormoderne samenlevingen worden gekenmerkt door ‘ mechanische
solidariteit’ en moderne samenlevingen door ‘ organische solidariteit.” Aan de solidariteit in
moderne industriéle samenlevingen liggen daarmee volgens hem geen culturele
overeenkomsten ten gronddlag, maar economisch-functionele verschillen, die wederzijdse
afhankelijkheid impliceren en zo harmonieuze samenwerking tussen arbeid en kapitaal
bewerkstelligen. Dit is echter geen empirische vaststelling van Durkheim. Was dat wel het
geval, dan zou Durkheim in het befaamde voorwoord bij de tweede druk van zijn boek (1964
[1893]: 1-38) immers geen aanbevelingen behoeven te doen om dein zijn door arbeidsonrust
gekenmerkte tijd zwaar tegenvallende organische solidariteit te versterken. Durkheims
sociologie laat dus, merkwaardig genoeg, de mogelijkheid open dat organische solidariteit niet
bestaat, maar toch normaal is. De empirisch waarneembare sociale werkelijkheid doet er voor
hem kortom niet zoveel toe. En wat dat betreft kan hij Marx de hand schudden, want ook die
meent ongehinderd door wat zich maatschappelijk feitelijk zoal voordoet de ware aard van de
moderne samenleving te kunnen doorgronden. Of sprake is van verscheurende
klassenconflicten of van langdurige arbeidsvrede maakt niet uit, want Marx weet hoe de
sociale werkelijkheid ‘echt’ of ‘werkelijk’ is—"‘echt’ of ‘werkelijk’ in de zin van zuiver
objectief en dus onafhankelijk van de onvermijdelijk vertekende manier waarop de deelnemers
aan het sociale leven zich hiervan een beeld vormen. Die echte sociale werkelijkheid wordt
volgens Marx gekenmerkt door een onoverbrugbare uitbuitingsrel atie tussen arbeid en kapitaal,
zodat een harmonieuze samenwerking tussen arbeid en kapitaal helemaal niet ‘normaal’ is,
zoals Durkheim doet voorkomen, maar juist ‘abnormaal .’

Durkheim en Marx staan wat dit betreft dus lijnrecht tegenover elkaar. ‘ Organische
solidariteit,” gekenmerkt door samenwerking tussen arbeid en kapitaal en afwezigheid van
klassenstrijd, is voor Durkheim de normale toestand in moderne industriéle samenlevingen,
maar getuigt voor Marx juist van een grootschalig ‘ vals klassenbewustzijn' in de
arbeidersklasse. Omgekeerd worden uitbuiting en klassenstrijd door Durkheim voorgesteld als
pathol ogische wantoestanden, terwijl dit voor Marx juist de normale conditie van moderne

kapitalistische samenlevingen is. Maar het kost niet zoveel moeite om in te zien dat dit verschil

10



van inzicht voortvloeit uit een fundamentelere gelijkenis tussen Marx en Durkheim. Zij geloven
allebei dat zij de ‘ware aard’ van de moderne samenleving hebben blootgelegd en omdat zij
daarvan zo zeker zijn, menen zij anderen de morele maat te kunnen nemen. Hun superieure
inzicht in de werkelijke aard van de ‘ echte’ sociae werkelijkheid maakt het hen mogelijk om
het voelen, denken en doen van de deelnemers aan het sociale leven op zijn
rationaliteitsgehalte te beoordelen. Marx en Durkheim pretenderen op ‘ wetenschappelijke’
gronden onderscheid te kunnen maken tussen wat ‘normaal’ is en wat ‘abnormaal,” wat

‘rationeel’ isenwat ‘irrationeel,” en wat ‘moreel juist’ isen wat ‘moreel verwerpelijk.’

3.2. Waarden en wetenschap: de crisisvan de sociologie

Dit merkwaardige huwelijk tussen positivisme en moralisme heeft in de sociologie lange tijd
stand gehouden en is nog steeds niet helemaal verdwenen. Toch werd het vanaf het begin van
de jaren zestig door sociologen steeds meer a's problematisch beschouwd. Zo verrichtte de
later met The Sociological Imagination (1959) beroemd geworden C. Wright Mills een
inhoudsanalyse van een paar dozijn Amerikaanse boeken over ‘sociae problemen’ (1963
[1943]), waarin hij demonstreerde dat ze waren opgetrokken op een impliciet blijvend
onderscheid tussen ‘ aangepaste’ of ‘adequaat gesocialiseerde’ personen enerzijds en bij
‘pathologische’ sociale verschijnselen betrokken * onaangepaste’ personen anderzijds, dat een

weerspiegeling vormt van de cultuur van de Amerikaanse middenklasse:

“The less abstract the traits and fulfilled ‘ needs' of ‘the adjusted man’ are, the more
they gravitate toward the norms of independent middle-class persons verbally living
out Protestant ideals in the small towns of America’ (Mills 1963 [1943]: 552).

Howard Becker (1967) benadrukte in een invloedrijk essay, oorspronkelijk uitgesproken als
zijn presidentiéle rede voor de Society for the Study of Social Problems, de
onontkoombaarheid van dergelijke waardebetrokken gezichtspunten in het sociologisch
onderzoek. Vandaar detitel van zijn lezing: ‘Whose Side Are We On? De vraag is volgens
Becker niet of de sociologische analyse ‘neutraal’ of ‘objectief’ kan zijn, maar dechts vanuit
welk waardebetrokken gezichtspunt men als onderzoeker het sociale leven bestudeert. Hoewel
de keuze voor zo' n gezichtspunt intellectueel gezien arbitrair is, bepaalt het volgens Becker
desondanks de kans dat de onderzoeksbevindingen as ‘waar’ worden aanvaard. Dat gebeurt
volgens hem vooral wanneer in onderzoek de gezichtspunten van machtige groepen worden

gehanteerd. Die worden a's gevolg van een maatschappelijke ‘ gel oofwaardigheidshiérarchie’

11



namelijk beschouwd als ‘juister,” ‘legitiemer’ of ‘meer waar’ dan die van minder machtige
groepen. Kiest men voor de gezichtspunten van de laatste, dan vergroot dat bijgevolg de kans
dat de onderzoeksresultaten als ‘eenzijdig,” ‘partijdig,” ‘bevooroordeeld’ of ‘prutswerk’
worden weggehoond.

Dat de sociologische gevoeligheid voor de rol van waardebetrokken gezichtspunten in
het sociologische onderzoek voora sterk toenam toen in de jaren zestig de burgerlijke
prestatiemaatschappij aan kritiek onderhevig raakte, is niet toevallig. Waar destijds de
dominante waarden van dit samenlevingstype hun vroegere vanzelfsprekendheid verloren, nam
de zichtbaarheid van hun rol in de sociologie en tegelijkertijd de onvrede van sociologen
hierover toe. De verhouding tussen waarden en wetenschap, en bijgevolg ook de ideeén van
Max Weber hieromtrent, kwamen hierdoor in het brandpunt van de sociologische
belangstelling te staan (Gouldner 1962, Oakes 1975). De resulterende ‘ crisis van de
sociologi€’ heeft sociologen ertoe aangezet te proberen om op twee radicaal verschillende
manieren een einde te maken aan de problematisch geachte vermenging van wetenschappelijke
analyse en morele oordeel svorming. Neo-positivisten voerden een radicale empirische
wending door en vervingen morele door a-morele theoretische gezichtspunten.
Veronderstellend dat culturele ideeén worden bepaald door de aard van de verhouding met de
‘echte’ sociale werkelijkheid, openden zij de weg naar een empirische toetsing van theorieén
over deze relatie, waarbij het onderscheid tussen ‘ sociologen’ en ‘leken’ werd gehandhaafd
(zie hierover uitgebreider: Houtman 2003b). Belangrijker voor onderhavige analyseis
evenwel een tweede afwijzende reactie op de vermenging van wetenschappelijke analyse en
morel e oordeel svorming. Deze behelst een subjectieve wending, waarin de gewoonte om het
sociale leven als een ‘ ding daarbuiten’ met een bepaalde ‘ objectieve’ betekenis te bestuderen
wordt afgezworen en de sociale werkelijkheid dus ten tonele verschijnt als het geheel van aan
de sociale werkelijkheid toegekende betekeni ssen.

Met deze subjectieve wending nam de aandacht voor het zingevende,
betekenisverlenende en werkelijkhei dsconstruerende subject vanaf de jaren zestig sterk toe.
Het werd bijvoorbeeld in korte tijd minder vanzelfsprekend om deviant gedrag op
‘etiologische’ wijze te verklaren uit ‘diepere’ niet-culturele oorzaken — bijvoorbeeld als
gevolg van een discrepantie tussen (al's algemeen aanvaard veronderstel de) cultureel
voorgeschreven succesdoelen enerzijds en de beschikbare legitieme middelen om deze te
verwezenlijken anderzijds in Mertons functionalistische ‘ strain’ benadering (1968). Beckers

(1963) etiketteringstheorie, waarin deviant gedrag wordt opgevat als het resultaat van een

12



sociaal constructieproces en dit laatste proces dus in het empirisch onderzoek centraal komt te
staan, won in kortetijd juist veel aan populariteit. Cole (1975) benadrukt dat deze verandering
in het sociologisch-theoretisch denken over deviant gedrag niet was ingegeven door
onderzoeksbevindingen die theoretische innovatie onontkoombaar maakten, maar veeleer een
gevolg van het veranderde culturele klimaat (vergelijk Gouldner 1973: 158-159, Seidman
1994: 149-154, Wagner 1994: 145-147). Waar onder invloed van vervreemding de sociae
werkelijkheld niet langer wordt ervaren as ‘echt’ en ‘vanzelfsprekend' en traditionele
waarden hun vanzelfsprekendheid verliezen, is het immers onontkoombaar dat hetzelfde
gebeurt met op deze zelfde waarden gebaseerde maatschappelijke onderscheidingen als die
tussen ‘normconform’ en ‘deviant’ gedrag.

Beckers boek Outsiders (1963) is slechts één invloedrijk voorbeeld uit een veel
grotere stroom publicaties uit de jaren zestig waarin de sociale werkelijkheid als het resultaat
van een proces van sociale constructie of betekenisverlening wordt voorgesteld. Een ander
voorbeeld is Thomas Szasz’ 1deology and Insanity (1970), waarin psychiatrische stoornissen
niet worden bestudeerd als ‘ gevolgen’ van bepaal de objectieve standen van zaken, maar
veeleer als sociaal geconstrueerde vormen van onwenselijk gedrag. Sindsdien is deze
theoretische benadering van deviant gedrag steeds verder geinstitutionaliseerd geraakt
(Douglas en Waksler 1982, Snel 1979). Een vergelijkbare ontwikkeling heeft zich voltrokken
in het onderzoek naar sociale problemen. Daarmee raakte ook in dit geval het empirisch
onderzoek steeds minder gericht op de problematisch geachte maatschappelijke verschijnselen
zelf en juist steeds meer op het proces van ‘claims making' door maatschappelijke actoren
waarin problemen worden geconstrueerd (bijvoorbeeld Spector en Kitsuse 1977, Best 1989).

Onder invloed van deze subjectieve wending in de sociologie werd het onderscheid
tussen ‘sociologen’ en ‘leken,’ dat in het neo-positivisme gespaard blijft, verregaand
gerelativeerd. Waar Marx en Durkheim nog geloofden dat het hier twee verschillende
mensensoorten betrof, verwijst Gouldner (1970) dit idee naar het rijk der fabeltjes. Net als de
constructie van misdaad of sociale problemen door ‘ gewone mensen,” zo zet hij uiteen, is ook
de totstandkoming en aanvaarding van kennisclaims door sociologen een
werkelijkheldsconstruerend proces door het subject. Hierbij kent Gouldner een belangrijke rol
toe aan morele veronderstellingen over de aard van het sociale leven. Sociologen zijn volgens
hem geneigd om een theorie als ‘waar’ te beschouwen, wanneer haar fundamentele
veronderstellingen over de verhouding tussen individu en samenleving resoneren met hun

persoonlijke morele ideeén hieromtrent. Dissoneren ze hiermee, dan zal een theorie as

13



onhoudbaar worden afgewezen. V oor de totstandkoming en aanvaarding van sociologische
theorieén is volgens Gouldner kortom niet de empirische bewijsvoering doorslaggevend, maar

de morele herkenning.

4. Postmoder ne sociale wetenschap en nieuwe sociale bewegingen

4.1. Postmoder ne social e wetenschap

De postmoderne socia e wetenschap zoals wij die vandaag de dag kennen is een radicalisering
van deze subjectieve wending en wordt door haar pleitbezorgers in de sociologie voorgesteld
als de Sociology After the Crisis (Lemert 1995). De gedachte dat een ‘onderliggende’ of
‘achterliggende’ ‘echte’ sociale werkelijkheid op de één of andere manier de ideeén van de
deelnemers aan het sociae leven bepaalt, is hierin vervangen door de gedachte dat het sociale
leven niet meer is dan de neerslag van de culturele ideeén die mensen erop nahouden, waarbij
deze laatste dus bepalen wat zij voor ‘waar’ en ‘werkelijk’ houden. Omdat dit |aatste zowel
voor ‘leken’ al's sociale wetenschappers zou gelden, verwerpen postmodernisten tevens de
gedachte al's zouden dit twee soorten mensen zijn.

Postmodernisten geloven kortom niet dat er zoiets bestaat as een hard en universeel
fundament voor kennis. Zij opteren voor de gedachte dat alle kennis is opgetrokken op, ingebed
in en verbonden met * culturen,” ‘taalspelen,” of ‘manieren van leven.” Ook het beeld van de
werkelijkheid dat as ‘waarheid’ uit wetenschappelijk onderzoek naar voren komt, isin deze
optiek afhankelijk van de bril waardoor men a's onderzoeker naar de werkelijkheid kijkt. Een
‘“aculturedl,’ ‘transcultureel’ of ‘metacultureel’ gezichtspunt —‘aview from nowhere’ of ‘a
God’'seyes view’' —, dat de wetenschappelijke waarnemer vanuit een * Archimedisch punt’ een
blik garandeert op de werkelijkheid ‘ zoals zij werkelijk is,’” bestaat volgens hen dus niet. In
werkelijkheid zou iedere cultuur, ieder historisch tijdperk en iedere theorie zijn eigen

waarheid genereren:

“(...) the postmodern world-view entails the dissipation of objectivity. The element
most conspicuously absent is areference to the supracommunal, ‘ extraterritorial’
grounds of truth and meaning” (Bauman 1992: 35, vgl. Geertz 1984: 276, Gellner
1992: 24).

In de woorden van Aronowitz;

14



“Postmodern thought (...) is bound to discourse, literally narratives about the world
that are admittedly partial. Indeed, one of the crucia features of discourseisthe
intimate tie between knowledge and interest, the latter being understood as a
‘standpoint’ from which to grasp ‘redlity’” (1992: 258).

Waar ‘objectieve’ kennisin deze optiek niet bestaat, moeten social e wetenschappers volgens
postmodernisten “the false promise of science to achieve objective and universal knowledge”
opgeven ten gunste van “our role as storytellers or social critics’ (Seidman 1994: 3).
Problematisch isin deze conceptie dus niet dat het werk van sociologen als Marx en Durkheim
bol staat van de morele oordelen over wat ‘normaal,” ‘abnormaal,” ‘vals of ‘ pathologisch’
zou zijn, maar slechts dat deze beoordeling wordt voorgesteld al's ‘ wetenschappelijk
gefundeerd’ en ‘waar.” Morele vertellingen over het sociale leven zijn volgens
postmodernisten kortom de enige betekenisvolle vorm van sociaal -wetenschappelijke kennis.
Daarmee implodeert onvermijdelijk het onderscheid tussen sociologen en ‘leken.’” De
autobiografie Monster: The Autobiography of an L.A. Gang Member wordt door Lemert
(1995) hijvoorbeeld een geslaagd voorbeeld van een postmoderne sociol ogische analyse
genoemd, omdat zij schetst hoe de wereld er uitziet vanuit het gezichtspunt van haar auteur,
Sanyika Shakur, ook bekend als Monster Kody Scott, bendelid uit Los Angeles.

4.2. ‘Cultural studies:’ nieuwe sociale bewegingen als kennisproducenten

De hedendaagse samenleving is volgens postmoderne socia e wetenschappers in cultureel
opzicht zo complex, gefragmenteerd en pluralistisch geworden, dat het streven naar één
waarheid over de sociale werkelijkheid, opgetrokken op één enkel gezichtspunt, is achterhaald

door de culturele ontwikkeling:

“With rare exception, most individuals live in severa different worlds. In these
worlds they come up against still more, and different worlds inhabited by othersin
whose values and behaviors they recognize little that is familiar and much that is
alien, sometimes frightening” (Lemert 1995: ix).

Postmoderne sociale wetenschap is dan ook onvermijdelijk pluralistische sociale wetenschap.
Verschillende sociale groepen brengen hierin op grond van hun eigen culturele leefwerelden en
ervaringen elk hun eigen, onderling niet zelden conflicterende, waarheden naar voren. En de
verwerping van zo' n pluralistische sociale wetenschap wordt geinterpreteerd al's een pleidooi

voor als wetenschap vermomde morele politiek: een sociale wetenschap die pretendeert te

15



spreken vanuit een neutraal gezichtspunt, maar dat in feite steeds doet vanuit dat van blanke
heteroseksuele mannen uit de middenklasse. Doordat in de praktijk vrijwel steeds dit
gezichtspunt wordt ingenomen, worden manieren van leven die hiervan verschillen as
‘abnormaal,” ‘problematisch’ of *pathologisch’ voorgesteld. En daardoor draagt zo'n
conventionele sociale wetenschap slechts bij aan de legitimering en bestendiging van de
traditionele culturele hiérarchieén en de daarmee verbonden achtergestel de posities van
vrouwen, kleurlingen en homoseksuelen.

Het behoeft dan ook niet te verbazen dat postmoderne sociale wetenschappers vooral
belang hechten aan de ervaringen van deze vanouds buitenges oten groepen. Hun

verwoordingen hiervan worden daarbij beschouwd a's vormen van postmoderne kennis:

“(the) new social movements created new subjects of knowledge (African-Americans,
women, leshians and gay men) and new knowledges. The dominant knowledges(...)
were criticized as reflecting the standpoint and interests of White Europeans, men, and
heterosexuals’ (Seidman 1994: 235).

Vooral in de Verenigde Staten zijn onder invloed van de postmoderne wending de sociale
wetenschappen steeds meer verbonden geraakt met de nieuwe sociale bewegingen, wat heeft
geleid tot deinstitutionalisering van interdisciplinaire ‘ cultural studies as‘Afro-American
Studies,” ‘Latino/a Studies,” * Gender Studies' en *Gay and Lesbian Studies,” die behalvein de
sociae wetenschappen ook wortelen in de geesteswetenschappen. Ze brengen het perspectief
van vanouds buitenges oten groepen tot uitdrukking en spelen daarmee niet alleen een
belangrijke rol bij de strijd om culturele erkenning van de betreffende posttraditionele
identiteiten, maar produceren en passant ook postmoderne kennis.

De universiteiten en de wetenschap worden in deze kringen aangeklaagd omdat ze de
ongelijkheid tussen mannen en vrouwen, blanken en kleurlingen en hetero’ s en homo's slechts
hebben geconsolideerd en gelegitimeerd, doordat zij zich vrijwel uitsluitend hebben laten
leiden door het *blanke,” ‘mannelijke’ en *heteroseksuele’ perspectief op de samenleving. Zo
waren voor de opkomst van de ‘cultural studies' vrijwel alle aan studenten voorgeschreven
boeken van de hand van zogenoemde DWEM’ s — * Dead White European Males' (Finn 1993:
64). Het behoeft geen betoog dat met het problematiseren hiervan de grenzen tussen
wetenschap en politiek verregaand vervagen. “ The university isingtitutionally racist. American
society isracist and sexist,” zo stelt bijvoorbeeld Donna Shalaa, in de jaren zestig actief

politiek betrokken bij de tegencultuur: “Covert racism is just as bad today as overt racism was

16



thirty years ago. In the 1960s we were frustrated about all this. But now, we are in aposition to
do something about it” (geciteerd door D’ Souza 1991: 16). En waar zij stelt “| seemy
scholarship as an extension of my political activism” verbindt haar generatiegenote Annette
Kolodny, voormalig activiste aan de universiteit van Berkeley en tegenwoordig verbonden aan
de faculteit der geesteswetenschappen van de Universiteit van Arizona, op vergelijkbare wijze
wetenschapsbeoefening en politiek met elkaar (geciteerd door Taylor 1993: 21). “Although
written in anon-polemical style,” zo meldt tendotte de achterflap van het boek The Gay and
Leshian Liberation Movement (Cruikshank 1992), “the book passionately attacks injustice and
offers examples of courageous responsesto it.” Het boek is verschenen in de serie
Revolutionary Thought/Radical Movements van Routledge en “like its companionsin the (...)
series, challenges contemporary society and civilization” zoals de serie-redacteur in zijn

voorwoord benadrukt.

5. Nieuwe sociale bewegingen tussen essentialisme en relativisme

5.1. Essentialisme en relativisme

Hoewel ze in de cultural studiesinnig met elkaar verbonden zijn geraakt, is de verhouding
tussen nieuwe sociale bewegingen en postmodernisme ambivalent en geenszins vrij van
spanningen en contradicties. Het postmodernisme dreigt namelijk continu de gedachte te
ondermijnen dat posttraditionele identiteiten, anders dan hun traditionele tegenhangers, wel
‘echt’ en dusniet *arbitrair’ of ‘kunstmatig’ zouden zijn. Ik ga hieronder eerst in op de
essentialistische gedachte dat posttraditionele identiteiten ‘echt’ zouden zijn, in de zin van
stevig verankerd in een ‘echte’ sociale werkelijkheid (paragraaf 5.2) en bespreek vervolgens
de relativistische consequenties van de postmoderne kritiek op deze gedachte (paragraaf 5.3).

5.2. Essentialisering van posttraditionel e identiteiten

De neerbuigende of ronduit vijandige bejegening door anderen leidt tot een
gemeenschappelijke ervaring, die de betrokkenen doet inzien dat zij ‘bij elkaar horen,” omdat
ze op identieke gronden als ‘anders en vooral ‘minder’ worden behandeld. Kenmerkend voor
nieuwe sociale bewegingen is dat ze zich wel verzetten tegen deze onwelwillende bejegening,
maar niet tegen hun ‘anders’ zijn. Degenen die zich rekenen tot zo' n beweging zijn, ook naar

hun eigen oordedl, inderdaad anders. Zij verwerpen slechts de gedachte dat dit zou betekenen

17



dat zij ‘“minder’ zijn en strijden voor culturele erkenning van hun identiteit.

Hoewel de tweede feministische golf sinds de jaren zestig bepaald niet intern
homogeen was — Seidman (1994: 238-241) onderscheidt ‘liberal feminism,” ‘radical
feminism’ en *socialist feminism’ —, waren de betrokkenen het er dan ook roerend met elkaar
over eens “that women are essentially identical in their interests and values’ (ibid.: 238).
Kenmerkend was de gemeenschappelijke omarming van de ‘ gynocentrische’ overtuiging dat
mannen en vrouwen twee verschillende soorten mensen zijn. Twee bekende vruchten hiervan
Zijn de boeken The Reproduction of Mothering van Nancy Chodorow (1978) en In a Different
Voice van Carol Gilligan (1982). Empathie en zorgzaamheid worden hierin voorgesteld al's

typisch vrouwelijke eigenschappen:

“By the close of the seventies, feminism retreated into arigid gynocentrism.
Departing from earlier currents of feminism that emphasized gender similarity, and
institutional sources of women’s oppression, the new gynocentrism underscored
gender difference and women'’ s victimization by men and affirmed a separatist agenda.
The appedl to the identity of women no longer meant simply a state of shared
oppression and resistance. Womanhood now referred to common psychological
dispositions, values, and ways of thinking and being that unified women across
history” (Seidman 1994. 242).

En waar een positieve waardering van de ‘ingroup’ via het sociaal - psychologische
mechanisme van de contra-identificatie normaliter leidt tot een verwerping van de ‘ outgroup’
(vergelijk Eisinga en Scheepers 1989), had dit feministische * gynocentrisme’ (Seidman 1994:
241) hetzelfde gevolg: “Feminists rallied around atheory and politics of gender difference.
Women' s unique ways of being and thinking were celebrated while men were viewed as
dangerous’ (ibid.: 242). Aldus kan worden begrepen dat Craig Calhoun tijdens een
discussiebijeenkomst over het werk van de feministische sociologe Dorothy Smith in een
discussie verzeild raakte over de vraag of hij zich als man wel mocht mengen in het
feministisch discours — een vraagstuk dat door Sandra Harding op weinig subtiele wordt
aangeduid als ‘the monster problem’ (1995: x).

Alsreactie op de terugslag die volgde op het uitbreken van Al1DS-epidemie konden ook
veel homoseksuele mannen de verleiding van het essentialisme niet weerstaan. Zij omarmden
de conclusie van bepaal de wetenschappelijke studies als zou hun homoseksualiteit stevig
verankerd zijn in hun genetische constitutie en dus ‘echt’ en ‘diep’ zijn. Dit stelt henin stast om
hun homoseksualiteit te zien al's meer dan een vrije keuze, namelijk een biologische noodzaak:

zij zijn niet uit vrije keuze ‘ een beetje’ anders, maar echt onvermijddlijk ‘fundamenteel anders

18



(Calhoun 1995: 219, Seidman 1994 270). Molefi Kete Asante, hoogleraar African-American
Studies, fundeert zijn * Afrocentrische’ perspectief evenzeer in een veronderstelde unitaire
Afrikaanse identiteit. Dat levert een overdreven contrast op tussen Europa en Afrika (of tussen
Afrocentrisme en Eurocentrisme), waarin wordt verondersteld dat beide ‘echt’ verschillend
zijn en waardoor bijgevolg wederzijdse stereotypen worden versterkt en interne verschillen
veronachtzaamd (Seidman 1994: 255-258). Leonard Jeffries verklaart in een * Afrocentrische’
analyse de onderdrukking van Afrikanen door Europeanen zelfs uit het feit dat dit
eenvoudigweg twee verschillende soorten mensen zijn. Europeanen behoren volgens hem tot de
materialistische, zelfzuchtige en gewelddadige ‘ice people’ en Afrikanen tot de vreedzame,
coOperatieve en spirituele * sun people.” Anders dan Asante meent Jeffries bovendien dat
zwarten biologisch superieur zijn aan blanken, omdat zij over meer ‘melanine’ zouden
beschikken, dat onmisbaar zou zijn voor de regulering van het intellect en de gezondheid
(Taylor 1993: 28).

Het is kortom nog niet zo eenvoudig om zichzelf te definiéren als ‘anders zonder
tegelijkertijd dit ‘anders’ voor te stellen as ‘beter’ en bijgevolg ‘anderen’ als‘minder.’” Het
tamboereren op de eigen posttraditionele identiteit ontaardt licht in een soort ‘ omgekeerde’
vormen van seksisme en racisme. Critici van de postmoderne identiteitspolitiek van de nieuwe
sociale bewegingen, zoals geingtitutionaliseerd in de cultural studies, meten hun bezwaren
hiertegen breed uit. Centrale liberaal -democrati sche waarden als verdraagzaamheid,
universalisme en vrijheid van meningsuiting worden naar hun oordeel door het postmoderne
discours ondermijnd en ten onrechte voorgesteld a's instrumenten om de positie van de ‘ pale
male from Yae€' (de blanke heteroseksuele man uit de middenklasse) te bestendigen. De critici
verzetten zich bijvoorbeeld tegen pleidooien voor ‘politiek correct’ taalgebruik, ingegeven
door de wens om culturele minderheden te vrijwaren van kwetsende opmerkingen —‘ There's
No Such Thing as Free Speech and It's a Good Thing, Too,” zoals de veel zeggende titel van
een stuk van Stanley Fish (1993) luidt. Met graagte citeren de critici van de postmoderne
cultural studies de uitwassen waartoe een en ander leidt. Bijvoorbeeld een passage van Becky
Thompson, hoogleraar Vrouwenstudies aan de Brandeis University, die in een door de
American Sociologica Association verspreide handleiding voor onderwijs over ‘race and

gender’ schrijft:

“1 begin the course with the basic feminist principle that in aracist, classist and sexist
society we have al swallowed oppressive ways of being, whether intentionally or

19



not. Specifically, thismeansthat it is not open to debate whether a white student is
racist or amale student is sexist. He/she simply is. Rather the focusis on the social
forces that keep these distortions in place” (geciteerd in D’ Souza 1991 8).

Of wat een staflid van de Universiteit van Pennsylvania overkwam, toen zij haar bezorgdheid
uitte over het verplichte karakter van een cursus over racisme en daarbij haar “ deep regard for
theindividual and (...) desire to protect the freedoms of all members of society” benadrukte.
Zij kreeg haar notitie hieromtrent teruggestuurd met het woord ‘individua’ omcirkeld enin de

kantlijn geschreven:

“ThisisaRED FLAG phrase today, which is considered by many to be RACIST.
Arguments that champion the individual over the group ultimately privilege the
‘individuals who belong to the largest or dominant group” (D’ Souza 1991: 9-10).

In boeken as The Closing of the American Mind (Bloom 1987), Illiberal Education (D’ Souza
1991) en Dogmatic Wisdom (Jacoby 1994) zetten critici van de ‘cultural studies’ hun grieven
in niet mis te verstane bewoordingen uiteen. De ‘new barbarians’ —* (at) best ideologues, at
worst relativists, hypocrites, and new totalitarians’ (Jacoby 1994: xiv) — zouden het hoger
onderwijs om zeep helpen door ‘kleurenblinde’ academische beoordeling op te offeren aan een
soort ‘omgekeerd racisme,” een gedistantieerde intellectuele grondhouding te vervangen door
linkse propaganda, de vrijheid van meningsuiting op te offeren aan de eis van *politiek correct’
taalgebruik en de westerse cultuur nog slechts voor te stellen as een instrument van
onderdrukking. De critici menen dat de universitaire campus onder invloed van de
postmoderne cultural studies verandert in “an island of repression in a sea of freedom” (Finn
1993) en spreken zelfs van “fascism of the left” (Paglia, geciteerd door Taylor 1993: 19), “a
new McCarthyism” (Thernstrom, geciteerd door Taylor 1993: 19), “a politically motivated
attack on liberal democracy” (Short 1993: 114) en “the new fundamentalism” (Taylor 1993:
17, vergelijk Harris 1995). Zij menen dat onder invloed van de postmoderne wending en de
cultural studies aan Amerikaanse universiteiten in toenemende mate politieke dogma's, clichés
en stereotypen worden overgedragen, waardoor een klimaat is ontstaan dat doet denken aan het
Chinavan de Culturele Revolutie (Taylor 1993: 19-20).

5.3. Relativering van posttraditionel e identiteiten

Toch kunnen de postmoderne cultural studies niet zomaar worden afgedaan a's een bron van

nieuwe vormen van essentialisme, stereotypen en omgekeerde vormen van racisme en

20



seksisme. Tussen het postmodernisme en de strijd om de culturele erkenning van
posttraditionele identiteiten bestaan namelijk ook niet onaanzienlijke spanningsverhoudingen.
Zo wordt het feministische gynocentrisme vanaf begin jaren tachtig vanuit postmoderne

feministische kringen onder vuur genomen:

“Thereis nothing about ‘being’ female that naturally binds women (...) Painful
fragmentation among feminists along every possible fault line [e.g., race, class,
sexuality] has made the concept of women elusive” (Haraway, geciteerd in Seidman
1994: 247).

“The concept ‘Woman' effaces the difference between women in specific
sociohistorical contexts, between women defined precisely as historical subjects
rather than a psychic subject (or non-subject) (...) For (...) only as oneimagines
‘woman’ in the abstract, when woman becomes fiction or fantasy, can race not be seen
assignificant” (Hooks, geciteerd in Calhoun 1995: 200).

“Postmodern-feminist theory would dispense with the idea of a subject of history. It
would replace unitary notions of women and feminine gender identity with plural and
complexly constructed concepts of social identity, treating gender as one relevant
strand among others, attending aso to class, race, ethnicity, age, and sexual
orientation” (Fraser en Nicholson, geciteerd in Seidman 1994: 248).

Hiermee keert het postmodernisme, dat in de strijd om de culturele erkenning van
posttraditionele identiteiten een platform biedt aan nieuwe sociale bewegingen als de
vrouwenbeweging, zich tegen het op stereotiepe wijze tegenover elkaar plaatsen van mannen

en vrouwen:

“Postmodern feminists suggested a broad challenge to the core premise of the
women’'s movement: the idea that ‘women’ refersto a shared essence or common
identity that forms the necessary basis of feminist knowledge and politics. They
contest the legitimacy, necessity, and desirability of appealing to ‘women’ asthe
foundation of the women’s movement on the grounds that such a concept isincoherent,
exclusionary, and has normalizing or disciplining effects. (...) In place of appedling to
apure idea of women or female gender identity to organize knowledge and politics,
postmodern feminists favor using categories involving multiple, composite selves
(e.g., White, middle class, heterosexual, twentieth century women) and acknowledging
the permanent multiplicity and instability of feminist knowledges and politics’
(Seidman 1994: 245, vergdlijk Calhoun 1995: 200).

“Wij vrouwen,” zo stellen kortom de postmoderne feministische critici, betekende in het
gynocentrisch feminisme in de praktijk onontkoombaar ‘wij heteroseksuele blanke vrouwen uit

de middenklasse,” waarbij verschillen tussen vrouwen worden onderdrukt en de ervaringen

21



van bijvoorbeeld zwarte en leshische vrouwen worden miskend. VVoor zwarte vrouwen uit de
arbeidersklasse zijn solidaire verbindingen met zwarte mannen in de strijd tegen racisme en
ongelijkheid bijvoorbeeld onontkoombaar en hun strijd is bovendien gericht tegen de
privileges van de blanke middenklasse, waaruit het feminisme ironisch genoeg vanouds het
grootste dedl van zijn aanhang put. Daarmee speelt het gynocentrisch feminisme voor zwarte

vrouwen niet alleen een bevrijdende rol, maar tegelijkertijd een onderdrukkende:

“ As white women ignore their built-in privilege of whiteness and redefine women in
terms of their own experience alone, then women of Color become ‘other,” the
outsider whose experience and tradition istoo ‘alien’ to comprehend” (Lorde,
geciteerd in Seidman 1994 243).

Om een vergelijkbare reden viel de homobeweging reeds aan het begin van de jaren zeventig

uiteen in een lesbisch-femi nistische en een mannelijke homoseksuel e subcultuur:

“Whereas men, either straight or gay, retain gender power, women, whether straight or
leshian, are positioned as subordinate to men. Gay men may simply make their
homosexuality into alife style; women who choose to become leshians are making a
political statement asit positions them in revolt against male dominance” (Seidman
1994: 266).

Ook de gedachte dat zoiets a's een unitaire en stevig verankerde ‘ zwarte' identiteit zou kunnen
bestaan, wordt ondermijnd door de postmoderne logica met zijn nadruk op de persoonlijke

ervaring a's bron van kennis en identiteit:

“(F)eatures of black life are the products of the historical and social construction of
identity (...) These distinct features of black life nuance and shape black cultural
expression, from the preaching of Martin Luther King to the singing of Gladys Knight.
They do not, however, form the basis of ablack racial or cultural essence. Nor do
they indicate that the meaning of blackness will be expressed in aquality or
characteristic without which a person, act, or practice no longer qualifies as black.
Rigid racia essentialism must be opposed” (Dyson, geciteerd in Calhoun 1995: 198).

“Whatever Africans share, we do not have a common traditional culture, common
languages, a common religious or conceptual vocabulary [and] (...) we do not even
belong to acommon race” (Appiah, geciteerd in Seidman 1994: 260).

De strijd om de culturele erkenning van posttraditionele identiteiten en het postmodernisme
gaan kortom niet zonder aanzienlijke spanningen samen. Enerzijds zijn ze as uitvloeisels van

de vervreemde tegencultuur uit de jaren zestig verbonden geraakt in de hedendaagse cultural

22



studies die iedere poging om wetenschap en politiek van elkaar te scheiden tarten. Maar
anderzijds kruipt het postmoderne bloed waar het niet gaan kan en worden pogingen om
unitaire en geéssentialiseerde posttraditionel e identiteiten te construeren, ingegeven door een
gedeelde ervaring van achterstelling en onderdrukking, net zo hard ondergraven als de
traditionele identiteiten, zoas diein de jaren zestig hun culturele vanzelfsprekendheid
verloren. Ook posttraditionele identiteitsclaims zijn dus niet veilig voor de destructieve
werking van het postmodernisme. De ontnuchterende boodschap van postmoderne feministes
als Donna Haraway en Judith Butler is even dodelijk voor de posttraditionele identiteiten,
zoals die worden belichaamd door de nieuwe sociale bewegingen, als voor de traditionele
identiteiten waartegen deze bewegingen zich verzetten: “ Thereis(...) no true self that guides

our behavior,” zoals Seidman (1994: 252) de positie van Butler puntig samenvat.

6. Conclusie

De subjectieve wending in de westerse cultuur waarvan postmodernisme en nieuwe sociale
bewegingen, maar bijvoorbeeld ook posttraditionele vormen van religie (Aupers et a. 2003,
Aupers en Houtman 2003) de resultante zijn, is een gevolg van de rationalisering van westerse
samenlevingen. Door deze rationalisering is de ingtitutionel e differentiatie toegenomen en
worden instituties steeds meer gekenmerkt door formele rationaliteit, waardoor het individu
Voor zingeving en identiteitsconstructie steeds meer op zichzelf teruggeworpen is geraakt.

Dit culturele proces van subjectivering wordt in de hedendaagse sociaal -wetenschappelijke
literatuur aangeduid met labels a's ‘ reflexieve modernisering’ (Beck 1992, Beck et al. 1994),
‘postmodernisering’ (Crook et a. 1992, Inglehart 1997), ‘de-traditionalisering’ (Heelas 1995)
of ‘de-indtitutionalisering’ (Hooghe en Houtman 2003). Gemeenschappelijke noemer is het

verdwijnen van voorgegeven identiteiten:

“Modernity has meant in significant part the breakup — or the reduction to near-
irrelevance — of most all-encompassing identity-schemes. (...) In the modern era,
identity is always constructed and situated in a heterogeneous field and amid a flow of
contending cultural discourses’ (Calhoun 1995: 195).

De opkomst van nieuwe sociale bewegingen en postmodernisme in de jaren zestig moet

worden gezien tegen de achtergrond van dit proces van subjectivering, dat destijdsin een

23



stroomversnelling terechtkwam. Ze delen een meer of minder radicaal subjectivisme, waarin
het sociale leven wordt voorgesteld a's niets meer of minder dan de neerdlag van de culturele
ideeén van zijn deelnemers. Beide verwerpen de gedachte dat het sociale leven een
afspiegeling is van een ‘voorbij de cultuur’ gesitueerde, ‘ achterliggende’ of ‘ onderliggende’
‘echte’ sociale werkelijkheid, die het sociale leven voorziet van een stevige verankering. Het
sociale leven wordt kortom in beide gevallen beschouwd als uiteindelijk *arbitrair’ en
daarmee ‘onecht:’ het had net zo goed ‘anders kunnen zijn enisniet ‘echter’ dan ieder
denkbaar alternatief. Onder invioed van dit epistemol ogisch relativisme wordt ingtitutionele
dwang ervaren als vervreemdend en instituties als ‘ ergerlijke feiten’ (Dahrendorf 1968).

Wanneer maatschappelijke druk van buitenaf wordt ervaren, zal men zichzelf
onontkoombaar definiéren as verbonden met lotgenoten, die op dezelfde gronden hetzelfde
overkomt. De constructie van een dergelijke groepsidentiteit vormt de enige remedie tegen
dreigende psycho-emotionele schade en is de enige manier om een vuist te maken teneinde de
bronnen van vervreemding teniet te doen. En naarmate de emancipatiestrijd vordert en
bijgevolg de maatschappelijke druk van buitenaf afneemt, gebeurt precies het omgekeerde: de
psycho-emationele en politieke noodzaak tot het handhaven van een unitaire groepsidentiteit
neemt af, de onderlinge verschillen komen aan de oppervlakte en de unitaire identiteit wordt
ondermijnd door het destructieve spook van het postmodernisme. Het eerste deed zich op grote
schaal voor in dejaren zestig, maar bijvoorbeeld ook in de homobeweging na de terugslag die
volgde op de AIDS-explosie; het laatste bijvoorbeeld in de vrouwenbeweging rond 1980.
Relativering van posttraditionele identiteiten wijst er kortom op dat de institutionele druk van
buitenaf goeddeels is overwonnen, waardoor ironisch genoeg de posttraditionele identiteit zelf
door bepaal de groepen a's beklemmend ervaren gaat worden, terwijl omgekeerd
essentialisering van posttraditionel e identiteiten wijst op een terugsag in het

emanci pati eproces en een toename van institutionele druk.

24



Geraadpleegde literatuur

Achterberg, P. (2003). De nieuwe politieke cultuur en klassengebonden stemgedrag (paper,
aangeboden voor publicatie).

Achterberg, P. en D. Houtman (2003). Het spook van de rechtse arbeidersklasse: Een culturele
verklaring voor ‘tegennatuurlijk’ stemgedrag. In: Sociologische Gids 50 (1): 8-25.
Aronowitz, S. (1992). The Politics of Identity: Class, Culture, Social Movements. New Y ork:

Routledge.

Aupers, S. en D. Houtman (2003). Oriental Religion in the Secular West: Globalization, New
Age, and the Reenchantment of the World. In: Journal of National Development 16 (1)
(in druk).

Aupers, S., D. Houtman en |. van der Tak (2003). * Gewoon worden wie je bent’: Over
authenticiteit en anti-ingtitutionalisme. In: Sociologische Gids 50 (2): 203-223.

Barber, B.R. (1995). Jihad vs. McWorld. New Y ork: Times Books.

Bauman, Z. (1992). Intimations of Postmoder nity. Londen: Routledge.

Beck, U. (1992). Risk Society: Towards a New Modernity. Londen: Sage.

Beck, U., A. Giddensen S. Lash (1994). Reflexive Modernization: Politics, Tradition and
Aesthetics in the Modern Social Order. Stanford, CA: Stanford University Press.

Becker, H.S. (1963). Outsiders. Studies in the Sociology of Deviance. Londen: Free Press.

Becker, H.S. (1967). Whose Side Are We On? In: Social Problems 14 (Winter): 239-248.

Bell, D. (1976). The Cultural Contradictions of Capitalism New Y ork: Basic Books.

Berger, P.L., B. Berger en H. Kellner (1973). The Homeless Mind: Modernization and
Consciousness. New Y ork: Random House.

Best, J. (red.) (1989). Images of Issues: Typifying Contemporary Social Problems. New
York: Aldine de Gruyter.

Billiet, J,, R. Eisinga en P. Scheepers (1996). Ethnocentrism in the Low Countries: A
Comparative Perspective. In: New Community 22: 401-416.

Bobel, C. (2002). The Paradox of Natural Mothering. Philadelphia, PA: Temple University
Press.

Bloom, A. (1987). The Closing of the American Mind. New Y ork: Simon and Schuster.

Cahoun, C. (1994). Preface. Pp. 1-7 in: C. Cahoun (red.), Social Theory and the Politics of
|dentity. Oxford: Blackwell.

Cahoun, C. (1995). Critical Social Theory: Culture, History, and the Challenge of
Difference. Oxford: Blackwell.

Chodorow, N. (1978). The Reproduction of Mothering: Psychoanalysis and the Sociology of
Gender. Berkeley: University of California Press.

Coale, S. (1975). The Growth of Scientific Knowledge: Theories of Deviance as a Case Studly.
Pp. 175-220 in: L. Coser (red.) The Idea of Social Structure: Papersin Honor of
Robert K. Merton. New Y ork: Harcourt, Brace, Jovanovich.

Cole, S. (red.) (2001). What' s Wrong With Sociology? New Brunswick, NJ: Transaction.

Crook, S., J. Pakulski en M. Waters (1992). Postmoder nization: Change in Advanced Society.
Londen: Sage.

Cruikshank, M. (1992). The Gay and Leshian Liberation Movement. Londen: Routledge.

Dahrendorf, R. (1968). Homo Sociol ogicus. K6ln/Opladen: Westdeutscher Verlag.

Derks, A. (2000). Individualisme zonder verhaal: Een onderzoek naar de verspreiding en de
betekenis van individualistische vertogen in Vlaanderen. Brussel: VUB Press.

Douglas, J.D. en F.C. Wakder (1982). The Sociology of Deviance: An Introduction. Boston:
Little, Brown and Company.

Durkheim, E. (1964 [1893]). The Division of Labor in Society. New Y ork: Free Press.

25



Eisinga, R. en P. Scheepers (1989). Etnocentrisme in Nederland: Theoretische en empirische
verkenningen. Nijmegen: ITS.

Eisnga, R., J. Billiet en A. Felling (1999). Christian Religion and Ethnic Prejudice in Cross-
National Perspective: A Comparative Analysis of the Netherlands and Flanders
(Belgium). In: International Journal of Comparative Sociology 40: 375-393.

Finn, C.E., Jr. (1993). The Campus:. ‘An Island of Repression in a Sea of Freedom.” Pp. 57-72
in: F.J. Beckwith en M.E. Bauman (red.) Are You Politically Correct? Debating
America’s Cultural Standards. Buffalo, NY: Prometheus.

Fish, S. (1993). There’s No Such Thing as Free Speech and It'sa Good Thing, Too. Pp. 43-56
in: F.J. Beckwith en M.E. Bauman (red.) Are You Palitically Correct? Debating
America’s Cultural Standards. Buffalo, NY: Prometheus.

Geertz, C. (1984). Anti-Anti-Relativism'. In: American Anthropol ogist 86: 263-278.

Gellner, E. (1992). Postmoder nism, Reason and Religion. Londen: Routledge.

Gilligan, C. (1982). In a Different Voice: Psychological Theory and Women’s Devel opment.
Cambridge, MA: Harvard University Press

Gouldner, A.W. (1962). Anti-Minotaur: The Myth of aVaue-Free Sociology. In: Social
Problems 9 (Winter): 199-213.

Gouldner, A.W. (1970). The Coming Crisis of Western Sociology. Londen: Heinemann.

Gouldner, A.W. (1973). For Sociology: Renewal and Critique in Sociology Today.
Harmondsworth: Penguin.

Harris, D. (1995). AIDS, the Politically Correct and Social Theory. Pp. 291-308 in: SM.
Lyman (red.) Social Movements: Critiques, Concepts, Case-Studies. Basingstoke:
Macmillan.

Hedlas, P. (1995). Introduction: Detraditionalization and its Rivals. Pp. 1-20 in: P. Heelas, S.
Lash en P. Morris (red.) Detraditionalization: Critical Reflections on Authority and
|dentity. Oxford: Blackwell.

Hooghe, M. en D. Houtman (2003). Omstreden ingtituties: Instellingen in een
geindividualiseerde samenleving. In: Sociologische Gids 50 (2): 115-130.

Horowitz, |.L. (1993). The Decomposition of Sociology. New Y ork: Oxford University Press.

Houtman, D. (2002). Subjectivering, neo-gnosticisme en postmodern relativisme: Anton
Zijderveld en de analyse van de moderne cultuur. Pp. 140-164 in: H. van de Braak en T.
Bevers (red.), De waarde van instituties: Essays voor Anton Zijderveld. Amsterdam:
Amsterdam University Press.

Houtman, D. (20034). Class and Politicsin Contemporary Social Science: ‘Marxism Lite’
and Its Blind Spot for Culture. New Y ork: Aldine de Gruyter.

Houtman, D. (2003b). Zitten sociologen echt bij God op schoot? De zachte onderbuik van de
‘harde’ sociologie (paper, aangeboden voor publicatie).

Inglehart, R. (1977). The Slent Revolution: Changing Values and Political Styles among
Western Publics. Princeton, NJ: Princeton University Press.

Inglehart, R. (1990). Culture Shift in Advanced Industrial Society. Princeton, NJ: Princeton
University Press.

Inglehart, R. (1997). Moder nization and Postmoder nization: Cultural, Economic, and
Political Changein 43 Countries. Princeton, NJ: Princeton University Press.

Jacoby, R. (1994). Dogmatic Wisdom: How the Culture Wars Divert American Education
and Distract America. New Y ork: Doubleday.

Lemert, C. (1995). Sociology After the Crisis. Boulder, CO: Westview Press.

Lipset, S.M. (1981). Political Man: The Social Bases of Politics (Expanded Edition).
Baltimore, MD: Johns Hopkins University Press.

Lopreato, J. en T.A. Crippen (1999). Crisisin Sociology: The Need for Darwin. New
Brunswick, NJ: Transaction.

26



Melucci, A. (1989). Nomads of the Present: Social Movements and Individual Needsin
Contemporary Society. Londen: Hutchinson.

Merton, R.K. (1968). Social Structure and Anomie. Pp. 185-214 in: R.K. Merton. Social
Theory and Social Structure. New Y ork: Free Press.

Mills, C.W. (1963 [1943]). The Professional I1deology of the Social Pathologists. Pp. 525-552
in: I.L. Horowitz (red.) Power, Politics, and People: The Collected Essays of C.
Wright Mills. New Y ork: Balantine.

Mills, C.W. (1959). The Sociological Imagination. New Y ork: Oxford University Press.

Oakes, G. (1975). Introductory Essay. Pp. 1-49 in: Max Weber, Roscher and Knies: The
Logical Problems of Historical Economics. New Y ork: Free Press.

Roszak, T. (1969). The Making of a Counter Culture: Reflections on the Technocratic
Society and Its Youthful Opposition. Garden City, N.Y.: Doubleday.

Scheepers, P., A. Felling en J. Peters (1992). Anomie, Authoritarianism and Ethnocentrism:
Update of a Classic Theme and an Empirical Test. In: Politics and the Individual 2: 43-
59.

Seidman, S. (1994). Contested Knowledge: Social Theory in the Postmodern Era.
Cambridge, MA: Blackwell.

Short, T. (1993). ‘Diversity’ and ‘Breaking the Disciplines.” Two New Assaults on the
Curriculum. Pp. 91-118 in: F.J. Beckwith en M.E. Bauman (red.) Are You Politically
Correct? Debating America’s Cultural Sandards. Buffalo, NY: Prometheus.

Snel, G. (1979). Afwijkend gedrag: Perspektieven en ontwikkeling. Alphen aan den Rijn:

Samsom.

Souza, D. d' (1991). Illiberal Education: The Palitics of Race and Sex on Campus. New
York: Vintage.

Spector, M. en M.1. Kitsuse (1977). Constructing Social Problems. Menlo Park, CA:
Cummings.

Szasz, T.S. (1970). Ideology and Insanity: Essays on the Psychiatric Dehumanization of
Man. Garden City, NY: Doubleday.

Taylor, J. (1993). Are You Palitically Correct? Pp. 9-31 in: F.J. Beckwith en M.E. Bauman
(red.) Are You Palitically Correct? Debating America’s Cultural Standards. Buffalo,
NY: Prometheus.

Turner, J. (1992). The Promise of Positivism. Pp. 156-178 in: S. Seidman en D.G. Wagner
(red.) Postmodernism and Social Theory: The Debate over General Theory.
Cambridge, MA: Blackwell.

Wagner, P. (1994). A Sociology of Modernity: Liberty and Discipline. Londen: Routledge.

Zijderveld, A.C. (1970). The Abstract Society: A Cultural Analysis of Our Time. Garden City,
NY: Doubleday.

Zijderveld, A.C. (1991). Saccato cultuur, flexibele maatschappij en verzorgende staat: De
ironie van wat ons drijft en belangrijk dunkt. Utrecht: Lemma.

Zijderveld, A.C. (2000). The Institutional Imperative: The Interface of Institutions and
Networks. Amsterdam: Amsterdam University Press.

27



