
Nieuwe sociale bewegingen en postmodernisme 

Posttraditionele identiteiten tussen essentialisme en relativisme  
 
 
 
 
 
 

Dick Houtman 
 
 
 
 
 
 

Ter publicatie aangeboden aan 
Belgisch Tijdschrift voor Nieuwste Geschiedenis,  

 themanummer Nieuwe sociale bewegingen, 
n.a.v. Studiedag Brussel, 22 november 2002 

 
 
 
 
  
 
 
 
 
 

Postadres 
Vakgroep Sociologie 

Faculteit der Sociale Wetenschappen 
Erasmus Universiteit 

Postbus 1738 
3000 DR Rotterdam 

Nederland 
 

Telefoon 
+31-10-4082118/2085 

 
Fax 

+31-10-4089098 
 

Email 
Houtman@fsw.eur.nl 

 
WWW 

http://www.eur.nl/fsw/personeel/soc/houtman 



 

 
 
 2 

Nieuwe sociale bewegingen en postmodernisme 
Posttraditionele identiteiten tussen essentialisme en relativisme  

 

Dick Houtman∗ 

 

The present prominence of identity politics is linked to an 
increasing recognition that social theory itself must be a 
discourse with many voices, not a monological speaking of 
a simple and unitary truth or its successive 
approximations. 

 
Craig Calhoun (1994: 4) 

 

1. Inleiding 

 

Nieuwe sociale bewegingen, zoals de homobeweging en de vrouwenbeweging, zijn een vrucht 

van de culturele en politieke veranderingen die in de jaren zestig in westerse samenlevingen 

plaatsvonden. Ze wortelen in de ‘tegencultuur’ van de jaren zestig en zeventig, die zich verzette 

tegen de als beklemmend ervaren burgerlijke prestatiemaatschappij en streefde naar een 

vergroting van de individuele vrijheid en een culturele erkenning van identiteiten die in strijd 

waren met wat destijds gangbaar was. 

Ook de sociale wetenschappen zijn door de ontwikkelingen van destijds niet onberoerd 

gebleven. Sinds de jaren zestig heeft zich een subjectieve wending voorgedaan, die resulteerde 

in een demonisering van het positivisme en de opkomst van het postmodernisme. Waar beide 

gemeenschappelijke historische wortels en kenmerken hebben, behoeft het niet te verbazen dat 

tussen nieuwe sociale bewegingen en postmodernisme een aanwijsbare affiniteit bestaat. Deze 

komt vooral tot uitdrukking in de institutionalisering van zogenoemde ‘cultural studies’ als 

‘Afro-American Studies,’ ‘Gender Studies’ en ‘Gay and Lesbian Studies, met name in de 

Verenigde Staten. 

Na een behandeling van deze gemeenschappelijke oorsprong en kenmerken ga ik in op 

de constructie van posttraditionele identiteiten door nieuwe sociale bewegingen. Ik 

                         
∗ De auteur dankt Stef Aupers voor zijn constructieve kritiek op een eerdere versie van dit 
paper, gepresenteerd tijdens de ODIS-Workshop Nieuwe sociale bewegingen, Brussel, 22 
november 2002. Correspondentie-adres: Faculteit der Sociale Wetenschappen, Erasmus 
Universiteit Rotterdam, Postbus 1738, 3000 DR Rotterdam, Nederland (email: 
houtman@fsw.eur.nl).  



 

 
 
 3 

demonstreer in dat verband dat postmodernisme en posttraditionele identiteiten ondanks alles 

wel degelijk met elkaar op gespannen voet kunnen komen te staan, en dat dat met name gebeurt 

wanneer het streven naar culturele erkenning door nieuwe sociale bewegingen succesvol is. 

 

 

2. De jaren zestig: een vervreemde ‘tegencultuur’ 

 

2.1. Rationalisering en vervreemding 

Onder invloed van een proces van rationalisering zijn in westerse samenlevingen instituties 

steeds verder gedifferentieerd geraakt en bovendien steeds meer onderworpen geraakt aan 

formele rationaliteit. Mensen zien zich daardoor steeds meer geconfronteerd met onderling 

strijdige rolverwachtingen – een gevolg van institutionele differentiatie – en met in cultureel 

opzicht betrekkelijk ‘lege,’ ‘dunne’ of ‘betekenisloze’ instituties – een gevolg van het formeel-

rationele karakter van moderne instituties. Hierdoor worden instituties steeds minder ervaren 

als ‘echt,’ ‘waar’ en ‘vanzelfsprekend:’ onder invloed van rationalisering groeit een zekere 

‘afstand’ tussen het zelf en de institutionele orde, die afbreuk doet aan de zin van en emotionele 

identificatiemogelijkheden met instituties (Zijderveld 1970, 1991; zie hierover uitgebreider: 

Houtman 2002).  

 Deze transformatie van het institutionele domein roept onontkoombaar gevoelens van 

vervreemding op: 

 

 “Modern man has suffered from a deepening condition of ‘homelessness.’ The 
correlate of his experience of society and of self has been what might be called a 
metaphysical loss of ‘home’ (...) It has therefore engendered its own nostalgias – 
nostalgias, that is, for a condition of ‘being at home’ in society, with oneself and, 
ultimately, in the universe” (Berger et al. 1973: 82). 

 

De sociale werkelijkheid waarin men leeft wordt in toenemende mate ervaren als ‘onecht’ en 

‘arbitrair’ en men kan het besef dat de maatschappelijke instituties net zo goed ‘anders’ hadden 

kunnen zijn niet gemakkelijk meer verdringen uit het bewustzijn. 

Zo’n gevoel van vervreemding lag ten grondslag aan de culturele en politieke 

turbulentie in de jaren zestig en zeventig, toen de zogenoemde ‘tegencultuur’ ageerde tegen een 

als ‘burgerlijk,’ ‘technocratisch’ en ‘kapitalistisch’ voorgestelde samenleving, die het individu 

in een beklemmende wurggreep hield (zie bijvoorbeeld Roszak 1969, Zijderveld 1970). Deze 



 

 
 
 4 

tegencultuur, gericht op een bevrijding van het individuele subject, bestond voor het overgrote 

deel uit hoog opgeleide jongeren uit de middenklasse. Meer dan anderen benadrukten zij het 

belang van een vergroting van individuele vrijheid, mogelijkheden tot zelfontplooiing en 

democratische inspraak (Inglehart 1977). 

Waar identiteiten destijds in sterk afgenomen mate werden ervaren als ‘voorgegeven’ 

en de vrijheid om de eigen identiteit vorm te geven een belangrijke inzet van de politieke strijd 

werd, betraden de nieuwe sociale bewegingen het toneel, zoals die vandaag de dag nog steeds 

bestaan. Deze bewegingen behelzen collectieve verwoordingen van individuele behoeften en 

ervaringen en opereren op het maatschappelijk middenveld buiten de dominante instituties. Ze 

bekritiseren de door deze laatste geschraagde concepties van wat ‘normaal’ en ‘deviant’ is: 

 

 “Without the challenges posed by these movements, complex societies would be 
incapable of asking questions about meaning; they would entrap themselves in the 
apparently neutral logic of institutional procedures” (Melucci 1989: 11). 

 

Nieuwe sociale bewegingen zijn niet in de eerste plaats gericht op het verwerven van toegang 

tot en invloed op de politieke besluitvorming, maar streven voor alles naar een bevrijding van 

institutionele druk en naar maatschappelijke erkenning van culturele identiteiten die ooit 

‘deviant’ of ‘moreel verwerpelijk’ waren. Nieuwe sociale bewegingen behelzen met andere 

woorden “symbolic challenges to the dominant codes” en stellen “radical questions about the 

ends of personal and social life” (ibid.: 12). 

 Hoewel de politieke turbulentie van de jaren zestig inmiddels goeddeels is verstomd, 

heeft de ontankering van het subject, zoals die destijds in een stroomversnelling terechtkwam, 

blijvende betekenis gehad, zoals met name blijkt uit het onderzoekswerk van Inglehart (1977, 

1990, 1997). En hoewel inmiddels een rechtse kentering heeft plaatsgevonden, waarmee 

Inglehart, zoals wij zullen zien, theoretisch niet goed uit de voeten kan, worden hedendaagse 

laat- of postmoderne westerse samenlevingen nog steeds gekenmerkt door een onmiskenbare 

‘anti-institutional mood’ (Zijderveld 2000: 13; vergelijk Hooghe en Houtman 2003). 

 

2.3. Nieuwe sociale bewegingen, vervreemding en identiteitspolitiek 

De nieuwe sociale bewegingen, zoals die in de jaren zestig opkwamen, mogen dan vandaag de 

dag nog steeds bestaan, over hun conceptualisering bestaat binnen de sociale wetenschappen 

de nodige onvrede. Critici vragen zich af of de gedachte dat dit werkelijk een specifiek type 

sociale bewegingen is, niet in de eerste plaats een product is van de gebrekkige historische 



 

 
 
 5 

kennis en linkse politieke sympathieën van sociale wetenschappers. Zo is het volgens de 

Amerikaanse socioloog, historicus en antropoloog Craig Calhoun eenvoudigweg een 

misverstand dat de negentiende en vroeg twintigste eeuwse arbeidersbeweging (de 

prototypische ‘oude’ sociale beweging) primair een door economische belangen 

voortgedreven instrumenteel-politiek karakter had: “The quintessential politics of interest (...) 

was rooted in a politics of identity. (...) class politics was, partly but also necessarily, identity 

politics” (1995: 232; vergelijk p. 215). En over het vermeende ‘linkse’ karakter van nieuwe 

sociale bewegingen schrijft hij:: 

 

“(V)arious versions of identity politics have shaped and been shaped by a range of 
specific movements. Among the most commonly cited cases are the so-called 
liberation and lifestyle movements that have flourished in the relatively rich countries 
since the 1960s: women’s movements, movements of gay men and lesbians, 
movements of African-Americans, Chicanos, Asians, youth and countercultural 
movements, deep ecology, and so forth. This list of examples is commonly associated 
with the idea of New Social Movements (NSMs). The new social movements idea is, 
however, problematic and obscures the greater significance of identity politics. 
Without much theoretical rationale, (the new social movements idea) groups together 
what seem to the researchers relatively ‘attractive’ movements, vaguely on the left, but 
leaves out such other contemporary movements as the new religious right and 
fundamentalism, the resistance of white ethnic communities against people of color, 
various versions of nationalism, and so forth. Yet these are equally manifestations of 
identity politics and there is no principle that clearly explains their exclusion from the 
lists drawn up by NSM theorists” (Calhoun 1995: 215). 

 

En waar hij stelt dat “The notion that identity politics is a new phenomenon is (…) clearly 

false,” dat “(T)he production of identity politics is an expanding as well as a pervasive feature 

of the modern era,” en dat ”Identity politics has been part and parcel of modern politics and 

social life for hundreds of years” (ibid. 216), heeft Calhoun natuurlijk gewoon gelijk. Wat 

immers te denken van het Europese nationalisme aan het begin van de twintigste eeuw? En wat 

te denken van fascisme en nazisme in de jaren dertig? En wat van het hedendaagse door 

xenofobie gekenmerkte rechts populisme, in Vlaanderen politiek belichaamd door het Vlaams 

Blok en in Nederland met succes gemobiliseerd door Pim Fortuyn? En wat tenslotte, om de 

blik te verruimen tot buiten de westerse samenlevingen, van het islamitisch fundamentalisme? 

Allemaal prominente voorbeelden van identiteitspolitiek, maar noch per se ‘nieuw,’ noch per 

se ‘links.’ De institutionalisering van de moderniteit heeft kortom vanaf het prille begin 

aanleiding gegeven tot identiteitspolitiek en doet dat nog steeds – in westerse zowel als niet-

westerse samenlevingen (Barber 1995). 



 

 
 
 6 

Toch behelzen de nieuwe sociale bewegingen naar mijn oordeel wel degelijk een 

specifiek type identiteitspolitiek, dat zowel ‘nieuw’ als ‘links’ is. Dit valt in te zien wanneer 

twee verschijnselen die in de sociale wetenschappen vaak als identiek worden voorgesteld, 

systematisch van elkaar worden onderscheiden: anomie en vervreemding. Als de twee 

belangrijkste ‘ziekten van de moderniteit’ verwijzen ze weliswaar allebei naar het gemis van 

een betekenisvolle institutionele orde, maar waar anomie staat voor de ervaring van te weinig 

institutionele controle, staat vervreemding juist voor de ervaring van teveel hiervan 

(Zijderveld 2000: 198-201). En zoals wij hebben gezien, wordt de tegencultuur van de jaren 

zestig, waarin de nieuwe sociale bewegingen hun historische wortels hebben, niet gekenmerkt 

door anomie, maar door vervreemding. Typerend is de ervaring van de samenleving als 

‘onecht’ en ‘verstikkend,’ wat aanleiding geeft tot een culturele en politieke strijd voor een 

vergroting van de individuele vrijheid. De nieuwe sociale bewegingen contrasteren in dit 

opzicht schril met de andere zojuist genoemde vormen van identiteitspolitiek, die niet 

geworteld zijn in vervreemding, maar veeleer voortvloeien uit anomie. Kenmerkend is in deze 

gevallen immers het gevoel dat men zijn greep op de werkelijkheid is kwijtgeraakt en in chaos 

ten onder gaat, zodat restauratie van de sociale orde, desnoods met harde hand, noodzakelijk 

is. Deze verbinding tussen gevoelens van anomie enerzijds en affiniteit met extreem-rechtse 

culturele en politieke projecten en met religieus fundamentalisme anderzijds is in de sociaal-

wetenschappelijke literatuur goed gedocumenteerd (Lipset 1981, Billiet et al. 1996, Derks 

2000, Eisinga en Scheepers 1989, Eisinga et al. 1999, Scheepers et al. 1992). 

Waar modernisering zowel vervreemding als anomie oproept, neemt de culturele en 

politieke saillantie van kwesties rond identiteit, sociale orde, deviantie, vrijheid en handhaving 

van waarden en normen onontkoombaar toe. Daarmee komt een ‘nieuwe’ politieke cultuur op, 

waarin deze ‘nieuwe’ culturele issues de ‘oude’ klassengebonden issues naar de achtergrond 

verdringen (Achterberg 2003; vergelijk Achterberg en Houtman 2003). Net als in de ‘oude’ 

politieke cultuur staan hierbij ‘links’ (‘progressief’) en ‘rechts’ (‘conservatief’) tegenover 

elkaar, zodat de ‘nieuwe’ politiek geenszins per se ‘links’ behoeft te zijn, zoals bijvoorbeeld 

Inglehart (1977, 1990, 1997) doet voorkomen (zie hierover: Houtman 2003a: chapters 4, 5 en 

7). ‘Nieuw linkse’ politiek, waarvan de nieuwe sociale bewegingen deel uitmaken, vloeit 

voort uit vervreemding en behelst een strijd voor individuele vrijheid en erkenning van 

posttraditionele identiteiten. ‘Nieuw rechtse’ politiek, waarvan rechts-populistische 

bewegingen deel uitmaken, komt niet voort uit vervreemding, maar uit anomie en heeft als inzet 

het herstel van de orde en het verwijderen van ‘vreemde’ elementen uit de ‘eigen’ 



 

 
 
 7 

samenleving. 

Calhoun heeft kortom gelijk waar hij stelt dat identiteitspolitiek noch per se links, noch 

per se nieuw is, maar concludeert daaruit ten onrechte dat hetzelfde geldt voor nieuwe sociale 

bewegingen. Nieuwe sociale bewegingen zijn zeker niet de enige vorm van identiteitspolitiek, 

maar verschillen wel van oudere en ‘rechtse’ varianten, doordat ze hun historische wortels 

hebben in de strijd tegen vervreemding door de tegencultuur van hoog opgeleide jongeren in de 

jaren zestig en zeventig. 

 

2.4. Sociale bewegingen tussen ‘oud’ en ‘nieuw’ 

De vraag of bijvoorbeeld de vrouwenbeweging een ‘oude’ of een ‘nieuwe’ sociale beweging 

is, is in feite onzinnig. ‘De’ vrouwenbeweging, opgevat als een (één) intern homogene sociale 

beweging, bestaat immers helemaal niet. Deze al veel langer bestaande beweging is sinds de 

jaren zestig verder gedifferentieerd geraakt, waarbij identiteitspolitiek steeds meer op de 

voorgrond kwam te staan, wat zorgde voor aanzienlijke spanningen binnen de beweging zelf. 

De ‘oude’ vrouwenbeweging was en is liberaal en universalistisch. Het gaat haar om 

het afdwingen van gelijke rechten voor mannen en vrouwen via het uitoefenen van pressie op 

de overheid teneinde onrechtvaardige wetgeving aan te passen en, indien noodzakelijk, nieuwe 

te entameren. Deze ‘oude’ vrouwenbeweging wordt gekenmerkt door het vertrekpunt dat 

mannen en vrouwen ten diepste beschouwd identieke wezens zijn en dat daarom verschil in 

behandeling ongerechtvaardigd is. In bepaalde delen van de ‘nieuwe’ vrouwenbeweging wordt 

echter verondersteld dat mannen en vrouwen ten diepste beschouwd helemaal geen identieke 

wezens zijn, maar juist radicaal verschillende. Vrouwen verhouden zich in deze optiek op een 

volstrekt andere manier tot de natuur en tot medemensen dan mannen en dat zou een gevolg zijn 

van een ‘natuurlijk’ verschil tussen mannen en vrouwen, met name het gegeven dat vrouwen 

kinderen kunnen krijgen en zogen en mannen niet. Het universalisme van de ‘oude’ 

vrouwenbeweging wordt in deze kringen met kracht verworpen, omdat het slechts zou leiden 

tot een verdere versterking van de culturele dominantie van masculiene ten koste van feminiene 

waarden. 

Deze meer recente stroming binnen ‘de’ vrouwenbeweging is, anders dan de ‘oude,’ 

dan ook niet primair gericht op het bewerkstelligen van gelijke rechten voor mannen en 

vrouwen, maar op het strijden voor aandacht voor ‘het vrouwelijke’ in de samenleving. Hier is 

met andere woorden veel meer sprake van ‘identiteitspolitiek’ dan in de ‘oude’ 

vrouwenbeweging. Waar de laatste verschillen tussen mannen en vrouwen zoveel mogelijk wil 



 

 
 
 8 

uitvlakken, wil de eerste ze juist zichtbaar maken en meer erkenning en ruimte vragen voor ‘het 

vrouwelijke.’ Het behoeft geen betoog dat tussen beide stromingen binnen ‘de’ 

vrouwenbeweging aanzienlijke spanningen bestaan. De strijd om gelijke toegang tot onderwijs 

en arbeid van de klassieke liberale vrouwenbeweging contrasteert immers schril met de 

sacralisering van het moederschap en de band tussen moeder en kind. Bezien vanuit de eerste 

positie is zo’n keuze voor ‘natural mothering,’ zoals Chris Bobel dit in haar recente boek The 

Paradox of Natural Mothering (2002) noemt, volstrekt onbegrijpelijk. Hoe kan men nu als 

vrouw vrijwillig de rol op zich nemen waartoe vrouwen traditioneel zijn veroordeeld en zo de 

ondergeschikte positie van vrouwen reproduceren? Maar wanneer wij de laatste positie 

innemen, dan geldt uiteraard het omgekeerde evenzeer. Hoe kunnen feministen zich uitleveren 

aan de mannenwereld en zich aanpassen aan de status quo en zo bijdragen aan de verdere 

marginalisering van het vrouwelijke? 

 Tussen de ‘oude’ zwarte burgerrechtenbeweging en de hedendaagse zwarte 

identiteitspolitiek in de Verenigde Staten bestaan vergelijkbare verschillen en 

spanningsverhoudingen. Dit geldt ook, zij het minder geprononceerd, voor West-Europa, waar 

identiteitspolitiek in etnische kringen ook fors aan belang heeft gewonnen. Ze wordt de sociaal-

economisch succesvolle Nederlandse Surinamer, ooit het toonbeeld van een geslaagd 

emancipatieproces, vandaag de dag in eigen kring niet zelden aangeduid als ‘Bounty’ – ‘bruin 

van buiten, wit van binnen.’ Hij of zij heeft de eigen identiteit opgeofferd aan de eisen van de 

omringende blanke samenleving, is als zodanig behalve naar huidskleur in niets te 

onderscheiden van blanke Nederlanders en heeft daarmee in feite het maatschappelijk succes 

‘gekocht’ door zich van zichzelf en de Surinaamse gemeenschap te vervreemden. Strijd om 

gelijke kansen en gelijke burgerrechten enerzijds en identiteitspolitiek anderzijds gaan kortom 

niet per se zonder fricties samen. En alleen al om die reden is het belangrijk om een 

onderscheid te maken tussen ‘oude’ en ‘nieuwe’ sociale bewegingen, gericht op respectievelijk 

het politiek afdwingen van gelijke rechten en kansen en op de culturele erkenning van ooit 

ondergeschikte identiteiten. 

 

 

3. De jaren zestig: de crisis van de sociologie 

 

3.1. Marx en Durkheim: positivisme en moralisme 

De in de jaren zestig wijdverspreide vervreemding leidde niet alleen tot de opkomst van 



 

 
 
 9 

nieuwe sociale bewegingen als posttraditionele identiteitsbewegingen, maar liet ook de sociale 

wetenschap niet onberoerd. De ‘crisis van de sociologie,’ op welsprekende wijze 

aangekondigd door Alvin Gouldner in zijn The Coming Crisis of Western Sociology (1970), 

was reeds volop uitgebroken toen zijn boek verscheen. En afgaande op de verontruste 

hedendaagse publicaties van Amerikaanse sociologen is deze crisis sindsdien ook nooit meer 

overgegaan en vandaag de dag zelfs dieper dan ooit (zie bijvoorbeeld: Horowitz 1993, 

Lopreato en Crippen 1999, Cole 2001). De belangrijkste klacht van deze critici is dat de 

sociologie onder invloed van de postmoderne wending sterk gepolitiseerd is geraakt, waarbij 

het positivisme in de beklaagdenbank terecht is gekomen en bijgevolg het op serieuze wijze 

bestuderen van het sociale leven een steeds zeldzamer verschijnsel is geworden. 

 Een positivistische, naar de natuurwetenschap gemodelleerde, sociologie is sinds het 

werk van de klassieke sociologen een richtinggevend ideaal geweest en is dat tot op de dag 

van vandaag voor velen gebleven. Zo’n sociologie stelt het sociale leven voor als een 

verschijnsel dat ‘van buitenaf,’ als was het een ‘ding,’ kan worden bestudeerd, vergelijkbaar 

met de manier waarop natuurwetenschappers en biologen de natuur bestuderen. Dit 

positivistisch ideaal wordt niet in de eerste plaats gekenmerkt door een 

‘natuurwetenschappelijke’ methodologie, maar door enkele veronderstellingen over het 

karakter van het sociale leven. De belangrijkste zijn, ten eerste, de gedachte dat ‘achter’ of 

‘onder’ de culturele ideeën van de deelnemers aan het sociale leven nog zoiets als een door 

sociologen kenbare ‘echte’ sociale werkelijkheid verborgen ligt en, ten tweede, de gedachte 

dat de genoemde ideeën worden ‘bepaald door’ de verhouding van mensen tot deze ‘echte’ 

sociale werkelijkheid. Wat mensen als sociale wezens zoal doen en laten, moet volgens zo’n 

naar de natuurwetenschappen gemodelleerde sociologie dus niet worden bestudeerd als 

(betekenisvol) ‘handelen,’ maar als (uiterlijk waarneembaar) ‘gedrag.’ Daarbij moet men dus 

niet proberen het te ‘begrijpen’ via het bestuderen van cultureel geconstrueerde ‘redenen,’ 

maar moet men het ‘verklaren’ uit ‘oorzaken,’ die zijn gesitueerd in de veronderstelde achter- 

of onderliggende ‘echte’ sociale werkelijkheid. 

Deze positivistische conceptie van sociaal-wetenschappelijke kennis geeft licht 

aanleiding tot een moraliserende impuls, ingegeven door de gedachte dat men, anders dan 

gewone stervelingen, een cultureel onbemiddelde toegang heeft tot de veronderstelde ‘diepere’ 

en ‘echtere’ sociale werkelijkheid. Men veronderstelt dan in feite dat er twee soorten mensen 

zijn: enerzijds sociologen die de sociale werkelijkheid kunnen waarnemen zoals zij 

‘werkelijk’ is en anderzijds de ‘gewone’ deelnemers aan het sociale leven (‘leken’), voor wie 



 

 
 
 10 

deze ‘echte’ sociale werkelijkheid verborgen blijft, verblind als zij zijn door persoonlijke 

belangen, culturele achtergrond, vooroordelen en wat niet al. Dat is bijvoorbeeld het geval in 

het werk van Karl Marx en Emile Durkheim, twee van de drie klassieke grondleggers van de 

sociologie. 

In zijn befaamde The Division of Labor in Society (1964 [1893]) zet Durkheim, zoals 

bekend, uiteen dat voormoderne samenlevingen worden gekenmerkt door ‘mechanische 

solidariteit’ en moderne samenlevingen door ‘organische solidariteit.’ Aan de solidariteit in 

moderne industriële samenlevingen liggen daarmee volgens hem geen culturele 

overeenkomsten ten grondslag, maar economisch-functionele verschillen, die wederzijdse 

afhankelijkheid impliceren en zo harmonieuze samenwerking tussen arbeid en kapitaal 

bewerkstelligen. Dit is echter geen empirische vaststelling van Durkheim. Was dat wel het 

geval, dan zou Durkheim in het befaamde voorwoord bij de tweede druk van zijn boek (1964 

[1893]: 1-38) immers geen aanbevelingen behoeven te doen om de in zijn door arbeidsonrust 

gekenmerkte tijd zwaar tegenvallende organische solidariteit te versterken. Durkheims 

sociologie laat dus, merkwaardig genoeg, de mogelijkheid open dat organische solidariteit niet 

bestaat, maar toch normaal is. De empirisch waarneembare sociale werkelijkheid doet er voor 

hem kortom niet zoveel toe. En wat dat betreft kan hij Marx de hand schudden, want ook die 

meent ongehinderd door wat zich maatschappelijk feitelijk zoal voordoet de ware aard van de 

moderne samenleving te kunnen doorgronden. Of sprake is van verscheurende 

klassenconflicten of van langdurige arbeidsvrede maakt niet uit, want Marx weet hoe de 

sociale werkelijkheid ‘echt’ of ‘werkelijk’ is – ‘echt’ of ‘werkelijk’ in de zin van zuiver 

objectief en dus onafhankelijk van de onvermijdelijk vertekende manier waarop de deelnemers 

aan het sociale leven zich hiervan een beeld vormen. Die echte sociale werkelijkheid wordt 

volgens Marx gekenmerkt door een onoverbrugbare uitbuitingsrelatie tussen arbeid en kapitaal, 

zodat een harmonieuze samenwerking tussen arbeid en kapitaal helemaal niet ‘normaal’ is, 

zoals Durkheim doet voorkomen, maar juist ‘abnormaal.’ 

Durkheim en Marx staan wat dit betreft dus lijnrecht tegenover elkaar. ‘Organische 

solidariteit,’ gekenmerkt door samenwerking tussen arbeid en kapitaal en afwezigheid van 

klassenstrijd, is voor Durkheim de normale toestand in moderne industriële samenlevingen, 

maar getuigt voor Marx juist van een grootschalig ‘vals klassenbewustzijn’ in de 

arbeidersklasse. Omgekeerd worden uitbuiting en klassenstrijd door Durkheim voorgesteld als 

pathologische wantoestanden, terwijl dit voor Marx juist de normale conditie van moderne 

kapitalistische samenlevingen is. Maar het kost niet zoveel moeite om in te zien dat dit verschil 



 

 
 
 11 

van inzicht voortvloeit uit een fundamentelere gelijkenis tussen Marx en Durkheim. Zij geloven 

allebei dat zij de ‘ware aard’ van de moderne samenleving hebben blootgelegd en omdat zij 

daarvan zo zeker zijn, menen zij anderen de morele maat te kunnen nemen. Hun superieure 

inzicht in de werkelijke aard van de ‘echte’ sociale werkelijkheid maakt het hen mogelijk om 

het voelen, denken en doen van de deelnemers aan het sociale leven op zijn 

rationaliteitsgehalte te beoordelen. Marx en Durkheim pretenderen op ‘wetenschappelijke’ 

gronden onderscheid te kunnen maken tussen wat ‘normaal’ is en wat ‘abnormaal,’ wat 

‘rationeel’ is en wat ‘irrationeel,’ en wat ‘moreel juist’ is en wat ‘moreel verwerpelijk.’ 

 

3.2. Waarden en wetenschap: de crisis van de sociologie 

Dit merkwaardige huwelijk tussen positivisme en moralisme heeft in de sociologie lange tijd 

stand gehouden en is nog steeds niet helemaal verdwenen. Toch werd het vanaf het begin van 

de jaren zestig door sociologen steeds meer als problematisch beschouwd. Zo verrichtte de 

later met The Sociological Imagination (1959) beroemd geworden C. Wright Mills een 

inhoudsanalyse van een paar dozijn Amerikaanse boeken over ‘sociale problemen’ (1963 

[1943]), waarin hij demonstreerde dat ze waren opgetrokken op een impliciet blijvend 

onderscheid tussen ‘aangepaste’ of ‘adequaat gesocialiseerde’ personen enerzijds en bij 

‘pathologische’ sociale verschijnselen betrokken ‘onaangepaste’ personen anderzijds, dat een 

weerspiegeling vormt van de cultuur van de Amerikaanse middenklasse: 

 

“The less abstract the traits and fulfilled ‘needs’ of ‘the adjusted man’ are, the more 
they gravitate toward the norms of independent middle-class persons verbally living 
out Protestant ideals in the small towns of America” (Mills 1963 [1943]: 552). 

 

Howard Becker (1967) benadrukte in een invloedrijk essay, oorspronkelijk uitgesproken als 

zijn presidentiële rede voor de Society for the Study of Social Problems, de 

onontkoombaarheid van dergelijke waardebetrokken gezichtspunten in het sociologisch 

onderzoek. Vandaar de titel van zijn lezing: ‘Whose Side Are We On?’ De vraag is volgens 

Becker niet of de sociologische analyse ‘neutraal’ of ‘objectief’ kan zijn, maar slechts vanuit 

welk waardebetrokken gezichtspunt men als onderzoeker het sociale leven bestudeert. Hoewel 

de keuze voor zo’n gezichtspunt intellectueel gezien arbitrair is, bepaalt het volgens Becker 

desondanks de kans dat de onderzoeksbevindingen als ‘waar’ worden aanvaard. Dat gebeurt 

volgens hem vooral wanneer in onderzoek de gezichtspunten van machtige groepen worden 

gehanteerd. Die worden als gevolg van een maatschappelijke ‘geloofwaardigheidshiërarchie’ 



 

 
 
 12 

namelijk beschouwd als ‘juister,’ ‘legitiemer’ of ‘meer waar’ dan die van minder machtige 

groepen. Kiest men voor de gezichtspunten van de laatste, dan vergroot dat bijgevolg de kans 

dat de onderzoeksresultaten als ‘eenzijdig,’ ‘partijdig,’ ‘bevooroordeeld’ of ‘prutswerk’ 

worden weggehoond. 

Dat de sociologische gevoeligheid voor de rol van waardebetrokken gezichtspunten in 

het sociologische onderzoek vooral sterk toenam toen in de jaren zestig de burgerlijke 

prestatiemaatschappij aan kritiek onderhevig raakte, is niet toevallig. Waar destijds de 

dominante waarden van dit samenlevingstype hun vroegere vanzelfsprekendheid verloren, nam 

de zichtbaarheid van hun rol in de sociologie en tegelijkertijd de onvrede van sociologen 

hierover toe. De verhouding tussen waarden en wetenschap, en bijgevolg ook de ideeën van 

Max Weber hieromtrent, kwamen hierdoor in het brandpunt van de sociologische 

belangstelling te staan (Gouldner 1962, Oakes 1975). De resulterende ‘crisis van de 

sociologie’ heeft sociologen ertoe aangezet te proberen om op twee radicaal verschillende 

manieren een einde te maken aan de problematisch geachte vermenging van wetenschappelijke 

analyse en morele oordeelsvorming. Neo-positivisten voerden een radicale empirische 

wending door en vervingen morele door a-morele theoretische gezichtspunten. 

Veronderstellend dat culturele ideeën worden bepaald door de aard van de verhouding met de 

‘echte’ sociale werkelijkheid, openden zij de weg naar een empirische toetsing van theorieën 

over deze relatie, waarbij het onderscheid tussen ‘sociologen’ en ‘leken’ werd gehandhaafd 

(zie hierover uitgebreider: Houtman 2003b). Belangrijker voor onderhavige analyse is 

evenwel een tweede afwijzende reactie op de vermenging van wetenschappelijke analyse en 

morele oordeelsvorming. Deze behelst een subjectieve wending, waarin de gewoonte om het 

sociale leven als een ‘ding daarbuiten’ met een bepaalde ‘objectieve’ betekenis te bestuderen 

wordt afgezworen en de sociale werkelijkheid dus ten tonele verschijnt als het geheel van aan 

de sociale werkelijkheid toegekende betekenissen. 

Met deze subjectieve wending nam de aandacht voor het zingevende, 

betekenisverlenende en werkelijkheidsconstruerende subject vanaf de jaren zestig sterk toe. 

Het werd bijvoorbeeld in korte tijd minder vanzelfsprekend om deviant gedrag op 

‘etiologische’ wijze te verklaren uit ‘diepere’ niet-culturele oorzaken – bijvoorbeeld als 

gevolg van een discrepantie tussen (als algemeen aanvaard veronderstelde) cultureel 

voorgeschreven succesdoelen enerzijds en de beschikbare legitieme middelen om deze te 

verwezenlijken anderzijds in Mertons functionalistische ‘strain’ benadering (1968). Beckers 

(1963) etiketteringstheorie, waarin deviant gedrag wordt opgevat als het resultaat van een 



 

 
 
 13 

sociaal constructieproces en dit laatste proces dus in het empirisch onderzoek centraal komt te 

staan, won in korte tijd juist veel aan populariteit. Cole (1975) benadrukt dat deze verandering 

in het sociologisch-theoretisch denken over deviant gedrag niet was ingegeven door 

onderzoeksbevindingen die theoretische innovatie onontkoombaar maakten, maar veeleer een 

gevolg van het veranderde culturele klimaat (vergelijk Gouldner 1973: 158-159, Seidman 

1994: 149-154, Wagner 1994: 145-147). Waar onder invloed van vervreemding de sociale 

werkelijkheid niet langer wordt ervaren als ‘echt’ en ‘vanzelfsprekend’ en traditionele 

waarden hun vanzelfsprekendheid verliezen, is het immers onontkoombaar dat hetzelfde 

gebeurt met op deze zelfde waarden gebaseerde maatschappelijke onderscheidingen als die 

tussen ‘normconform’ en ‘deviant’ gedrag. 

 Beckers boek Outsiders (1963) is slechts één invloedrijk voorbeeld uit een veel 

grotere stroom publicaties uit de jaren zestig waarin de sociale werkelijkheid als het resultaat 

van een proces van sociale constructie of betekenisverlening wordt voorgesteld. Een ander 

voorbeeld is Thomas Szasz’ Ideology and Insanity (1970), waarin psychiatrische stoornissen 

niet worden bestudeerd als ‘gevolgen’ van bepaalde objectieve standen van zaken, maar 

veeleer als sociaal geconstrueerde vormen van onwenselijk gedrag. Sindsdien is deze 

theoretische benadering van deviant gedrag steeds verder geïnstitutionaliseerd geraakt 

(Douglas en Waksler 1982, Snel 1979). Een vergelijkbare ontwikkeling heeft zich voltrokken 

in het onderzoek naar sociale problemen. Daarmee raakte ook in dit geval het empirisch 

onderzoek steeds minder gericht op de problematisch geachte maatschappelijke verschijnselen 

zelf en juist steeds meer op het proces van ‘claims making’ door maatschappelijke actoren 

waarin problemen worden geconstrueerd (bijvoorbeeld Spector en Kitsuse 1977, Best 1989). 

 Onder invloed van deze subjectieve wending in de sociologie werd het onderscheid 

tussen ‘sociologen’ en ‘leken,’ dat in het neo-positivisme gespaard blijft, verregaand 

gerelativeerd. Waar Marx en Durkheim nog geloofden dat het hier twee verschillende 

mensensoorten betrof, verwijst Gouldner (1970) dit idee naar het rijk der fabeltjes. Net als de 

constructie van misdaad of sociale problemen door ‘gewone mensen,’ zo zet hij uiteen, is ook 

de totstandkoming en aanvaarding van kennisclaims door sociologen een 

werkelijkheidsconstruerend proces door het subject. Hierbij kent Gouldner een belangrijke rol 

toe aan morele veronderstellingen over de aard van het sociale leven. Sociologen zijn volgens 

hem geneigd om een theorie als ‘waar’ te beschouwen, wanneer haar fundamentele 

veronderstellingen over de verhouding tussen individu en samenleving resoneren met hun 

persoonlijke morele ideeën hieromtrent. Dissoneren ze hiermee, dan zal een theorie als 



 

 
 
 14 

onhoudbaar worden afgewezen. Voor de totstandkoming en aanvaarding van sociologische 

theorieën is volgens Gouldner kortom niet de empirische bewijsvoering doorslaggevend, maar 

de morele herkenning. 

 

 

4. Postmoderne sociale wetenschap en nieuwe sociale bewegingen 

 

4.1. Postmoderne sociale wetenschap 

De postmoderne sociale wetenschap zoals wij die vandaag de dag kennen is een radicalisering 

van deze subjectieve wending en wordt door haar pleitbezorgers in de sociologie voorgesteld 

als de Sociology After the Crisis (Lemert 1995). De gedachte dat een ‘onderliggende’ of 

‘achterliggende’ ‘echte’ sociale werkelijkheid op de één of andere manier de ideeën van de 

deelnemers aan het sociale leven bepaalt, is hierin vervangen door de gedachte dat het sociale 

leven niet meer is dan de neerslag van de culturele ideeën die mensen erop nahouden, waarbij 

deze laatste dus bepalen wat zij voor ‘waar’ en ‘werkelijk’ houden. Omdat dit laatste zowel 

voor ‘leken’ als sociale wetenschappers zou gelden, verwerpen postmodernisten tevens de 

gedachte als zouden dit twee soorten mensen zijn. 

 Postmodernisten geloven kortom niet dat er zoiets bestaat als een hard en universeel 

fundament voor kennis. Zij opteren voor de gedachte dat alle kennis is opgetrokken op, ingebed 

in en verbonden met ‘culturen,’ ‘taalspelen,’ of ‘manieren van leven.’ Ook het beeld van de 

werkelijkheid dat als ‘waarheid’ uit wetenschappelijk onderzoek naar voren komt, is in deze 

optiek afhankelijk van de bril waardoor men als onderzoeker naar de werkelijkheid kijkt. Een 

‘a-cultureel,’ ‘transcultureel’ of ‘metacultureel’ gezichtspunt – ‘a view from nowhere’ of ‘a 

God’s eyes’ view’ –, dat de wetenschappelijke waarnemer vanuit een ‘Archimedisch punt’ een 

blik garandeert op de werkelijkheid ‘zoals zij werkelijk is,’ bestaat volgens hen dus niet. In 

werkelijkheid zou iedere cultuur, ieder historisch tijdperk en iedere theorie zijn eigen 

waarheid genereren: 

 

“(...) the postmodern world-view entails the dissipation of objectivity. The element 
most conspicuously absent is a reference to the supracommunal, ‘extraterritorial’ 
grounds of truth and meaning” (Bauman 1992: 35, vgl. Geertz 1984: 276, Gellner 
1992: 24). 

 

In de woorden van Aronowitz: 



 

 
 
 15 

 

“Postmodern thought (...) is bound to discourse, literally narratives about the world 
that are admittedly partial. Indeed, one of the crucial features of discourse is the 
intimate tie between knowledge and interest, the latter being understood as a 
‘standpoint’ from which to grasp ‘reality’” (1992: 258). 

 

Waar ‘objectieve’ kennis in deze optiek niet bestaat, moeten sociale wetenschappers volgens 

postmodernisten “the false promise of science to achieve objective and universal knowledge” 

opgeven ten gunste van “our role as storytellers or social critics” (Seidman 1994: 3). 

Problematisch is in deze conceptie dus niet dat het werk van sociologen als Marx en Durkheim 

bol staat van de morele oordelen over wat ‘normaal,’ ‘abnormaal,’ ‘vals’ of ‘pathologisch’ 

zou zijn, maar slechts dat deze beoordeling wordt voorgesteld als ‘wetenschappelijk 

gefundeerd’ en ‘waar.’ Morele vertellingen over het sociale leven zijn volgens 

postmodernisten kortom de enige betekenisvolle vorm van sociaal-wetenschappelijke kennis. 

Daarmee implodeert onvermijdelijk het onderscheid tussen sociologen en ‘leken.’ De 

autobiografie Monster: The Autobiography of an L.A. Gang Member wordt door Lemert 

(1995) bijvoorbeeld een geslaagd voorbeeld van een postmoderne sociologische analyse 

genoemd, omdat zij schetst hoe de wereld er uitziet vanuit het gezichtspunt van haar auteur, 

Sanyika Shakur, ook bekend als Monster Kody Scott, bendelid uit Los Angeles. 

 

4.2. ‘Cultural studies:’ nieuwe sociale bewegingen als kennisproducenten 

De hedendaagse samenleving is volgens postmoderne sociale wetenschappers in cultureel 

opzicht zo complex, gefragmenteerd en pluralistisch geworden, dat het streven naar één 

waarheid over de sociale werkelijkheid, opgetrokken op één enkel gezichtspunt, is achterhaald 

door de culturele ontwikkeling: 

 

“With rare exception, most individuals live in several different worlds. In these 
worlds they come up against still more, and different worlds inhabited by others in 
whose values and behaviors they recognize little that is familiar and much that is 
alien, sometimes frightening” (Lemert 1995: ix). 

 

Postmoderne sociale wetenschap is dan ook onvermijdelijk pluralistische sociale wetenschap. 

Verschillende sociale groepen brengen hierin op grond van hun eigen culturele leefwerelden en 

ervaringen elk hun eigen, onderling niet zelden conflicterende, waarheden naar voren. En de 

verwerping van zo’n pluralistische sociale wetenschap wordt geïnterpreteerd als een pleidooi 

voor als wetenschap vermomde morele politiek: een sociale wetenschap die pretendeert te 



 

 
 
 16 

spreken vanuit een neutraal gezichtspunt, maar dat in feite steeds doet vanuit dat van blanke 

heteroseksuele mannen uit de middenklasse. Doordat in de praktijk vrijwel steeds dit 

gezichtspunt wordt ingenomen, worden manieren van leven die hiervan verschillen als 

‘abnormaal,’ ‘problematisch’ of ‘pathologisch’ voorgesteld. En daardoor draagt zo’n 

conventionele sociale wetenschap slechts bij aan de legitimering en bestendiging van de 

traditionele culturele hiërarchieën en de daarmee verbonden achtergestelde posities van 

vrouwen, kleurlingen en homoseksuelen. 

Het behoeft dan ook niet te verbazen dat postmoderne sociale wetenschappers vooral 

belang hechten aan de ervaringen van deze vanouds buitengesloten groepen. Hun 

verwoordingen hiervan worden daarbij beschouwd als vormen van postmoderne kennis: 

 

“(the) new social movements created new subjects of knowledge (African-Americans, 
women, lesbians and gay men) and new knowledges. The dominant knowledges (…) 
were criticized as reflecting the standpoint and interests of White Europeans, men, and 
heterosexuals” (Seidman 1994: 235). 

 

Vooral in de Verenigde Staten zijn onder invloed van de postmoderne wending de sociale 

wetenschappen steeds meer verbonden geraakt met de nieuwe sociale bewegingen, wat heeft 

geleid tot de institutionalisering van interdisciplinaire ‘cultural studies’ als ‘Afro-American 

Studies,’ ‘Latino/a Studies,’ ‘Gender Studies’ en ‘Gay and Lesbian Studies,’ die behalve in de 

sociale wetenschappen ook wortelen in de geesteswetenschappen. Ze brengen het perspectief 

van vanouds buitengesloten groepen tot uitdrukking en spelen daarmee niet alleen een 

belangrijke rol bij de strijd om culturele erkenning van de betreffende posttraditionele 

identiteiten, maar produceren en passant ook postmoderne kennis. 

De universiteiten en de wetenschap worden in deze kringen aangeklaagd omdat ze de 

ongelijkheid tussen mannen en vrouwen, blanken en kleurlingen en hetero’s en homo’s slechts 

hebben geconsolideerd en gelegitimeerd, doordat zij zich vrijwel uitsluitend hebben laten 

leiden door het ‘blanke,’ ‘mannelijke’ en ‘heteroseksuele’ perspectief op de samenleving. Zo 

waren voor de opkomst van de ‘cultural studies’ vrijwel alle aan studenten voorgeschreven 

boeken van de hand van zogenoemde DWEM’s – ‘Dead White European Males’ (Finn 1993: 

64). Het behoeft geen betoog dat met het problematiseren hiervan de grenzen tussen 

wetenschap en politiek verregaand vervagen. “The university is institutionally racist. American 

society is racist and sexist,” zo stelt bijvoorbeeld Donna Shalala, in de jaren zestig actief 

politiek betrokken bij de tegencultuur: “Covert racism is just as bad today as overt racism was 



 

 
 
 17 

thirty years ago. In the 1960s we were frustrated about all this. But now, we are in a position to 

do something about it” (geciteerd door D’Souza 1991: 16). En waar zij stelt “I see my 

scholarship as an extension of my political activism,” verbindt haar generatiegenote Annette 

Kolodny, voormalig activiste aan de universiteit van Berkeley en tegenwoordig verbonden aan 

de faculteit der geesteswetenschappen van de Universiteit van Arizona, op vergelijkbare wijze 

wetenschapsbeoefening en politiek met elkaar (geciteerd door Taylor 1993: 21). “Although 

written in a non-polemical style,” zo meldt tenslotte de achterflap van het boek The Gay and 

Lesbian Liberation Movement (Cruikshank 1992), “the book passionately attacks injustice and 

offers examples of courageous responses to it.” Het boek is verschenen in de serie 

Revolutionary Thought/Radical Movements van Routledge en “like its companions in the (...) 

series, challenges contemporary society and civilization” zoals de serie-redacteur in zijn 

voorwoord benadrukt. 

 

 

5. Nieuwe sociale bewegingen tussen essentialisme en relativisme  

 

5.1. Essentialisme en relativisme 

Hoewel ze in de cultural studies innig met elkaar verbonden zijn geraakt, is de verhouding 

tussen nieuwe sociale bewegingen en postmodernisme ambivalent en geenszins vrij van 

spanningen en contradicties. Het postmodernisme dreigt namelijk continu de gedachte te 

ondermijnen dat posttraditionele identiteiten, anders dan hun traditionele tegenhangers, wel 

‘echt’ en dus niet ‘arbitrair’of ‘kunstmatig’ zouden zijn. Ik ga hieronder eerst in op de 

essentialistische gedachte dat posttraditionele identiteiten ‘echt’ zouden zijn, in de zin van 

stevig verankerd in een ‘echte’ sociale werkelijkheid (paragraaf 5.2) en bespreek vervolgens 

de relativistische consequenties van de postmoderne kritiek op deze gedachte (paragraaf 5.3). 

 

5.2. Essentialisering van posttraditionele identiteiten 

De neerbuigende of ronduit vijandige bejegening door anderen leidt tot een 

gemeenschappelijke ervaring, die de betrokkenen doet inzien dat zij ‘bij elkaar horen,’ omdat 

ze op identieke gronden als ‘anders’ en vooral ‘minder’ worden behandeld. Kenmerkend voor 

nieuwe sociale bewegingen is dat ze zich wel verzetten tegen deze onwelwillende bejegening, 

maar niet tegen hun ‘anders’ zijn. Degenen die zich rekenen tot zo’n beweging zijn, ook naar 

hun eigen oordeel, inderdaad anders. Zij verwerpen slechts de gedachte dat dit zou betekenen 



 

 
 
 18 

dat zij ‘minder’ zijn en strijden voor culturele erkenning van hun identiteit. 

Hoewel de tweede feministische golf sinds de jaren zestig bepaald niet intern 

homogeen was – Seidman (1994: 238-241) onderscheidt ‘liberal feminism,’ ‘radical 

feminism’ en ‘socialist feminism’ – , waren de betrokkenen het er dan ook roerend met elkaar 

over eens “that women are essentially identical in their interests and values” (ibid.: 238). 

Kenmerkend was de gemeenschappelijke omarming van de ‘gynocentrische’ overtuiging dat 

mannen en vrouwen twee verschillende soorten mensen zijn. Twee bekende vruchten hiervan 

zijn de boeken The Reproduction of Mothering van Nancy Chodorow (1978) en In a Different 

Voice van Carol Gilligan (1982). Empathie en zorgzaamheid worden hierin voorgesteld als 

typisch vrouwelijke eigenschappen: 

 

 “By the close of the seventies, feminism retreated into a rigid gynocentrism. 
Departing from earlier currents of feminism that emphasized gender similarity, and 
institutional sources of women’s oppression, the new gynocentrism underscored 
gender difference and women’s victimization by men and affirmed a separatist agenda. 
The appeal to the identity of women no longer meant simply a state of shared 
oppression and resistance. Womanhood now referred to common psychological 
dispositions, values, and ways of thinking and being that unified women across 
history” (Seidman 1994: 242). 

 

En waar een positieve waardering van de ‘ingroup’ via het sociaal-psychologische 

mechanisme van de contra-identificatie normaliter leidt tot een verwerping van de ‘outgroup’ 

(vergelijk Eisinga en Scheepers 1989), had dit feministische ‘gynocentrisme’ (Seidman 1994: 

241) hetzelfde gevolg: “Feminists rallied around a theory and politics of gender difference. 

Women’s unique ways of being and thinking were celebrated while men were viewed as 

dangerous” (ibid.: 242). Aldus kan worden begrepen dat Craig Calhoun tijdens een 

discussiebijeenkomst over het werk van de feministische sociologe Dorothy Smith in een 

discussie verzeild raakte over de vraag of hij zich als man wel mocht mengen in het 

feministisch discours – een vraagstuk dat door Sandra Harding op weinig subtiele wordt 

aangeduid als ‘the monster problem’ (1995: x). 

Als reactie op de terugslag die volgde op het uitbreken van AIDS-epidemie konden ook 

veel homoseksuele mannen de verleiding van het essentialisme niet weerstaan. Zij omarmden 

de conclusie van bepaalde wetenschappelijke studies als zou hun homoseksualiteit stevig 

verankerd zijn in hun genetische constitutie en dus ‘echt’ en ‘diep’ zijn. Dit stelt hen in staat om 

hun homoseksualiteit te zien als meer dan een vrije keuze, namelijk een biologische noodzaak: 

zij zijn niet uit vrije keuze ‘een beetje’ anders, maar echt onvermijdelijk ‘fundamenteel anders’ 



 

 
 
 19 

(Calhoun 1995: 219, Seidman 1994: 270). Molefi Kete Asante, hoogleraar African-American 

Studies, fundeert zijn ‘Afrocentrische’ perspectief evenzeer in een veronderstelde unitaire 

Afrikaanse identiteit. Dat levert een overdreven contrast op tussen Europa en Afrika (of tussen 

Afrocentrisme en Eurocentrisme), waarin wordt verondersteld dat beide ‘echt’ verschillend 

zijn en waardoor bijgevolg wederzijdse stereotypen worden versterkt en interne verschillen 

veronachtzaamd (Seidman 1994: 255-258). Leonard Jeffries verklaart in een ‘Afrocentrische’ 

analyse de onderdrukking van Afrikanen door Europeanen zelfs uit het feit dat dit 

eenvoudigweg twee verschillende soorten mensen zijn. Europeanen behoren volgens hem tot de 

materialistische, zelfzuchtige en gewelddadige ‘ice people’ en Afrikanen tot de vreedzame, 

coöperatieve en spirituele ‘sun people.’ Anders dan Asante meent Jeffries bovendien dat 

zwarten biologisch superieur zijn aan blanken, omdat zij over meer ‘melanine’ zouden 

beschikken, dat onmisbaar zou zijn voor de regulering van het intellect en de gezondheid 

(Taylor 1993: 28). 

 Het is kortom nog niet zo eenvoudig om zichzelf te definiëren als ‘anders’ zonder 

tegelijkertijd dit ‘anders’ voor te stellen als ‘beter’ en bijgevolg ‘anderen’ als ‘minder.’ Het 

tamboereren op de eigen posttraditionele identiteit ontaardt licht in een soort ‘omgekeerde’ 

vormen van seksisme en racisme. Critici van de postmoderne identiteitspolitiek van de nieuwe 

sociale bewegingen, zoals geïnstitutionaliseerd in de cultural studies, meten hun bezwaren 

hiertegen breed uit. Centrale liberaal-democratische waarden als verdraagzaamheid, 

universalisme en vrijheid van meningsuiting worden naar hun oordeel door het postmoderne 

discours ondermijnd en ten onrechte voorgesteld als instrumenten om de positie van de ‘pale 

male from Yale’ (de blanke heteroseksuele man uit de middenklasse) te bestendigen. De critici 

verzetten zich bijvoorbeeld tegen pleidooien voor ‘politiek correct’ taalgebruik, ingegeven 

door de wens om culturele minderheden te vrijwaren van kwetsende opmerkingen – ‘There’s 

No Such Thing as Free Speech and It’s a Good Thing, Too,’ zoals de veelzeggende titel van 

een stuk van Stanley Fish (1993) luidt. Met graagte citeren de critici van de postmoderne 

cultural studies de uitwassen waartoe een en ander leidt. Bijvoorbeeld een passage van Becky 

Thompson, hoogleraar Vrouwenstudies aan de Brandeis University, die in een door de 

American Sociological Association verspreide handleiding voor onderwijs over ‘race and 

gender’ schrijft: 

 

“I begin the course with the basic feminist principle that in a racist, classist and sexist 
society we have all swallowed oppressive ways of being, whether intentionally or 



 

 
 
 20 

not. Specifically, this means that it is not open to debate whether a white student is 
racist or a male student is sexist. He/she simply is. Rather the focus is on the social 
forces that keep these distortions in place” (geciteerd in D’Souza 1991: 8). 

 

Of wat een staflid van de Universiteit van Pennsylvania overkwam, toen zij haar bezorgdheid 

uitte over het verplichte karakter van een cursus over racisme en daarbij haar “deep regard for 

the individual and (...) desire to protect the freedoms of all members of society” benadrukte. 

Zij kreeg haar notitie hieromtrent teruggestuurd met het woord ‘individual’ omcirkeld en in de 

kantlijn geschreven: 

 

“This is a RED FLAG phrase today, which is considered by many to be RACIST. 
Arguments that champion the individual over the group ultimately privilege the 
‘individuals’ who belong to the largest or dominant group” (D’Souza 1991: 9-10). 

 

In boeken als The Closing of the American Mind (Bloom 1987), Illiberal Education (D’Souza 

1991) en Dogmatic Wisdom (Jacoby 1994) zetten critici van de ‘cultural studies’ hun grieven 

in niet mis te verstane bewoordingen uiteen. De ‘new barbarians’ – ‘(at) best ideologues, at 

worst relativists, hypocrites, and new totalitarians’ (Jacoby 1994: xiv) – zouden het hoger 

onderwijs om zeep helpen door ‘kleurenblinde’ academische beoordeling op te offeren aan een 

soort ‘omgekeerd racisme,’ een gedistantieerde intellectuele grondhouding te vervangen door 

linkse propaganda, de vrijheid van meningsuiting op te offeren aan de eis van ‘politiek correct’ 

taalgebruik en de westerse cultuur nog slechts voor te stellen als een instrument van 

onderdrukking. De critici menen dat de universitaire campus onder invloed van de 

postmoderne cultural studies verandert in “an island of repression in a sea of freedom” (Finn 

1993) en spreken zelfs van “fascism of the left” (Paglia, geciteerd door Taylor 1993: 19), “a 

new McCarthyism” (Thernstrom, geciteerd door Taylor 1993: 19), “a politically motivated 

attack on liberal democracy” (Short 1993: 114) en “the new fundamentalism” (Taylor 1993: 

17, vergelijk Harris 1995). Zij menen dat onder invloed van de postmoderne wending en de 

cultural studies aan Amerikaanse universiteiten in toenemende mate politieke dogma’s, clichés 

en stereotypen worden overgedragen, waardoor een klimaat is ontstaan dat doet denken aan het 

China van de Culturele Revolutie (Taylor 1993: 19-20).  

 

5.3. Relativering van posttraditionele identiteiten 

Toch kunnen de postmoderne cultural studies niet zomaar worden afgedaan als een bron van 

nieuwe vormen van essentialisme, stereotypen en omgekeerde vormen van racisme en 



 

 
 
 21 

seksisme. Tussen het postmodernisme en de strijd om de culturele erkenning van 

posttraditionele identiteiten bestaan namelijk ook niet onaanzienlijke spanningsverhoudingen. 

Zo wordt het feministische gynocentrisme vanaf begin jaren tachtig vanuit postmoderne 

feministische kringen onder vuur genomen: 

 

“There is nothing about ‘being’ female that naturally binds women (…) Painful 
fragmentation among feminists along every possible fault line [e.g., race, class, 
sexuality] has made the concept of women elusive” (Haraway, geciteerd in Seidman 
1994: 247). 

 
“The concept ‘Woman’ effaces the difference between women in specific 
sociohistorical contexts, between women defined precisely as historical subjects 
rather than a psychic subject (or non-subject) (…) For (…) only as one imagines 
‘woman’ in the abstract, when woman becomes fiction or fantasy, can race not be seen 
as significant” (Hooks, geciteerd in Calhoun 1995: 200). 

 
“Postmodern-feminist theory would dispense with the idea of a subject of history. It 
would replace unitary notions of women and feminine gender identity with plural and 
complexly constructed concepts of social identity, treating gender as one relevant 
strand among others, attending also to class, race, ethnicity, age, and sexual 
orientation” (Fraser en Nicholson, geciteerd in Seidman 1994: 248). 

 

Hiermee keert het postmodernisme, dat in de strijd om de culturele erkenning van 

posttraditionele identiteiten een platform biedt aan nieuwe sociale bewegingen als de 

vrouwenbeweging, zich tegen het op stereotiepe wijze tegenover elkaar plaatsen van mannen 

en vrouwen: 

 

“Postmodern feminists suggested a broad challenge to the core premise of the 
women’s movement: the idea that ‘women’ refers to a shared essence or common 
identity that forms the necessary basis of feminist knowledge and politics. They 
contest the legitimacy, necessity, and desirability of appealing to ‘women’ as the 
foundation of the women’s movement on the grounds that such a concept is incoherent, 
exclusionary, and has normalizing or disciplining effects. (…) In place of appealing to 
a pure idea of women or female gender identity to organize knowledge and politics, 
postmodern feminists favor using categories involving multiple, composite selves 
(e.g., White, middle class, heterosexual, twentieth century women) and acknowledging 
the permanent multiplicity and instability of feminist knowledges and politics” 
(Seidman 1994: 245, vergelijk Calhoun 1995: 200). 
 

‘Wij vrouwen,’ zo stellen kortom de postmoderne feministische critici, betekende in het 

gynocentrisch feminisme in de praktijk onontkoombaar ‘wij heteroseksuele blanke vrouwen uit 

de middenklasse,’ waarbij verschillen tussen vrouwen worden onderdrukt en de ervaringen 



 

 
 
 22 

van bijvoorbeeld zwarte en lesbische vrouwen worden miskend. Voor zwarte vrouwen uit de 

arbeidersklasse zijn solidaire verbindingen met zwarte mannen in de strijd tegen racisme en 

ongelijkheid bijvoorbeeld onontkoombaar en hun strijd is bovendien gericht tegen de 

privileges van de blanke middenklasse, waaruit het feminisme ironisch genoeg vanouds het 

grootste deel van zijn aanhang put. Daarmee speelt het gynocentrisch feminisme voor zwarte 

vrouwen niet alleen een bevrijdende rol, maar tegelijkertijd een onderdrukkende: 

 

“As white women ignore their built-in privilege of whiteness and redefine women in 
terms of their own experience alone, then women of Color become ‘other,’ the 
outsider whose experience and tradition is too ‘alien’ to comprehend” (Lorde, 
geciteerd in Seidman 1994: 243). 

 

Om een vergelijkbare reden viel de homobeweging reeds aan het begin van de jaren zeventig 

uiteen in een lesbisch-feministische en een mannelijke homoseksuele subcultuur: 

 

“Whereas men, either straight or gay, retain gender power, women, whether straight or 
lesbian, are positioned as subordinate to men. Gay men may simply make their 
homosexuality into a life style; women who choose to become lesbians are making a 
political statement as it positions them in revolt against male dominance” (Seidman 
1994: 266). 

 

Ook de gedachte dat zoiets als een unitaire en stevig verankerde ‘zwarte’ identiteit zou kunnen 

bestaan, wordt ondermijnd door de postmoderne logica met zijn nadruk op de persoonlijke 

ervaring als bron van kennis en identiteit: 

 

“(F)eatures of black life are the products of the historical and social construction of 
identity (…) These distinct features of black life nuance and shape black cultural 
expression, from the preaching of Martin Luther King to the singing of Gladys Knight. 
They do not, however, form the basis of a black racial or cultural essence. Nor do 
they indicate that the meaning of blackness will be expressed in a quality or 
characteristic without which a person, act, or practice no longer qualifies as black. 
Rigid racial essentialism must be opposed” (Dyson, geciteerd in Calhoun 1995: 198). 

 
“Whatever Africans share, we do not have a common traditional culture, common 
languages, a common religious or conceptual vocabulary [and] (…) we do not even 
belong to a common race” (Appiah, geciteerd in Seidman 1994: 260). 
 

De strijd om de culturele erkenning van posttraditionele identiteiten en het postmodernisme 

gaan kortom niet zonder aanzienlijke spanningen samen. Enerzijds zijn ze als uitvloeisels van 

de vervreemde tegencultuur uit de jaren zestig verbonden geraakt in de hedendaagse cultural 



 

 
 
 23 

studies die iedere poging om wetenschap en politiek van elkaar te scheiden tarten. Maar 

anderzijds kruipt het postmoderne bloed waar het niet gaan kan en worden pogingen om 

unitaire en geëssentialiseerde posttraditionele identiteiten te construeren, ingegeven door een 

gedeelde ervaring van achterstelling en onderdrukking, net zo hard ondergraven als de 

traditionele identiteiten, zoals die in de jaren zestig hun culturele vanzelfsprekendheid 

verloren. Ook posttraditionele identiteitsclaims zijn dus niet veilig voor de destructieve 

werking van het postmodernisme. De ontnuchterende boodschap van postmoderne feministes 

als Donna Haraway en Judith Butler is even dodelijk voor de posttraditionele identiteiten, 

zoals die worden belichaamd door de nieuwe sociale bewegingen, als voor de traditionele 

identiteiten waartegen deze bewegingen zich verzetten: “There is (…) no true self that guides 

our behavior,” zoals Seidman (1994: 252) de positie van Butler puntig samenvat.  

 

 

6. Conclusie 

 

De subjectieve wending in de westerse cultuur waarvan postmodernisme en nieuwe sociale 

bewegingen, maar bijvoorbeeld ook posttraditionele vormen van religie (Aupers et al. 2003, 

Aupers en Houtman 2003) de resultante zijn, is een gevolg van de rationalisering van westerse 

samenlevingen. Door deze rationalisering is de institutionele differentiatie toegenomen en 

worden instituties steeds meer gekenmerkt door formele rationaliteit, waardoor het individu 

voor zingeving en identiteitsconstructie steeds meer op zichzelf teruggeworpen is geraakt. 

Dit culturele proces van subjectivering wordt in de hedendaagse sociaal-wetenschappelijke 

literatuur aangeduid met labels als ‘reflexieve modernisering’ (Beck 1992, Beck et al. 1994), 

‘postmodernisering’ (Crook et al. 1992, Inglehart 1997), ‘de-traditionalisering’ (Heelas 1995) 

of ‘de-institutionalisering’ (Hooghe en Houtman 2003). Gemeenschappelijke noemer is het 

verdwijnen van voorgegeven identiteiten: 

 

“Modernity has meant in significant part the breakup – or the reduction to near-
irrelevance – of most all-encompassing identity-schemes. (…) In the modern era, 
identity is always constructed and situated in a heterogeneous field and amid a flow of 
contending cultural discourses” (Calhoun 1995: 195). 

 

De opkomst van nieuwe sociale bewegingen en postmodernisme in de jaren zestig moet 

worden gezien tegen de achtergrond van dit proces van subjectivering, dat destijds in een 



 

 
 
 24 

stroomversnelling terechtkwam. Ze delen een meer of minder radicaal subjectivisme, waarin 

het sociale leven wordt voorgesteld als niets meer of minder dan de neerslag van de culturele 

ideeën van zijn deelnemers. Beide verwerpen de gedachte dat het sociale leven een 

afspiegeling is van een ‘voorbij de cultuur’ gesitueerde, ‘achterliggende’ of ‘onderliggende’ 

‘echte’ sociale werkelijkheid, die het sociale leven voorziet van een stevige verankering. Het 

sociale leven wordt kortom in beide gevallen beschouwd als uiteindelijk ‘arbitrair’ en 

daarmee ‘onecht:’ het had net zo goed ‘anders’ kunnen zijn en is niet ‘echter’ dan ieder 

denkbaar alternatief. Onder invloed van dit epistemologisch relativisme wordt institutionele 

dwang ervaren als vervreemdend en instituties als ‘ergerlijke feiten’ (Dahrendorf 1968). 

 Wanneer maatschappelijke druk van buitenaf wordt ervaren, zal men zichzelf 

onontkoombaar definiëren als verbonden met lotgenoten, die op dezelfde gronden hetzelfde 

overkomt. De constructie van een dergelijke groepsidentiteit vormt de enige remedie tegen 

dreigende psycho-emotionele schade en is de enige manier om een vuist te maken teneinde de 

bronnen van vervreemding teniet te doen. En naarmate de emancipatiestrijd vordert en 

bijgevolg de maatschappelijke druk van buitenaf afneemt, gebeurt precies het omgekeerde: de 

psycho-emotionele en politieke noodzaak tot het handhaven van een unitaire groepsidentiteit 

neemt af, de onderlinge verschillen komen aan de oppervlakte en de unitaire identiteit wordt 

ondermijnd door het destructieve spook van het postmodernisme. Het eerste deed zich op grote 

schaal voor in de jaren zestig, maar bijvoorbeeld ook in de homobeweging na de terugslag die 

volgde op de AIDS-explosie; het laatste bijvoorbeeld in de vrouwenbeweging rond 1980. 

Relativering van posttraditionele identiteiten wijst er kortom op dat de institutionele druk van 

buitenaf goeddeels is overwonnen, waardoor ironisch genoeg de posttraditionele identiteit zelf 

door bepaalde groepen als beklemmend ervaren gaat worden, terwijl omgekeerd 

essentialisering van posttraditionele identiteiten wijst op een terugslag in het 

emancipatieproces en een toename van institutionele druk. 



 

 
 
 25 

Geraadpleegde literatuur 

 
Achterberg, P. (2003). De nieuwe politieke cultuur en klassengebonden stemgedrag (paper, 

aangeboden voor publicatie). 
Achterberg, P. en D. Houtman (2003). Het spook van de rechtse arbeidersklasse: Een culturele 

verklaring voor ‘tegennatuurlijk’ stemgedrag. In: Sociologische Gids 50 (1): 8-25. 
Aronowitz, S. (1992). The Politics of Identity: Class, Culture, Social Movements. New York: 

Routledge. 
Aupers, S. en D. Houtman (2003). Oriental Religion in the Secular West: Globalization, New 

Age, and the Reenchantment of the World. In: Journal of National Development 16 (1) 
(in druk). 

Aupers, S., D. Houtman en I. van der Tak (2003). ‘Gewoon worden wie je bent’: Over 
authenticiteit en anti-institutionalisme. In: Sociologische Gids 50 (2): 203-223. 

Barber, B.R. (1995). Jihad vs. McWorld. New York: Times Books. 
Bauman, Z. (1992). Intimations of Postmodernity. Londen: Routledge. 
Beck, U. (1992). Risk Society: Towards a New Modernity. Londen: Sage. 
Beck, U., A. Giddens en S. Lash (1994). Reflexive Modernization: Politics, Tradition and 

Aesthetics in the Modern Social Order. Stanford, CA: Stanford University Press. 
Becker, H.S. (1963). Outsiders: Studies in the Sociology of Deviance. Londen: Free Press. 
Becker, H.S. (1967). Whose Side Are We On? In: Social Problems 14 (Winter): 239-248. 
Bell, D. (1976). The Cultural Contradictions of Capitalism. New York: Basic Books. 
Berger, P.L., B. Berger en H. Kellner (1973). The Homeless Mind: Modernization and 

Consciousness. New York: Random House. 
Best, J. (red.) (1989). Images of Issues: Typifying Contemporary Social Problems. New 

York: Aldine de Gruyter. 
Billiet, J., R. Eisinga en P. Scheepers (1996). Ethnocentrism in the Low Countries: A 

Comparative Perspective. In: New Community 22: 401-416. 
Bobel, C. (2002). The Paradox of Natural Mothering. Philadelphia, PA: Temple University 

Press. 
Bloom, A. (1987). The Closing of the American Mind. New York: Simon and Schuster. 
Calhoun, C. (1994). Preface. Pp. 1-7 in: C. Calhoun (red.), Social Theory and the Politics of 

Identity. Oxford: Blackwell. 
Calhoun, C. (1995). Critical Social Theory: Culture, History, and the Challenge of 

Difference. Oxford: Blackwell. 
Chodorow, N. (1978). The Reproduction of Mothering: Psychoanalysis and the Sociology of 

Gender. Berkeley: University of California Press. 
Cole, S. (1975). The Growth of Scientific Knowledge: Theories of Deviance as a Case Study. 

Pp. 175-220 in: L. Coser (red.) The Idea of Social Structure: Papers in Honor of 
Robert K. Merton. New York: Harcourt, Brace, Jovanovich.  

Cole, S. (red.) (2001). What’s Wrong With Sociology? New Brunswick, NJ: Transaction. 
Crook, S., J. Pakulski en M. Waters (1992). Postmodernization: Change in Advanced Society. 

Londen: Sage. 
Cruikshank, M. (1992). The Gay and Lesbian Liberation Movement. Londen: Routledge. 
Dahrendorf, R. (1968). Homo Sociologicus. Köln/Opladen: Westdeutscher Verlag. 
Derks, A. (2000). Individualisme zonder verhaal: Een onderzoek naar de verspreiding en de 

betekenis van individualistische vertogen in Vlaanderen. Brussel: VUB Press. 
Douglas, J.D. en F.C. Waksler (1982). The Sociology of Deviance: An Introduction. Boston: 

Little, Brown and Company. 
Durkheim, E. (1964 [1893]). The Division of Labor in Society. New York: Free Press. 



 

 
 
 26 

Eisinga, R. en P. Scheepers (1989). Etnocentrisme in Nederland: Theoretische en empirische 
verkenningen. Nijmegen: ITS. 

Eisinga, R., J. Billiet en A. Felling (1999). Christian Religion and Ethnic Prejudice in Cross-
National Perspective: A Comparative Analysis of the Netherlands and Flanders 
(Belgium). In: International Journal of Comparative Sociology 40: 375-393. 

Finn, C.E., Jr. (1993). The Campus: ‘An Island of Repression in a Sea of Freedom.’ Pp. 57-72 
in: F.J. Beckwith en M.E. Bauman (red.) Are You Politically Correct? Debating 
America’s Cultural Standards. Buffalo, NY: Prometheus.  

Fish, S. (1993). There’s No Such Thing as Free Speech and It’s a Good Thing, Too. Pp. 43-56 
in: F.J. Beckwith en M.E. Bauman (red.) Are You Politically Correct? Debating 
America’s Cultural Standards. Buffalo, NY: Prometheus. 

Geertz, C. (1984). Anti-Anti-Relativism'. In: American Anthropologist 86: 263-278. 
Gellner, E. (1992). Postmodernism, Reason and Religion. Londen: Routledge. 
Gilligan, C. (1982). In a Different Voice: Psychological Theory and Women’s Development. 

Cambridge, MA: Harvard University Press 
Gouldner, A.W. (1962). Anti-Minotaur: The Myth of a Value-Free Sociology. In: Social 

Problems 9 (Winter): 199-213. 
Gouldner, A.W. (1970). The Coming Crisis of Western Sociology. Londen: Heinemann. 
Gouldner, A.W. (1973). For Sociology: Renewal and Critique in Sociology Today. 

Harmondsworth: Penguin. 
Harris, D. (1995). AIDS, the Politically Correct and Social Theory. Pp. 291-308 in: S.M. 

Lyman (red.) Social Movements: Critiques, Concepts, Case-Studies. Basingstoke: 
Macmillan. 

Heelas, P. (1995). Introduction: Detraditionalization and its Rivals. Pp. 1-20 in: P. Heelas, S. 
Lash en P. Morris (red.) Detraditionalization: Critical Reflections on Authority and 
Identity. Oxford: Blackwell.  

Hooghe, M. en D. Houtman (2003). Omstreden instituties: Instellingen in een 
geïndividualiseerde samenleving. In: Sociologische Gids 50 (2): 115-130. 

Horowitz, I.L. (1993). The Decomposition of Sociology. New York: Oxford University Press. 
Houtman, D. (2002). Subjectivering, neo-gnosticisme en postmodern relativisme: Anton 

Zijderveld en de analyse van de moderne cultuur. Pp. 140-164 in: H. van de Braak en T. 
Bevers (red.), De waarde van instituties: Essays voor Anton Zijderveld. Amsterdam: 
Amsterdam University Press. 

Houtman, D. (2003a). Class and Politics in Contemporary Social Science: ‘Marxism Lite’ 
and Its Blind Spot for Culture. New York: Aldine de Gruyter. 

Houtman, D. (2003b). Zitten sociologen echt bij God op schoot? De zachte onderbuik van de 
‘harde’ sociologie (paper, aangeboden voor publicatie). 

Inglehart, R. (1977). The Silent Revolution: Changing Values and Political Styles among 
Western Publics. Princeton, NJ: Princeton University Press. 

Inglehart, R. (1990). Culture Shift in Advanced Industrial Society. Princeton, NJ: Princeton 
University Press. 

Inglehart, R. (1997). Modernization and Postmodernization: Cultural, Economic, and 
Political Change in 43 Countries. Princeton, NJ: Princeton University Press. 

Jacoby, R. (1994). Dogmatic Wisdom: How the Culture Wars Divert American Education 
and Distract America. New York: Doubleday. 

Lemert, C. (1995). Sociology After the Crisis. Boulder, CO: Westview Press. 
Lipset, S.M. (1981). Political Man: The Social Bases of Politics (Expanded Edition). 

Baltimore, MD: Johns Hopkins University Press. 
Lopreato, J. en T.A. Crippen (1999). Crisis in Sociology: The Need for Darwin. New 

Brunswick, NJ: Transaction. 



 

 
 
 27 

Melucci, A. (1989). Nomads of the Present: Social Movements and Individual Needs in 
Contemporary Society. Londen: Hutchinson. 

Merton, R.K. (1968). Social Structure and Anomie. Pp. 185-214 in: R.K. Merton. Social 
Theory and Social Structure. New York: Free Press. 

Mills, C.W. (1963 [1943]). The Professional Ideology of the Social Pathologists. Pp. 525-552 
in: I.L. Horowitz (red.) Power, Politics, and People: The Collected Essays of C. 
Wright Mills. New York: Balantine. 

Mills, C.W. (1959). The Sociological Imagination. New York: Oxford University Press. 
Oakes, G. (1975). Introductory Essay. Pp. 1-49 in: Max Weber, Roscher and Knies: The 

Logical Problems of Historical Economics. New York: Free Press. 
Roszak, T. (1969). The Making of a Counter Culture: Reflections on the Technocratic 

Society and Its Youthful Opposition. Garden City, N.Y.: Doubleday. 
Scheepers, P., A. Felling en J. Peters (1992). Anomie, Authoritarianism and Ethnocentrism: 

Update of a Classic Theme and an Empirical Test. In: Politics and the Individual 2: 43-
59. 

Seidman, S. (1994). Contested Knowledge: Social Theory in the Postmodern Era. 
Cambridge, MA: Blackwell. 

Short, T. (1993). ‘Diversity’ and ‘Breaking the Disciplines:’ Two New Assaults on the 
Curriculum. Pp. 91-118 in: F.J. Beckwith en M.E. Bauman (red.) Are You Politically 
Correct? Debating America’s Cultural Standards. Buffalo, NY: Prometheus. 

Snel, G. (1979). Afwijkend gedrag: Perspektieven en ontwikkeling. Alphen aan den Rijn: 
Samsom. 

Souza, D. d’ (1991). Illiberal Education: The Politics of Race and Sex on Campus. New 
York: Vintage. 

Spector, M. en M.I. Kitsuse (1977). Constructing Social Problems. Menlo Park, CA: 
Cummings. 

Szasz, T.S. (1970). Ideology and Insanity: Essays on the Psychiatric Dehumanization of 
Man. Garden City, NY: Doubleday. 

Taylor, J. (1993). Are You Politically Correct? Pp. 9-31 in: F.J. Beckwith en M.E. Bauman 
(red.) Are You Politically Correct? Debating America’s Cultural Standards. Buffalo, 
NY: Prometheus. 

Turner, J. (1992). The Promise of Positivism. Pp. 156-178 in: S. Seidman en D.G. Wagner 
(red.) Postmodernism and Social Theory: The Debate over General Theory. 
Cambridge, MA: Blackwell. 

Wagner, P. (1994). A Sociology of Modernity: Liberty and Discipline. Londen: Routledge. 
Zijderveld, A.C. (1970). The Abstract Society: A Cultural Analysis of Our Time. Garden City, 

NY: Doubleday. 
Zijderveld, A.C. (1991). Staccato cultuur, flexibele maatschappij en verzorgende staat: De 

ironie van wat ons drijft en belangrijk dunkt. Utrecht: Lemma. 
Zijderveld, A.C. (2000). The Institutional Imperative: The Interface of Institutions and 

Networks. Amsterdam: Amsterdam University Press. 


