Final author’s version, first published in: Romein, Ed & Schuilenburg, Marc & Tuinen,
Sjoerd van (eds.). Deleuze Compendium, Amsterdam: BOOM, pp. 161-81.
Contact the author at: vantuinen@gmail.com

Lepli
Sjoerd van Tuinen, Faculteit der Wijsbegeerte, Erasmus Universiteit Rotterdam

‘Wat betekent het vandaag om Leibniziaan te zijn?’ (CGD: 1980, 1986, 1987) Deze vraagt
vormt het leidmotief van Deleuzes colleges over Leibniz en wordt uiteindelijk beantwoord in
Lepli. Leibniz et le baroque uit 1988. Zoals bekend schrijft Deleuze niet ‘over’ andere
filosofen, maar ‘met’ hen, en dan vooral met filosofen ‘die deel lijken uit te maken van de
geschiedenis van de filosofie, maar er tegelijkertijd in een opzicht, of helemaal, aan
ontsnappen: Lucretius, Spinoza, Hume, Nietzsche, Bergson’. (D: 34) Vergeleken met deze
‘wilde’ denkersligt de keuze voor de ijdele hofintellectueel, politiek opportunist en
diplomatieke pragmaticus Gottfried Leibniz (1646-1716) niet voor de hand. Was het niet
Leibniz die zel dat het weliswaar de taak van de filosofie is om nieuwe concepten te creéren,
maar, anders dan zijn collega Spinoza, alleen ‘zonder de gevestigde gevoelens te kwetsen’?
(NP: 119/ 104; LS: 141/ 116) Defilosoof die zelfs bij hoog en laag ontkende Spinoza ooit te
hebben ontmoet, en als hij hem al ontmoet had dan toch alleen om hem ‘onder toezicht te
houden’? ‘Leibniz is abominabel,” aldus Deleuze. (CGD: 15/04/1980) Toch is hij ook door
hem gefascineerd omdat ‘wellicht geen enkele andere filosoof zoveel heeft gecreéerd’ en
‘geen enkele filosoof zoveel creatieve volgelingen heeft gehad’. (Pp: 211/ 154-5) Als
ingenieur ontwierp Leibniz windmolens voor de Russische tsaar; voor de Britse Royal
Society bouwde hij de eerste rekenmachine; als wiskundige bedacht hij het binaire
getalstelsel en legde hij — tegelijk met Newton — de grondslagen voor de
differentiaalrekening; als politiek strateeg maakte hij een plan voor de verovering van Egypte;
als wetenschapper stichtte hij een academie; a's diplomaat deed hij voorstellen voor
religieuze verzoening; als kunstenaar ontwierp hij medailles en ceremonieén; en a's filosoof
is hij de bedenker van een schier eindel oze reeks principes en concepten.

Wat Leibniz voor Deleuze bijzonder interessant maakt, zeker in het licht van het kort
naLe pli verschenen Qu 'est-ce que la philosophie?, is de aard van zijn filosofische activiteit.
Voor Deleuze is een filosoof iemand die concepten creéert. Maar terwijl iemand als Descartes
staat voor de sobere productie van een klein aantal wel onderscheiden concepten die samen

een relatief geordende eenheld vormen, vinden we bij Leibniz een ‘exuberante’ en ‘slonzige’,



soms zelfs ‘orgiastische’ scheppingskracht. (DR: 65/ 48, CGD: 15/04/1980) Een concept
staat bij hem nooit op zich, maar verwijst steeds naar een volgend concept dat nog dient te
worden uitgevonden, met als gevolg een complexe en bijna ongebreidelde proliferatie van
concepten. Dit komt tot uitdrukking in het fragmentarische karakter van Leibniz’ werk:
minstens zo belangrijk als zijn boeken, zijn de correspondenties die hij voerde met zowat ale
belangrijke intellectuelen van zijn tijd en de soms uiterst korte, meestal onderweg geschreven
notities, ruwe schetsen en dialogen met exotische titels als ‘Gekke gedachte’, ‘Keten van
wonderbaarlijke bewijzen omtrent het geheel der dingen’ en natuurlijk de ‘Monadologie’.
Omdat deze ad hoc-teksten getuigen van een probleemgerichte inzet waarin concrete
probeersels zwaarder wegen dan de a priori axioma’s van een filosofisch systeem, is Leibniz
voor Deleuze niet alleen de belangrijkste protagonist van het dogmatisch rationalisme (zoals
hij dat was voor Kant, Heidegger of Derrida), maar staat hij tegelijk voor een nomadisch
empirisme, een ‘vrije en wilde creatie van concepten’ in een filosofisch leven dat is
‘vergroeid met een veelheid aan dingen’. (QPh: 101/ 105; CGD: 15/04/1980; Fli: 53/ 38)

In Deleuzes werk figureert Leibniz op grofweg twee manieren. In zijn vroege werk,
met al's culminatiepunt het tweeluik Différence et répétition en Logique du sens, ontleent
Deleuze aan Leibniz het begrippenapparaat voor een hedendaagse logica van gebeurtenissen,
een logicadie niets meer toegeeft aan het klassieke essentialisme van Aristoteles of aan het
moderne subject-denken van Descartes. Ook het vitalistisch begrip van kracht/perceptie dat
centraal staat in zijn studie over Nietzsche, het anticartesiaanse expressionisme dat hij
toeschrijft aan Spinoza, en belangrijke concepten zoals het spel, het drama en de oneindige
herhaling van het verschil zijn grotendeels overgenomen van Leibniz, zij het niet zonder
essentiéle modificaties. In zijn latere werk komen a deze elementen weer terug, maar er komt
dan tevens een element bij dat daarvoor onderbelicht was gebleven: de non-filosofie. (ABC:
H) Het doel van Le pli beperkt zich namelijk niet tot het zoeken naar aanduiting bij de
problemen en concepten van voorafgaande grootheden uit de filosofie, maar omvat nu ook de
vermenging daarvan met problemen in de kunst en wetenschap van zowel de zeventiende als
de twintigste eeuw.

In dit hoofdstuk zullen we ons geheel op Deleuzes latere lezing van Leibniz
concentreren. Door een beperkt aantal sleutelconcepten uit Le pli grondig onder de loep te
nemen, hopen we ten eerste een handleiding te bieden bij het lezen van dit op het eerste
gezicht zo ondoorgrondelijke werk en ten tweede een aantal aanknopingspunten te bieden om
het met Deleuzes overige werk in verband te brengen. We vertrekken daarbij steeds vanuit het

werk van Leibniz.



Deplooi

Volgens Deleuze begrijp je niets van Leibniz’ filosofisch systeem als je niet tevens een goed
begrip hebt van de barok. (Pli: 39 / 28) Zonder te claimen dat er een a priori historisch
verband bestaat tussen Leibniz en de barok — want daarmee zou een actuel e toe-eigening van
Leibniz, een ‘schrijven met’, onmogelijk zijn — stelt Deleuze een nieuw concept voor dat aan
zowel Leibniz (filosofie) als de barok (kunst, wetenschap) uitdrukking geeft: de vouw of
plooi (pli). Op zich isdit concept niet nieuw. Het isal een sleutelterm in Proust et les signes
en Spinoza et |e probleme de | ’'expression, waarin Deleuze, om de immanentie van wat zich
uitdrukt, wat wordt uitgedrukt en de uitdrukking adequaat te kunnen doordenken, teruggrijpt
op de neoplatoonse ‘drie-eenheid’” complicatio-explicatio-implicatio — termen afgeleid van de
L atijnse stam -plica oftewel plooi/vouw. (PS: 39-40 / 45; SPE: 153-169 / 169-186)
Vervolgens verwijst hij in Différence et répétition en Mille plateaux regelmatig naar de
controverse tussen biologen als Cuvier en Geoffroy Saint-Hilaire met betrekking tot de
eenheid en compositie van levensvormen en stelt dat deze haar “poétische methode en
toetsing vindt in het plooien: is het mogelijk om door middel van vouwen van een vertebraat
naar een weekdier te gaan?’ (DR: 278/ 215) In Foucault krijgt de vouw bovendien een
fenomenol ogische betekenis, ontleend aan Heidegger en Merleau-Ponty bij wie het subject
|etterlijk op de afgrondelijkheid van zijn eigen existentie wordt teruggevouwen.! (DR: 89-91 /
64-66; F: 101-130/ 95-123) In alle drie gedaanten komt de vouw ook terug in Le pli, maar nu
wordt er nog een derde element aan toegevoegd: de vouw al's het minimal e structuurel ement
van een denken dat direct tot de zinnen spreekt. Net zoals Leibniz ‘de eerste denker was die
de plooi ‘bevrijdde’ door haar oneindig te maken’ maakt ook de barok de plooi oneindig,
‘zoasin El Greco’s schilderijen en in Bernini’s scul pturen, waarmee de weg wordt gebaand
voor een niet-filosofisch begrip door middel van percepten en affecten.” (Pp: 216/ 159; Pp:
211/ 154) Het leidt dus geen twijfel dat Deleuze zijn concept van de plooi pas tegen deze
achtergrond tot volledige wasdom kan brengen.

Leibniz brengt de vouw voor het eerst ter sprake in een discussie over het wezen van
materie. In navolging van Christiaan Huygens’ barokke wiskunde en fysica van krommingen
vervangt hij in zijn dialoog Pacidius Philatheti (1676) het atomistische model van ondeelbare
elementen door een model van oneindig kleine vouwen. Voor de jonge Leibniz vormt de
materiéle natuur een oneindig deelbaar continuiim. Wat een onherleidbaar punt lijkt, is slechts
een limiet die in de fysieke werkelijkheid nooit bereikt wordt: ‘De indeling van het

continutim moet niet worden voorgesteld as zand dat zich verdeelt over korrels, maar as een



vel papier of een geplooide tuniek, en wel zodanig dat een oneindig aantal vouwen (replis)
kan worden geproduceerd, sommige kleiner dan andere, zonder dat het lichaam ooit oplost in
punten of minima.” (Arthur, 2001: 185) De natuur is een sponsachtig labyrint: er is altijd een
Vouw gevouwen in een andere vouw of een grot in een andere grot. leder korreltje zand is zo
complex a's een universum en staat met allesin verbinding. Zo valt een lichaam niet uit
elkaar wanneer enkele atomen worden weggenomen, maar bezit het, zoals een waterdruppel,
een elastische cohesie (in anorganische lichamen) of zelfs een plastische kracht (in organische
lichamen) die maakt dat haar delen nooit echt gescheiden kunnen worden. Een lichaam is dus
nooit slechts een samenstelling van losse delen (partes extra partes), zoals bij Descartes of
Gassendi, maar altijd een verdere differentiatie van a voorgevormde of voorgevouwen
materie (plica ex plica). In het geval van levende organismen betekent dit dat er van de dood
in strikte zin geen sprake kan zijn, maar dat deze een continuiim vormt met het leven. Een
plant of een dier isreedsimpliciet aanwezig in de kiem en ‘ontwikkelt’ (développe) of
‘ontvouwt’ zich uit die kiem als een verdere differentiatie van een oorspronkelijk verschil of
potentieel. Wanneer het dier sterft, is er slechts sprake van een ‘inwikkeling (envel oppement)
en verkleining van het dier — totdat het van de staat van groot dier terugkeert tot dat van een
animalcuul.’ (cit Bouquiaux, 2006: 44) Evenmin is het mogelijk om een rigide onderscheid te
maken tussen mineralen, planten en dieren. Eerder gaat het hier om een plenum van in elkaar
grijpende ‘germinale materie’ zoals bij Russische Matroschka-poppen. (Pli: 13/ 8) Alsieder
organisme hierbij toch een onherleidbare individualiteit behoudt, dan is dat slechts het gevolg
van een unieke manier van vouwen, waardoor een levensvorm of -kracht zich in de materie
uitdrukt. De vouw iswat onderscheidbaarheid verzoent met het continutm. (Pli: 87-88 / 65)
In de Nouveaux essais sur | ‘entendement humain (1704) beschrijft Leibniz de vouw
vervolgens ook op het niveau van de ziel. Anders dan Locke, die de ziel vergeleek met een
onbeschreven blad (tabula rasa) waarop de impressies van buiten zich inschrijven viade
zintuigen, is de ziel volgens Leibniz uitgerust met aangeboren ideeén die je kunt
vergelijken met de aderen in het marmer. Wel neemt hij Lockes beeld over van de ziel als
een donkere kamer (camera obscura) waarin het licht slechts afkomstig is van de zintuigen,
alleen brengen deze de ziel nu niet langer op directe wijze in contact met een buiten: ‘Om
de gelijkenis te vergroten moeten we veronderstellen dat er in de donkere kamer een doek
of scherm zou zijn dat deze impressies kan ontvangen, dat dit doek of membraan niet
uniform zou zijn maar gediversifieerd volgens plooien (plis) die aangeboren kennis
voorstellen, dat het zodanig gespannen is dat het een zekere elaticiteit of actieve kracht

zou hebben, en zelfs dat de acties en reacties ervan zijn aangepast, zowel aan vroegere



plooien al's aan nieuwe veroorzaakt door nieuw binnengekomen impressies. Deze activiteit
zou bestaan uit bepaalde vibraties of oscillaties, zoals men die ziet wanneer er op een
gespannen draad wordt getokkeld, en die iets als een muzikaal geluid voortbrengen. Want
we ontvangen niet alleen beelden en sporen in het brein, we vormen er ook nieuwe mee
wanneer we ons complexe ideeén voorstellen, en dus moet het doek dat staat voor ons brein
actief en elastisch zijn. Deze analogie zou vrij goed verklaren wat er in ons brein gebeurt.
Maar wat de ziel betreft, die een eenvoudige substantie of monade is. zonder uitgebreid te
Zijn representeert zij deze verschillende uitgebreide massa’s en heeft er percepties van.’
(Leibniz, 1990: 11, xii, §114)

Zoals we zullen zien hecht Deleuze veel waarde aan deze toegeving van Leibniz aan
het empirisme van Locke. Enerzijds laat hij ons verstand er namelijk door resoneren met
wat zich in de zintuigen afspeelt, maar anderzijds kan het dit slechts doen — net als een
draad met zijn specifieke massa en buigbaarheid — volgens de karakteristieke frequenties en
wel bepaal de plooibaarheid van de ziel die zelf aan ale ervaring voorafgaat. Vandaar
Leibniz’ beroemde definitie van de monade of ziel alsiets ‘zonder vensters’ (M87). Wat
hem interesseert, los van zijn poging om zijn eigen perceptieleer met die van Locke te
verzoenen, is de ziel als een absoluut binnen, ‘een binnen zonder een buiten’, dat steeds
weer nieuwe percepties onttrekt aan de plooien van een achtergrond (het brein al's ‘doek”)
die zelf onzichtbaar, oneindig en dus donker (fuscum subnigrum) of virtueel blijft. ledere
monade omvat (enveloppe) heel het verleden en de toekomst van de wereld in a haar
oneindigheid en spiegelt of reproduceert (developpe) deze op eindige manier: ‘een ziel kan
in zichzelf dechts aflezen wat er duidelijk is weergegeven; zij kan niet a haar vouwen
ineens ontplooien, want die reiken tot in het oneindige.” (Leibniz, 1991, ‘Monadologie’
861, verder: M8...) We herkennen hierin eenvoudig de analogie met het hermetisch
gesloten interieur van een barokke kapel met zijn zwarte marmer en trompe I’o€il, waarin
het beperkte licht slechts via onzichtbare openingen doordringt, of met de plooien van licht
en donker in het chiaroscuro bij barokke schilders als Tintoretto of Caravaggio. (Pli: 39, 44
/28, 31)

Het barokke huis

Hoe verhouden de plooien van de ziel zich tot de vouwen van de materie? Dit is de centrale
vraag van Le pli. Een antwoord geeft Leibniz onder andere in zijn monagol ogische teksten
Monadologie (1714) en Principes de la nature et de la grace fondés en raison (1714). Het

woord ‘monade’ is afgeleid van het neoplatoonse monas dat ondeel bare eenheid betekent.



Voor Leibniz is een substantie een onherleidbaar individuele eenheid, terwijl materie juist een
oneindig deelbare veelvoudigheid of aggregaat vormt. Omdat alleen iets dat één is ook
werkelijk kan bestaan, stelt hij dat materie of uitgebreidheid niet kan bestaan: “wat niet
werkelijk een zijnde s, is ook niet werkelijke een zijnde.” (Gerhardt, I1, 97) In zijn poging om
het cartesiaanse dualisme van een denkende substantie en een uitgebreide substantie te
overwinnen, kiest hij echter niet voor Spinoza’s strategie — de affirmatie van één absolute
substantie waarvan denken en uitgebreidheid twee afzonderlijke attributen vormen die op hun
beurt in verschillende modi tot uitdrukking worden gebracht — maar voor een hiérarchie van
ontelbaar vele individuel e substantiéle vormen, die in hun onderlinge samenspel de
gemeenschappelijke wereld uitdrukken zoals die door God is geschapen. Anders dan bij
Descartes, bij wie zich het probleem voordoet van de communicatie tussen geest en lichaam,
iser voor Leibniz slechts sprake van indirecte communicatie tussen in principe oneindig veel
‘blinde” monaden. Monaden percipiéren elkaar niet, maar hun reeksen van percepties drukken
elkaar wel uit (entr ‘expression) volgens een ‘vooraf bepaalde harmonie’: ‘dit verband met of
deze aanpassing van alle geschapen dingen aan elkeen en van elkeen aan alle andere, maakt
dat iedere eenvoudige substantie betrekkingen heeft die alle andere uitdrukken, en dat zij
derhalve een eeuwig, levende spiegel van het universumis.” (M856) ledere monade is
hiermee te begrijpen as een oneindige envelop die alle andere monaden in zich vouwt en zo
uitdrukking aan hen verleent, terwijl zo’n monade zich tevens als unieke ‘punt-vouw’
onderscheidt omdat er steeds wordt geplooid volgens een unieke variatie, vergelijkbaar met
een lachspiegel.

Voor Leibniz komt het probleem van de verbinding van het enkelvoudige en het
veelvoudige in de plaats van de eenheid van lichaam en geest. Toch maakt hij een consequent
onderscheid tussen het niveau van de materie en het niveau van de geest. Le pli opent daarom
met een tekening van een huis bestaande uit twee etages, dat dient als allegorische
samenvatting van de ‘structuur’ van Leibniz’ filosofische systeem. (Pli: 7/ 5) ‘De barok’,
schrijft Deleuze, ‘differentieert zijn plooien in twee richtingen, volgens twee oneindigheden,
alsof het oneindige twee etages had: de vouwen van de materie en de plooien van de ziel.’
(Pli: 5/ 3) Net zoals bij barokke palazzi een absoluut verschil bestaat tussen binnen en buiten,
of bij barokke kapellen tussen de massieve basis en het isolement van de koepel die aan het
geheel zijn eenheid geeft, maakt Leibniz een consequent onderscheid tussen enerzijds
redelijke monaden en anderzijds de overige monaden. (Pli: 39-40, 169/ 28-9, 124) Terwijl we
op de onderste verdieping een duizelingwekkende vitaliteit vinden die bestaat uit ‘de gewone

vormen of ruwe zielen’ van planten en dieren, verwikkeld in de vouwen van een masse brute,



zijn de menselijke zielen de jure ‘verheven’ boven de wetten van de fysica en uitverkoren tot
een metafysische orde waarin aleen nog de wet van de moraal van toepassing is. (M 882)
Terwijl de onderste verdieping bestaat uit louter ‘werkingsoorzaken’ en iedere vouw van de
materie de impressie ontvangt van alle andere in een oneindige passiviteit, bestaat de
bovenste verdieping uit de expressieve spontaniteit van volstrekt onafhankelijke
‘doeloorzaken’. (M879) Menselijke zielen verschillen niet van andere zielen omdat zij een
ander type substantie vormen (bijvoorbeeld de ziel alsres cogitans bij Descartes), maar
omdat ‘a het andere alleen voor hen gemaakt is, omdat de omwentelingen van de materie zelf
zijn ingericht op het geluk van de goeden en de bestraffing van de slechten.’ (Verhoeven,
1997: 146; M 888-9) Hiermee vormen menselijke zielen de ‘primitieve krachten’, die de
voldoende grond vormen voor de viscose cohesie van een vloeibare natuur vol ‘afgeleide
krachten’.

Hoewel er dus twee heterogene reeksen van oorzakelijkheid of twee ‘regimes van
uitdrukking’ bestaan, drukken de monaden van beide etages echter toch nog altijd dezelfde
wereld of — zoals Leibniz het noemt — dezelfde ‘stad Gods’ uit: ‘een hemels Jerusalem en een
aards Jerusalem, maar met de toppen van de daken en funderingen van dezelfde Stad van
God, en de twee verdiepingen van hetzelfde Huis’ (Pli: 161/ 119). En wat wordt uitgedrukt
(de wereld) bestaat slechts immanent aan zijn uitdrukkingen (de monaden). Vandaar dat het
model voor de barokke wereld wordt gevonden in origami, waarbij het vel papier niet
gesneden of geknipt mag worden en er geen elementen van buiten kunnen worden
toegevoegd. (Pli: 9/6; PS. 9, 81/ 11, 90) De verschillende vormen zijn stuk voor stuk
uitdrukkingen of ‘explicaties’ van een en hetzelfde ‘papier’ en tegelijk blijft dit ‘papier’
immanent of impliciet aan ieder afzonderlijke vorm. Wat wordt uitgedrukt is de ‘Plooi (Pli)’,
de interexpressie van alle monaden, om het even of zij nu anorganisch, dierlijk of redelijk
zijn. De wereld is een abstract maar levend weefsel, een virtuele veelvoudigheid — ‘iets dat
niet alleen veel delen heeft, maar dat ook op vele wijzen geplooid is’ (Pli: 5/ 3) — diede
monaden tegelijk verbindt en onderscheidt, geplooid tussen de ‘anorganische lichamen en
organismen, tussen organismen en dierlijke zielen, tussen dierlijke zielen en redelijke zielen,
tussen lichamen en zielen in het algemeen’. (Pli: 19/ 13)

Hiermee komen we tot de kern van Le pli: hoewel er steeds een onderscheid gemaakt
kan worden tussen twee ‘regimes van uitdrukking’ is dat onderscheid in relatie tot de
gemeenschappelijk uitgedrukte wereld nooit absoluut. Het organisme verhoudt zich tot
anorganische lichamen op dezelfde manier als de dierlijke ziel zich tot zijn organen verhoudt

en zoals uiteindelijk ook de menselijke ziel zich tot zijn lichaam vol dierlijke zielen verhoudt.



Tussen lichaam en ziel is het een komen en gaan van monaden. De verschillen hebben slechts
betrekking op twee verschillende manieren van plooien of organiseren van één en dezelfde
wereld: het verschil tussen individuen (molaire organisatie) en aggregaten (moleculaire
organisatie). (Pli: 139, 162-163 / 104, 119-120) Een orgaan is een bepaalde manier van
vouwen van anorganische massa zodanig dat er een synthetische eenheid aan wordt gegeven;
een dierlijke ziel organiseert de gevouwen eenheid van organische massa enzovoort. In plaats
van ‘lichaam en ziel’ of ‘deel en geheel” kunnen we dus beter spreken van een plooi, die de
delen met een geheel verbindt volgens een intrinsieke spontaniteit (doeloorzaken) én van een
vouw, die een deel slechts met andere delen verbindt volgens een extrinsieke onderverdeling
(werkingsoorzaken). (Pli: 132, 139-142 / 99, 104-106) Tussen deze twee regimes van plooien
en vouwen — een ‘verticale causaliteit’ en een ‘horizontale causaliteit” (Pli: 133-134 / 100) —
bestaat volgens Leibniz een vooraf bepaal de harmonie omdat ze beide betrekking hebben op
een en dezelfde wereld. (M887) De wereld of Plooi wordt a's het ware twee keer
ingeschreven: ze wordt ‘geactualiseerd’ in de metafysische plooien van de bovenste etage en
‘gerealiseerd’ in de fysieke vouwen van de onderste etage. Wat a deze plooien met elkaar
verbindt is een ‘barokke lijn’ of ‘zigzag® die immanent blijft aan alle monaden, een pure
multipliciteit, veelvoudigheid of menigvuldigheid: ‘De wereld is een oneindige curve diein
een oneindige veelheid van punten raakt aan een oneindige veelheid van curven, de curve met

een unieke variabele, de convergente reeks van alereeksen.” (Pli: 34/ 24)

Belichaming

In een beroemde, maar niet van hem zelf stammende metafoor heeft Leibniz het parallellisme
tussen kracht en perceptie — of het niveau van de materie en dat van de geest — vergeleken
met twee perfect gelijkgestelde klokken die ieder volgens een intern mechanisme exact
dezelfde tijd weergeven. (Verhoeven, 1997: 161-162) Maar binnen een monadol ogische
substantieleer verklaart deze vergelijking eigenlijk niets. Het verschil tussen ziel en lichaam is
namelijk niet dat tussen fysieke kracht en psychische perceptie, maar dat tussen de monade of
ziel op zich en het lichaam al's een samenvoeging of aggregaat van meerdere monaden. In
feite heeft een fysiek lichaam helemaal geen eigen werkelijkheid — het is geen substantie — en
bestaat de wereld van uitgebreidheid in tijd en ruimte aleen in de perceptie van een
vensterloze monade. ‘1k beschouw het al's nuttig voor een fundamenteel onderzoek van de
dingen om alle fenomenonen slechts te verklaren door de percepties van monaden zoals die
met elkaar overeenkomen, dus zonder er een lichamelijke substantie bij te betrekken. Op deze

manier wordt de ruimte een orde van coéxisterende fenomenen zoals de tijd een orde van



opeenvolgende fenomenen is en bestaat er geen absolute of ruimtelijke nabijheid of afstand
tussen monaden.” (Brief aan Des Bosses, 52, in: Look & Rutherford, 2007) Alsfenomeen is
het lichaam echter wel een reéel of ‘gegrond’ fenomeen voor zover het in harmonie is met de
percepties van andere monaden. (Loemker, 1989: 363-366) Mijn lichaam is werkelijk voor
zover de percepties van de monaden waaruit mijn lichaam is opgebouwd hetzelfde lichaam
weerspiegelen a's de percepties van mijn ziel die dit lichaam bewoont. In deze zin is het
lichaam echter niet langer een ‘extensief’ fenomeen in tijd en ruimte, maar een ‘intensieve’
relatie, een interexpressieve plooi of reeks van gebeurtenissen die niet los staat van de
monaden waartussen deze wordt uitgedrukt. Terwijl de driedimensionale euclidische ruimte
van onze ervaring (extensio) is afgeleid van de relatieve positie van fenomenen in de
perceptie en dus louter imaginair blijft, bestaan intermonadische relaties daarom in een
intensief spatium: de hecht ineengevouwen topol ogische orde van intensiteiten, die onder de
bergsoniaanse noemer van kwalitatieve veelvoudigheid ook in Deleuzes eigen werk, met
name in Différence et répétition, een cruciaerol vervult. (DR: 296-298 / 229-231; Pli: 28/
20)

Terwijl iedere monade per definitie de hele wereld uitdrukt en percipieert, doet geen
enkele monade dat volgens dezelfde intensiteit of ‘perfectie’. De intensiteit hangt af van de
zone van heldere expressie, van de situs, van het perspectief of — in Deleuzes woorden — van
het territorium. Hoewel het lichaam geen extensieve redliteit kent, is het juist het lichaam dat
deintensiteit van de perceptie bepaalt, omdat de ziel alleen viade intensieve relatie met de
monaden van zijn lichaam uitdrukking kan geven aan de rest van de wereld. Het lichaam als
aggregaat van monaden is dus het ‘huis’ of de ‘zetel” van de ziel: ‘Hoewel elke geschapen
monade heel het universum voorstelt, stelt zij zo nog duidelijker het lichaam voor waarmee
zij in’t bijzonder is verbonden en waarvan zij de entelechie [doeloorzaak] uitmaakt. En
omdat dit lichaam heel het universum uitdrukt door de samenhang van heel de materiein de
gevulde ruimte, stelt de ziel ook heel het universum voor in de voorstelling van dit lichaam,
dat haar op een bijzondere wijze toebehoort.” (M862) Een voorbeeld: de heldere zone van de
ziel van Adam bestaat uit ten minste vier heldere percepties: ‘de eerste man zijn’, ‘in een tuin
in het paradijsleven’, ‘een vrouw doen ontstaan uit een rib’ en natuurlijk ‘zondigen’. (Pli: 81
/ 60) Samen vormen zij een specifieke plooi van de wereld met de signatuur van Adam. Maar
de werkelijkheid of ‘gegrondheid’ ervan veronderstelt tevens haar realisatie in een intensieve
organische relatie tussen Adam en de overige zielen, die er direct bij betrokken zijn en zonder

welke zijn ziel niet in verband zou staan met de rest van het universum.



Leibniz verklaart deze intensieve relatie van de ziel met de monaden waaruit haar
organisme is gecomponeerd als volgt: Hoe groter de intensiteit, des te helderder de percepties
en des te groter de ‘macht’ van de ziel over andere monaden die dezelfde zone uitdrukken
volgens een kleinere intensiteit. De materiéle wereld is niet opgebouwd uit extensieve punten,
maar uit intensieve krachtplooien die een veelheid van monaden organiseren in organische
eenheden. Er is sprake van een intensieve relatie wanneer Adams ziel zijn percepties als het
warein zijn lichaam ‘projecteert’ (Leibniz, 1990: I, viii, 813). In een organisch aggregaat is
er atijd een dominante monade die heerst over een reeks ondergeschikte monaden, zijn
‘rekwisieten’ (M 870). Uit het gebruik van termen als projectie of heersen volgt echter niet dat
de reeks percepties van de afzonderlijke, gedomineerde monaden in Adams lichaam verandert
onder invloed van Adams ziel — dat zou slechts een fenomenale of extensieve verandering
impliceren en bovendien in strijd zijn met de blindheid van iedere monade op zich. Wat eruit
volgt is dat de heldere zones van expressie van de afzonderlijke gedomineerde monaden in
een door de dominante monade bepaalde relatie tot elkaar staan, zodanig dat een
gemeenschappelijke gebeurtenis of plooi het meest helder door de dominante monade wordt
uitgedrukt, terwijl de gedomineerde monaden op hun beurt andere intermonadische relaties
kunnen domineren waarbij weer andere monaden betrokken zijn. De ziel van Adam drukt de
fenomenen waar zijn rib bij betrokken is alleen op intensere wijze uit dan de dominante ziel
van zijn rib dat zelf doet. Zijn rib behoort dus niet toe aan zijn ziel omdat deze deel uitmaakt
van het extensieve fenomeen van zijn lichaam, maar omdat er een verschil in perfectie qua

perceptie van dat fenomeen bestaat.

Nomadologie

Maar hoe kan een dominante monade zo’n relationele eenheid tussen zijn monaden
bewerkstelligen? Waren monaden niet per definitie vensterloos en dus niet in staat om direct
kracht uit te oefenen op elkaar? (M851) Is het niet beter om te stellen dat de vooraf bepaal de
harmonie weliswaar de projectie van de geest in het lichaam garandeert, maar geen werkelijk
contact tussen een monade en zijn rekwisieten toelaat? In zijn correspondentie met de
Jezuitische priester Bartholomeus Des Bosses, die duurde van 1706 tot aan zijn dood,
probeert Leibniz dit probleem op te lossen door middel van een van zijn meest controversiéle
concepten: het vinculum substantiale, de keten of relatie die zelf ‘substantieachtig’ of
‘substantiérend’ is.® Leibniz stelde het vinculum voor als metafysische verklaring van de leer
van de ‘transsubstantiatie’, de substantiéle transformatie van een individu zonder dat er

sprake is van een metempsychose (zielsverhuizing) of van een fenomenale verandering van



diens lichaam. In de eucharistie neemt bijvoorbeeld de ziel van Christus niet de plaatsin van
de dominante monade van het brood, noch ziet het brood er opeens uit als het lichaam van
Christus. De manier waarop het lichaam van Christus aanwezig isin het brood is veelmeer
een intensief ‘Christus-worden’ van het brood. Er ontstaat een nieuw lichaam, omdat de
rekwisieten van het brood worden losgekoppeld van de substantiéle keten die is vastgemaakt
aan de dominante ziel van het brood en opnieuw gevangen worden onder een keten dieis
verbonden met het lichaam van Christus. Het brood ziet er nog steeds hetzelfde uit en zijn
voormalig requisitoire monaden vinden nog steeds de bron van hun percepties in zichzelf.
Maar ze maken nu deel uit van een nieuwe keten waarin de configuratie van hun heldere
zones of intensiteiten zodanig is veranderd dat een gemeenschappelijke gebeurtenis het
helderst door een andere monade dan voorheen wordt uitgedrukt en het brood dus van
essentie is veranderd. (Frémont, 1981; Look & Rutherford, 2007)

Uitgerekend in deze verklaring van het belangrijkste sacrament van de katholieke kerk
vindt Deleuze de sleutel tot zijn eigen transformatie van Leibniz’ monadologisch
essentialisme in een systeem van nomadol ogisch worden. Ten eerste levert het vinculum de
mogelijkheid voor een lezing van Leibniz waarin de belichaming voorop staat. Het fundeert
de Plooi tussen de etages van het barokke huis niet top down, vanuit de globale organisatie
van vooraf bepaalde harmonie tussen alle monaden, maar bottom up, als een “echo” daarvan
in lokale koppelingen of assemblages die slechts op een beperkt aantal uitwisselbare monaden
van toepassing zijn: ‘de ‘monadologische’ gezichtspunten kunnen slechts onderling worden
verbonden op een nomadisch viak’ (MP: 616 / 494). Zeker, voor Leibniz is het vinculum niet
meer dan een extra (want niet substantiéle) toevoeging die de zelfverwerkelijking van een
dominante ziel op de bovenste verdieping in een organisch aggregaat op de onderste
verdieping garandeert. De redelijke monaden blijven de onveranderlijke, primaire krachten,
waarnaar de hele natuur zich dient te plooien en die dus al's het ware de transcendente ‘haken’
vormen waaraan de barokke Plooi is opgehangen. (Pli: 147 / 109) Een substantiéle keten kan
hiervan nooit ‘losgehaakt” worden. Als dat wel gebeurde zou met de samenstelling van het
organisme waarin mijn ziel huist ook de voor mijn ziel karakteristieke intensiteit veranderen.
Vanuit de christelijke doctrine van de onsterfelijkheid van de ziel is zo’n metamorfose
ontoelaatbaar. Anders dan voor Leibniz gaat voor Deleuze de “vinculaire’ configuratie van
monaden echter niet terug op ‘het oordeel van God’, maar op een immanente compositie, die
ook al's zodanig geaffirmeerd dient te worden. Het voorbeeld van de eucharistie biedt voor
hem dan ook vooral een illustratie van de spinozistische imperatief dat wij nog helemaal niet

weten wat ons lichaam vermag en dat wij er dus mee moeten experimenteren. (Laake, 2001)



Natuurlijk is de eucharistie een bovennatuurlijke zaak, waarin een onmiddellijke en
volledige verandering plaatsvindt die in de natuur niet mogelijk is. Leibniz ontkent dan ook
dat zo’n verandering op natuurlijke wijze volledig en op een enkel ogenblik kan plaatsvinden.
(M872) Maar terwijl volgens de klassieke, op Aristotel es gebaseerde theologie ‘mensen geen
dieren kunnen worden omdat er geen transformatie van essentiél e vormen bestaat’, vindt er
tussen monadische substanties “niet alleen een heleboel activiteit van demonische lokale
transporten plaats, maar een natuurlijk spel van dit-heden, gradaties, intensiteiten,
gebeurtenissen en accidenten die individueringen vormen die totaal verschillen van die van de
welgevormde subjecten die [deze transporten, SvT] ontvangen.” (MP: 309-10/ 252-3) Geen
enkel organismein staat om voor altijd dezelfde monaden vast te houden. Integendeel, er
stroomt door iedere molaire organisatie een ‘eeuwige flux’ van pro tempore requisieten die
van de ene assemblage overgaan in de volgende. (M871) Waar Leibniz’ dit ‘natuurlijke spel’
van interorganische activiteit echter nog langs morele weg probeert in te dammen door iedere
monade vast te ketenen aan zijn ‘eigen’ organische aggregaat (de absol ute onherleidbaarheid
van de bovenste verdieping tot de onderste), is Deleuze’s ‘schizofrene’” worden een
‘natuurlijk’ experiment met de ‘moleculaire’ organisatie van het lichaam, waarin sommige
deeltjes of rekwisieten van het lichaam een functie krijgen die verschilt van de functie
voorgeschreven in de ‘molaire’ organisatie. Hond-worden, een favoriet voorbeeld van
Deleuze, kun je dus zien a's een nieuwe vinculaire configuratie van delen van het lichaam —
op zo’n manier dat zij niet langer een menselijke ziel maar die van een hond als
gemeenschappelijke gebeurtenis uitdrukken: ‘Het gaat er niet om een hond te imiteren, maar
om je organisme een compositie te laten binnengaan met iets anders, zodanig dat, als functie
van de relatie van beweging en rust, of moleculaire nabijheid, waarin zij binnengaan, de
deeltjes van het nieuw gecomponeerde aggregaat hondachtig zijn.” (MP: 335-336, 103/ 274-
275, 81)

Ten tweede vormt het vinculum voor Deleuze het vertrekpunt voor een ethische en
zelfs politieke lezing van Leibniz. Le pli bevat hiervoor in feite maar één expliciete
aanwijzing, wanneer Deleuze schrijft dat ‘wanneer de barok vaak is geassocieerd met een
crisis van het kapitalisme, dan omdat de barok gepaard gaat met een eigendomscrisis, een
crisis die verschijnt met de komst van nieuwe machines in het sociale veld [bv.
bureaucratisering] en met de ontdekking van nieuwe levende wezens in het organisme’. (Pli:
148/ 110; Pp: 215/ 157) Niet alleen een individueel organisch lichaam, maar ook een sociaal
of politiek lichaam wordt gedefinieerd door een vinculum, bijvoorbeeld in overeenstemming

met een global e essentie zoals een natiestaat. Het vinculum is dan te begrijpen als het



‘cement’ van de samenleving. Het biedt een antwoord op de vraag hoe een wanorderlijke
menigte kan worden geplooid tot de Respublica Christiana. In Mille plateaux lijkt het begrip
van consistentie als het “bijeenhouden’ van heterogene elementen of de consolidatie van
aggregaten dan sterk op Leibniz geént, bijvoorbeeld in de theorie van stratificatie door een
‘apparaat van gevangenneming’, dat de intensieve relaties waarin het zichzelf effectueert
‘vergrendelt’ in een specifieke organisatie. (MP: 54 / 40)

In het algemeen stellen Deleuze en Guattari dat ‘iedere samenleving, en ieder
individu, wordt geplooid volgens twee segmentariteiten tegelijk: de een molair, de ander
moleculair.” (MP: 260/ 213) In Le pli gaat Deleuzes belangstelling daarom vooral uit naar de
‘marginale’ of ‘ongebonden monaden’, die in een specifieke assemblage het minst aan het
functioneren van het lichaam van de dominante monade bijdragen en dus het makkelijkst aan
relaties van overheersing ontsnappen. Dat zijn de moleculaire intensiteiten die een organisch
gedefinieerd aggregaat in contact brengen met nieuwe substantiéle ketens. (Pli: 157 / 116)
Vanuit het organicistische perspectief van een dominante monade biedt de flux van
rekwisieten, het groeien en vergaan van een lichaam, een beeld van de natuurlijke
transformatie van dingen zoals geboorte, leven, dood enzovoort. De substantiéle keten blijft
altijd hetzelfde en de structuur ervan is georiénteerd op de behoefte van de dominante
monade. Vanuit moleculair perspectief zijn de gedomineerde monaden echter slechtstijdelijk
de rekwisieten van een contingente keten van dominantie en is het juist de keten zelf die
uitwisselbaar is: Ik bevind mij aan de rand van een massa, in de periferie; maar ik maak er
deel van uit, ik ben ermee verbonden door een van mijn uitersten, een hand of voet.” (MP: 41
/ 29) Je zou dus kunnen zeggen dat Leibniz, volgens Deleuze, de hiérarchie tussen individu en
aggregaat of collectiviteit ‘fundamenteel’ en ‘steeds weer omkeerbaar’ maakt. (Pli: 145-6,
152-153, 162-163 /108-9, 112-3, 120) Een assemblage is niet noodzakelijkerwijs een
organisme maar kan ook een gedeindividueerd massafenomeen zijn. ledere monade bezit een
lichaam, maar dit lichaam kan best op zijn beurt deel uitmaken van een ander lichaam
gedomineerd door een andere monade. Een vinculum biedt een lokale consistentie in een
chaotische veelvoudigheid zonder dat het altijd even duidelijk is wie de bezitter isen wie
bezeten wordt: ‘meutesin massa’s en massa’s in meutes’. (MP: 47 / 34)

Uiteindelijk is het vinculum voor Deleuze niet alleen de organische pees die de
dominante monaden van de bovenste etage in staat stelt hun transcendente heerschappij over
de onderste etage uit te oefenen, maar tevens een paradigma voor de immanente productie
van een lichaam zonder organen. Er zijn wel organische assemblages, maar deze zijn

provisorisch en vertegenwoordigen niet langer het ‘oordeel van God’. In Mille plateaux



noemen Deleuze en Guattari zulke organen ook wel “dit-heid assemblages’: ‘Een gradatie,
een intensiteit, is een individu, een Dit-heid die intreedt binnen een compositie met andere
gradaties, andere intensiteiten, om een ander individu te vormen.” (MP: 310/ 253) Deze
assemblages vormen niet langer een continulm met de intermonadische Plooi tussen twee
strikt gescheiden niveaus van natuur en moraal (hoe uitwisselbaar ook), maar maken deel uit
van een ‘diagonaal’ of Superplooi’ (Surpli) die dwars door unificerende organisatievormen
heen loopt en het interieur van individuele monaden infiltreert met en onderwerpt aan een
constitutief buiten. (Pli: 188/ 137; F: 140/ 131) Monaden zijn niet langer eeuwige
substantiéle vormen of essenties, die allemaal een vaste plaats kennen in wat de
Neoplatonisten de ‘Grote Keten van het Zijn’ noemden, maar ‘accidentele vormen’ of ‘half
open’ ‘nomaden’ die een ‘wereld van inbezitneming in plaats van geslotenheid’ bewonen.
(DRF: 244/ 261; Mli: 188, 111/ 137, 81) Zowel het lichaam als de ziel worden in deze
transcendentiel oze wereld niet langer organisch gedefinieerd, maar machiniek, als
assemblages in assemblages, ad infinitum. In Leibniz’ eigen woorden, die vooruitwijzen naar
het door Deleuze en Guattari voorgestelde concept van een alles omvattende natuur as
oneindig plooibare ‘abstracte machine’ (MP: 312/255): ‘Een natuurlijke machine blijft nog
machine in haar geringste onderdelen en, wat nog meer is, zij blijft altijd dezelfde machine
die zij geweest is, en zij wisselt alleen maar van gedaante door de verschillende plooiingen
die zij ondergaat.” (Verhoeven 1997, 148; M 864)

Het bar okke Gesamtkunstwerk

Hoewel nooit met zoveel woorden, stelt Deleuze de oneindige Plooi tussen de twee etages
van de barokke wereld, of de diagonale plooi van de neo-barok, niet aleen gelijk aan een
lichaam zonder organen, maar ook aan het oscillerende brein-membraan tussen de ziel en de
impressies die zij van buiten ontvangt via de zintuigen dat Leibniz aanhaalde in zijn
Nouveaux Essais. Het vinculum vervult daarbij de rol van de gespannen draad: ‘Leibniz
construeert een enorme barokke montage tussen de onderste verdieping, doorboord met
raampjes, en de bovenste verdieping, blind en afgesloten, maar tegelijk ook resonerend al sof
het een muzikale salon betreft die de zichtbare bewegingen van beneden vertaalt in geluiden
boven.” (Pli: 6/ 4) Het vinculaire brein wordt hiermee een gemeenschappelijke plooi diein
iedere ziel volgens een andere variatie naar binnen wordt gevouwen, een gemeenschappelijke
buitenkant van al die heterogene binnenkanten, waarmee en waarin de wereld tot uitdrukking
wordt gebracht, en waarop ziel en lichaam niets dan elkaars inversen zijn. Als de fenomenale

wereld het spel isen de ziel het theater, dan is het brein-membraan het gemeenschappelijke



compositievliak van de barokke operain haar geheel, verdeeld over en georganiseerd in
oneindig veel |okale compartimenten.

Kunstcritici en historici hebben altijd moeite gehad om een definitie van de barok te
geven. Voor Deleuze is het uiteindelijk aan de filosofie om een concept voor de barok voor te
stellen. Hiermee stelt hij niet dat de filosofie het allemaal beter weet dan andere disciplines,
maar dat zodra er een concept wordt gemaakt er filosofie wordt beoefend. Zelfs— of juist —
wanneer de non-filosofie daarbij het enige criterium vormt.* De centrale vraag van Le pli luidt
dan ook ‘of Leibniz de barokke filosoof par excellenceis of dat hij een concept vormt dat in
staat is om de barok op zich te laten bestaan.” (Pli: 47 / 33) Met andere woorden: is Leibniz
het conceptuel e personage of perspectief dat het best in staat is de signatuur van de barokke
kunst tot uitdrukking te brengen?

Deleuze opent Le pli met de bewering dat de barok niet verwijst naar een essentie,
maar naar ‘een praktische functie, een kenmerkende trek.” (Pli: 5/ 3) Deze praktische functie
is, zoals we hebben gezien, de oneindige plooi. Buiten de barok is de plooi toch steeds
beperkt gebleven tot een accidenteel attribuut van een essentiéle vorm. Het is altijd een
geidentificeerd ‘iets’ wat geplooid is. Pasin de barok wordt de plooi zelf constitutief voor de
vorm en identiteit van het kunstwerk. In de sublieme vormen van de beel dhouwwerken van
Bernini geeft het marmer uitdrukking aan plooien die niet door het uitgebeelde lichaam
kunnen worden verklaard. In de ruime, opgezwollen kleding aan het hof van Lodewijk Xiv
gaat het lichaam schuil onder een ogenschijnlijk oneindig geplooide textuur. Enin de
architectuur van barokke kerken en palazzi staat de facade als het ware los van het interieur
en ontvangt eerder het stempel van een oneindig en constitutief ‘buiten’. In alle gevaleniser
sprake van een ‘autonomie van de plooi’, die de loutere ‘replicatie’ van de contouren van een
eindig lichaam te boven gaat. De plooi drukt een ‘kracht’ of ‘intensiteit’ uit die zelf
ongevormd blijft en is daarmee de ‘eigenaardige, tussenliggende of veeleer originele zone’
(Pli: 162/ 119) die aan iedere vorm vooraf gaat. Anders gezegd: de barokke kunstenaar wil
geen representatie van een plooi geven, maar de expressieve plooi zelf. In plaats van de
klassieke figuratie van de renaissance of het achttiende-eeuwse classicisme zou je barokke
kunst daarom “abstracte kunst (art informel) par excellence’ kunnen noemen. (Pli: 49/ 35)

Voor Deleuze geldt de barok al's voorloper van het expressionisme voor zover zij een
breuk impliceert met de classicistische, op Alberti teruggaande perspectivische ruimte van de
renaissance. In Le pli grijpt hij regelmatig terug op een aan de Deense linguist Louis
Hjelmslev ontleend expressionistisch schema om te beschrijven hoe de statische relatie tussen

vorm en materie (het aristotelisch ‘hylomorfisme”) in de barok plaatsmaakt voor de



excessieve relatie tussen kracht en materiaal. (Pli: 48-64 / 34-38) Dit schema heeft twee
cruciale kenmerken. Ten eerste is de plooi geen ‘vorm van inhoud’, een gietvorm die materie
organiseert volgens een voorgevormde vorm, maar eerst en vooral een ‘vorm van
uitdrukking’, een dynamische functie van de ongevormde krachten die het kunstwerk
doorkruisen en waarvan de uiteindelijke vorm slechts de resultante is. Bernini beeldhouwt
geen lichaam bedekt met een gekreukelde jas, maar bewerkt een materiaal van wisselende
textuur en destilleert er een lichaam uit dat verborgen blijft onder een draperie van velours.
De plooien van de tuniek van Bernini’s Extase van Heilige Theresia drukken krachten uit die
worden uitgeoefend op het materiaal en ‘keren’ dit lichaam zo ‘binnenstebuiten’. (Pli: 166 /
122) Ten tweede is 0ok het materiaal dat wordt gebruikt in de barokke kunstpraktijk niet
langer onverschillig tegenover een vorm die er als het ware van buitenaf aan wordt
opgedrongen. In plaats van de ongedifferentieerde ‘substantie van de inhoud’ is de materie
een altijd al voorgevormd ‘materiaal van uitdrukking.” Wat telt in een kunstwerk is dus niet
zozeer de extensieve vorm in het hoofd van de kunstenaar of de figuratieve of narratieve code
van de cultuur waarin de gevormde materie een rol zal spelen, maar de intensieve plooien van
het rauwe materiaal dat wordt gebruikt, bijvoorbeeld de aderen in het marmer. Er is geen
ideaalbeeld of model waaraan het kunstwerk moet voldoen, veelmeer ‘verloopt de zoektocht
naar een model direct via de keuze van het materiaal.” (Pli: 51-52, 165-166 / 37, 122)

De barokke kunstopvatting heeft belangrijke consequenties, zowel voor het subject als
voor het object van de kunst. Net zoals voor Leibniz de wereld altijd a is voorgeplooid,
vormt in de barok niet het intentionele bewustzijn van de kunstenaar, maar de voorgepl ooide
textuur van ‘zijn” materiaal het uitgangspunt en genetisch element van het uiteindelijke
kunstwerk. Sterker nog, het is pas in de experimentele praktijk van het ontvouwen van wat in
potentie a in het materiaal aanwezig is, dat ook het zelfreflectieve kunstenaars- en
toeschouwersubject ontstaat — een “superject’ (Whitehead) dat in retrospectief aan het
creatieve proces wordt toegevoegd. (Pli: 27, 106 / 20, 78) Dit betekent ook dat het kunstwerk
nooit af komt, omdat er altijd nieuwe krachten zijn waaraan het materiaal kan en zal worden
onderworpen. In plaats van het kunstwerk al's object spreekt Deleuze daarom — met een begrip
van Bernard Cache, zijn toenmalige student en inmiddels een gevestigde naam in de
designwereld — van een ‘objectiel’, een object dat, in plaats van te worden gedefinieerd door
derigide ‘mal’ van een vooraf vastgelegde vorm, een voortdurende modul atie ondergaat: ‘De
nieuwe status van het object verwijst niet langer naar een ruimtelijke gietvorm, met andere
woorden naar een relatie van vorm en materie, maar naar een tijdelijke modulatie die zowel

het begin van een voortdurende variatie van materie als een voortdurende ontwikkeling van



vorm impliceert.” (Pli: 26/ 19) Vanaf het moment dat het kunstwerk niet langer
ondergeschikt wordt gemaakt aan hylomorfische prefiguratie is het onmogelijk om een begin
of einde van deze voortdurende variatie of ontwikkeling vast te leggen. Modulatie begint
altijd ‘in het midden’, tussen materie en vorm, en verloopt van plooi naar plooi — plooi
volgens plooi (pli selon pli), schrijft Deleuze met Mallarmé — waarbij iedere plooi een nieuwe
potentiéle vervorming in zich draagt. Het is de taak van de kunst om de plooien van de
textuur die de materie reeds bezit voort te zetten en te variéren in een steeds verdergaande
ontwikkeling van de vorm.

We zien dus waarom Deleuze in Leibniz dé filosoof van de barok kan herkennen.
Leibniz’ filosofie, zo luidt de stelling van Le pli, is niets anders dan ‘de formele afleiding van
de plooi’ zelf. Leibniz biedt een perspectief op de barok die een oneindige en continue
‘barokke lijn” zichtbaar maakt, die niet alleen ‘precies volgens de plooi verloopt’, maar die
tevens ‘architecten, schilders, muzikanten, dichters en filosofen met elkaar verbindt’. (Pli: 48
/ 34) Viazijn werk verschijnt de barok als ‘theater van natuur en kunst’ en de levende
machine van de natuur als universeel Gesamtkunstwerk: de barok is een soort totaaltheater dat
uiteindelijk de hele breedte van de fysieke wereld in zijn harmonieuze performance opneemt.
Zijn filosofieis, net als die van Deleuze zelf, als een ‘opera’ van affecten, percepten en
concepten, ‘zodanig dat het niet langer mogelijk is om te zeggen waar de een eindigt en de
ander begint, waar het zintuiglijke eindigt en het verstandelijke begint.” (Pli: 166-169 / 123-
124, 162, 88/ 119, 66; Pp: 224 / 165) Plooien zijn niet alleen een eigenschap van barokke
kleding, maar tevens constitutief voor lichamen, rotsen, water en aarde, ‘zelfsin die mate dat
een soort materiaal in zichzelf de plooien van een ander soort uitdrukt, zoals in Renonciats
houtsnijwerk, waarin Libanees cederhout verandert in een plastisch dekzijl of het dennenhout
‘katoen en veren’ wordt.” (Pli: 52/ 37) De plooi overschrijdt dus niet alleen de ‘vorm van
inhoud’ van een individueel kunstwerk, maar overschrijdt ook de grenzen van afzonderlijke
artistieke disciplines, zodat de ene kunst wordt voortgezet in de volgende en er een
‘gemeenschap van de kunsten’ (FB: .../ 56) ontstaat of een ‘aaneenschakeling van kaders
waarvan elk wordt overschreden door een materie die er dwars doorheen gaat’: ‘[H]et
schilderij overschrijdt zijn kader en wordt gerealiseerd in polychroom gebeeldhouwd marmer;
het beeldhouwwerk gaat verder dan zichzelf en wordt voltooid in de architectuur; en op haar
beurt ontdekt de architectuur haar frame in de facade, maar dit frame zelf maakt zich los van
het interieur en treedt in zo’n relatie tot de omgeving dat architectuur zich realiseert in
stadsplanning.” (Pli: 167 / 123-124)



Uiteindelijk vormt de barok één groot ‘compositievliak’, dat gemeenschappelijk is aan
alle kunsten en in ontelbare plooien is geschikt. Bij Leibniz is de plooi afgeleid van de
totaliteit van de wereld zoals zij door God in een vooraf bepaal de harmonie is gecomponeerd.

Van het brein als snaar tot en met de ‘concertante’ stijl van Rameau en de opera’s aan
het hof van Lodewijk X1V is het volgens Deleuze uiteindelijk de muziek waaruit Leibniz de
principes voor de compositie van de wereld kan afleiden. ‘[A]lsof Leibniz steeds de
innovaties in de barokke muziek volgde terwijl opponenten bleven vasthouden aan oudere
concepties.” (Pli: 109-112, 174-189 / 80-82, 127-137) Of zoals Deleuze met een voor Le pli
typerend chiasme stelt: we gaan ‘niet van monaden naar harmonie, maar van harmonie naar
monaden. Harmonie is monadol ogisch omdat monaden van begin af aan harmonisch zijn.’
(Pli: 176/ 129) Het barokke huis is opgebouwd uit melodie (onderste verdieping) en
harmonie (bovenste etage). De melodie is als de eindel oze variatie van een oneindig aantal
contrapuntische thema’s. Maar ook a is het aantal melodieuze lijnen oneindig, de barok is
steeds in staat om een harmonie te reconstrueren. De functie van de bovenste etage is om een
soort ‘hogere eenheid’ te bewerkstelligen, ‘waarnaar de andere kunsten streven als zovele
melodische lijnen’. (Pli: 174-175/ 127-128) Leibniz’ metafysische geschriften bieden dan
ook een soort ‘classificatie van akkoorden’, afgeleid van de harmonieleer van zijn tijd:
redelijke monaden zijn al's majeurakkoorden die op harmonieuze wijze resoneren, andere
monaden zijn a's mineurakkoorden die alleen maar een lokaal en instabiel akkoord vormen,
en ten dlotte zijn er de dissonante akkoorden die nog wachten op hun toekomstige plaats of
identificatie binnen de universele harmonie. (Pli: 179/ 131) Verder is er de substantiéle keten
als basso continuo en het principe van continuiteit als voortdurende homofonie dat een
eenheid van motief garandeert ondanks de tonale verschillen. (Pli: 185/ 135) De definitie van
de barok luidt voor Deleuze dan ook uiteindelijk ‘polyfonische harmonie of contrapunt in
akkoorden’ (Pli: 186/ 136): ‘[1]n het uiterste geval bereikt het materiéle universum een
eenheid van horizontale en collectieve uitgebreidheid, waarin de melodieén van ontwikkeling
zelf intreden in contrapuntische relaties, die allen buiten hun kader treden en het motief van
een ander vormen zodanig dat de Natuur in haar geheel een immense melodie en stroom van
lichamen wordt. En deze collectieve eenheid in uitgebreidheid is niet in tegenspraak met die
andere eenheid, de subjectieve, conceptuel e, spirituele, harmonische en distributieve eenheid,
maar is er juist afhankelijk van, voor zover deze een lichaam wordt gegeven, net zoals een
monade een lichaam en organen nodig heeft zonder welke zij de natuur niet zou kennen.” (Pli:
185/ 135) Anders gezegd, de barok ziet zich gedwongen om iedere transcendente Harmonie

te vervangen door de immanente consi stentie tussen de oneindig gediversifieerde plooien van



het brein, dat nu verschijnt als de eeuwige wederkeer van het Zelfde of het univocale Refrein:

een door allen gedeelde Echo spiegeling zonder oorsprong of origineel (Pli: 150/ 112).

L eibniz vandaag

Het ‘et le baroque’ in de ondertitel van Le pli onderstreept dat alle mogelijke registers van het
barokke tijdperk worden opengetrokken, van allegorische narrativiteit in de Theodicee tot en
met de fijne plooien van Bernini’s scul pturen, van het chiaroscuro bij Caravaggio tot en met
de harmonieleer van Rameau en van de projectieve geometrie van Desargues tot en met de
bewegingswetten van Huygens. De barok is voor Deleuze echter niet een historisch bepaalde
verzameling van culturele kenmerken, maar een creatieve praktijk diein zekere zin tijdloos is
en behalve in de muziek ook terugkeert in de modernistische schilderkunst (Klee, Dubuffet,
Fautrier, Rauschenberg, Hantai), architectuur (Gropius, Loos, Le Corbusier), literatuur
(Mallarmé, Proust, Borges, Michaux, Leblanc, Gombrowicz), embryologie en evolutionisme
(Cuvier, Geoffroy Saint-Hilaire), muziek (Berio, Cage, Stockhausen, Boulez), wiskunde
(Mandelbrot, Thom), psychiatrie (Clérembault, Fechner) of — om aan Deleuzes referenties
nog enkele hedendaagse voorbeeld toe te voegen — de blob-architectuur van Greg Lynn, de
‘DNA-origami’ van Paul Rothemund, de wiskundige origami van Erik Demaine of de
gevouwen dollarbiljetten van Won Park. Hun werk bevat de kenmerkende trekken die,
wanneer ‘zij streng worden toegepast, de extreme specificiteit van de barok verklaren en
tevens de mogelijkheid bieden om dit concept zonder willekeurige extensie op te rekken
voorbij zijn historische grenzen.” (Pli: 48/ 34)

Wat voor de barok geldt, kan tevens worden gezegd van Leibniz. Zijn filosofie vormt
geen eeuwige essentie, maar een filosofisch systeem dat aan voortdurende modulatie is
onderworpen. Maar is Deleuzes lezing van Leibniz legitiem? Zijn citaten zijn exact en er is
zeker geen sprake van willekeur. Toch is de vraag verkeerd gesteld. Wat telt is niet wat
Leibniz’ citaten betekenen, maar aan welke krachten of aan welke wereld ze uitdrukking
kunnen verlenen: ‘elk creatief werk bestaat in een nieuwe manier van plooien aangepast aan
nieuwe materialen.” (Pp: 215/ 158) Deleuze vangt Leibniz als het ware onder een nieuw
vinculum en voegt aan de historische gebeurteni ssen waaromheen het conceptueel personage
van Leibniz is gecontrueerd, zoals ‘werken voor de koning’, ‘schrijven van de monadologie’,
‘ontdekken van de calculus’ en ‘advocaat van God in de Theodicée’, een nieuwe gebeurtenis
toe: ‘herwaarderen van ale waarden’. (Goffey, 1992)

Op deze manier strekt strekt de invlioed van Leibniz zich uit tot in de diepste porién
van Deleuzes werk. Aan het einde van zijn leven heeft Deleuze gezegd dat hij zichzelf ziet als



een ‘klassieke filosoof”’ in de zin van Leibniz, als een filosoof voor wie systeem en filosofie
identiek zijn. (DRF: 338/ 361) Dit impliceert echter geenszins dat de filosofie een gesloten
systeem moet vormen. Reeds in de praktijk van Leibniz’ filosofie zien we dat het systeem
nooit afkwam. Zoals Leibniz zelf schrijft in een citaat dat Deleuze zeer dierbaar is. ‘Toen ik
dat alles zo had vastgesteld, had ik het gevoel de haven binnen te lopen. Maar zodra ik begon
na te denken over de verbinding van de ziel met het lichaam, werd ik a's het ware weer in
volle zee teruggeworpen.” (Verhoeven, 1997: 150; Pp: 129, 142, 206 / 94, 104, 151; QPh: 27,
196/ 22, 208; DRF: 318/ 340)

Literatuur

Arthur, T.W. (red.) (2007), The Labyrinth of the Continuum. Writings on the Continuum
Problem, 1672-1686, The Y ale Leibniz, New Haven/London: Y ae University Press.
Bouquiaux, L. (2006), ‘Plis et envel oppements chez Leibniz’, Cormann, G., Laoureux,

S. & Piéron, J. (red.) (2006), Différence et identité. Les enjeux phénoménol ogiques du pli,
Hildesheim/Zurich/New Y ork: Georg Olms Verlag.

Bredekamp, H. (2004), Die Fenster der Monade. Gottfried Wilhelm Leibniz’ Theater der
Natur und Kunst, Berlin: Akademie Verlag.

Frémont, C. (1981), L ‘Etre et la relation, met 37 brieven van Leibniz aan Bartholomeus Des
Bosses en een voorwoord door Michel Serres, Paris: VRIN.

Gerhardt, C.1., 1875-90, Die philosophischen Schriften von G.W. Leibniz, Berlijn: Weidmann.
Goffey, A, (1992), ‘The cruelty of the (neo-) Baroque’, in: Pli. Warwick Journal of
Philosophy, 4(1-2), p. 67-79.

Lagke, M. (2001), ‘Deleuzian ‘Becomings’ and Leibnizian Transsubstantiation’, in: Pli.
Warwick Journal of Philosophy, nr. 12, p. 104-117.

Leibniz, G.W. (1990), Nouveaux essays sur | ‘'entendement humain, becommentarieerd door
Jacques Brunschwig, Paris. GF Flammarion.

Leibniz, G.W. (1991), Monadologie, vertaling en geannoteerd. door F.P.M. Jespers, Kampen:
Kok Agora.

Loemker, L.E. (1989), Gottfried Wilhelm Leibniz. Philosophical Papers and Letters,
Dordrecht: Kluwer.

Look, B. & Rutherford, D. (2007), The Leibniz— Des Bosses Correspondence, New

Haven: Y ale University Press.

Tuinen, S. van, (2009a). “Verwikkeld in een soort van serpentine’: Deleuzes concept van het

mani érisme tussen Bacon en de barok’, in: Esthetica (http://esthetica.nge.nll).



http://esthetica.nge.nl/

Tuinen, S. van, (2009b), ‘A Transcendental Philosophy of the Event. Deleuze’s Non-
Phenomenological Reading of Leibniz and the Fold’, in: Tuinen, S. van & McDonnell, N.
(eds., 2009), Deleuze and the Fold. A Critical Reader, New Y ork: Palgrave Macmillan.
Verhoeven, C. (1997), Leibniz. Filosoof van de zevende dag, essays en bloemlezing,

Best: Damon.

! \/oor een uitgebreide discussie van Deleuzes relatie tot de fenomenologie met betrekking tot
Leibniz en de plooai, zie: Van Tuinen, 2009b.

%1k heb er steeds voor gekozen pli met plooi te vertalen en repli met vouw, overeenkomstig
de— in veel andere gevallen onbetrouwbare — Engelse vertaling met respectievelijk fold en
pleat.

3 Voor Michel Serres, wiens Leibniz-interpretatie alleen al daarom cruciaal is voor die van
Deleuze omdat ook hij in Leibniz een architect van de plooi herkent, vormt de leer van de
samengestel de substanties en de substantiéle keten daarom niets minder dan een tweede,
relationele monadologie die volgt op een eerste, meer atomistische monadologie. (zie zijn
‘Préface’ in: Frémont, 1999: 7-9) Deleuze lijkt zich bij Frémont en Serres aan te sluiten, wat
uit historisch perspectief meteen het meest controversiéle element van Le pli vormt,
aangezien deze bijna sociologische interpretatie in het recente L eibniz-onderzoek ter
discussie is gesteld. (Look & Rutherford, 2007)

* Deleuzes probleemstelling is illustratief voor wat het volgens hem betekent om een concept
te creéren en verdient daarom in extenso te worden geciteerd: ‘De beste uitvinders van de
barok, de beste commentatoren hebben bedenkingen gehad bij de consistentie van het begrip,
verward door de arbitraire extensie die het ondanks hen zelf riskeerde te nemen. Men behielp
zich door het te beperken tot één genre (architectuur), of tot steeds beperkter bepaalde
periodes en plaatsen, of zelfs door radicale afwijzing: de barok heeft nooit bestaan. Niettemin
is het vreemd om de existentie van de barok te ontkennen zoas men eenhoorns en roze
olifanten loochent. Want in dat geval is het concept gegeven, terwijl het in het geval van de
barok nodig is te weten of een concept kan worden uitgevonden dat in staat is (of niet) er een
existentie aan te verlenen. Onregel matige parels bestaan, maar de barok heeft geen enkele
reden te bestaan zonder een concept dat zijn grond vormt. Het is eenvoudig om de barok niet-
bestaand te maken, het volstaat om er geen concept van voor te stellen.” (Pli: 47 / 33, voor een
vergelijkbaar argument met betrekking tot cinema. C2: 365-366 / 280; Pp: 82-83 / 57-58)

> \/oor een diepgaand onderzoek naar de cruciale rol van haptische en visuele beelden in
Leibniz’ denken, zie: Bredekamp, 2004.



This document was created with Win2PDF available at http://www.win2pdf.com.
The unregistered version of Win2PDF is for evaluation or non-commercial use only.
This page will not be added after purchasing Win2PDF.



http://www.win2pdf.com

