
Final author s version, first published in: Romein, Ed & Schuilenburg, Marc & Tuinen, 

Sjoerd van (eds.). Deleuze Compendium, Amsterdam: BOOM, pp. 161-81. 

Contact the author at: vantuinen@gmail.com

  
Le pli 

Sjoerd van Tuinen, Faculteit der Wijsbegeerte, Erasmus Universiteit Rotterdam  

Wat betekent het vandaag om Leibniziaan te zijn? (CGD: 1980, 1986, 1987) Deze vraagt 

vormt het leidmotief van Deleuzes colleges over Leibniz en wordt uiteindelijk beantwoord in 

Le pli. Leibniz et le baroque uit 1988. Zoals bekend schrijft Deleuze niet over andere 

filosofen, maar met hen, en dan vooral met filosofen die deel lijken uit te maken van de 

geschiedenis van de filosofie, maar er tegelijkertijd in een opzicht, of helemaal, aan 

ontsnappen: Lucretius, Spinoza, Hume, Nietzsche, Bergson . (D: 34) Vergeleken met deze 

wilde denkers ligt de keuze voor de ijdele hofintellectueel, politiek opportunist en 

diplomatieke pragmaticus Gottfried Leibniz (1646-1716) niet voor de hand. Was het niet 

Leibniz die zei dat het weliswaar de taak van de filosofie is om nieuwe concepten te creëren, 

maar, anders dan zijn collega Spinoza, alleen zonder de gevestigde gevoelens te kwetsen ? 

(NP: 119 / 104; LS: 141 / 116) De filosoof die zelfs bij hoog en laag ontkende Spinoza ooit te 

hebben ontmoet, en als hij hem al ontmoet had dan toch alleen om hem onder toezicht te 

houden ? Leibniz is abominabel, aldus Deleuze. (CGD: 15/04/1980) Toch is hij ook door 

hem gefascineerd omdat wellicht geen enkele andere filosoof zoveel heeft gecreëerd en 

geen enkele filosoof zoveel creatieve volgelingen heeft gehad . (Pp: 211 / 154-5) Als 

ingenieur ontwierp Leibniz windmolens voor de Russische tsaar; voor de Britse Royal 

Society bouwde hij de eerste rekenmachine; als wiskundige bedacht hij het binaire 

getalstelsel en legde hij  tegelijk met Newton  de grondslagen voor de 

differentiaalrekening; als politiek strateeg maakte hij een plan voor de verovering van Egypte; 

als wetenschapper stichtte hij een academie; als diplomaat deed hij voorstellen voor 

religieuze verzoening; als kunstenaar ontwierp hij medailles en ceremonieën; en als filosoof 

is hij de bedenker van een schier eindeloze reeks principes en concepten.   

Wat Leibniz voor Deleuze bijzonder interessant maakt, zeker in het licht van het kort 

na Le pli verschenen Qu est-ce que la philosophie?, is de aard van zijn filosofische activiteit. 

Voor Deleuze is een filosoof iemand die concepten creëert. Maar terwijl iemand als Descartes 

staat voor de sobere productie van een klein aantal wel onderscheiden concepten die samen 

een relatief geordende eenheid vormen, vinden we bij Leibniz een exuberante en slonzige , 



soms zelfs orgiastische scheppingskracht. (DR: 65 / 48, CGD: 15/04/1980) Een concept 

staat bij hem nooit op zich, maar verwijst steeds naar een volgend concept dat nog dient te 

worden uitgevonden, met als gevolg een complexe en bijna ongebreidelde proliferatie van 

concepten. Dit komt tot uitdrukking in het fragmentarische karakter van Leibniz werk: 

minstens zo belangrijk als zijn boeken, zijn de correspondenties die hij voerde met zowat alle 

belangrijke intellectuelen van zijn tijd en de soms uiterst korte, meestal onderweg geschreven 

notities, ruwe schetsen en dialogen met exotische titels als Gekke gedachte , Keten van 

wonderbaarlijke bewijzen omtrent het geheel der dingen en natuurlijk de Monadologie . 

Omdat deze ad hoc-teksten getuigen van een probleemgerichte inzet waarin concrete 

probeersels zwaarder wegen dan de a priori axioma s van een filosofisch systeem, is Leibniz 

voor Deleuze niet alleen de belangrijkste protagonist van het dogmatisch rationalisme (zoals 

hij dat was voor Kant, Heidegger of Derrida), maar staat hij tegelijk voor een nomadisch 

empirisme, een vrije en wilde creatie van concepten in een filosofisch leven dat is 

vergroeid met een veelheid aan dingen . (QPh: 101 / 105; CGD: 15/04/1980; Pli: 53 / 38)  

In Deleuzes werk figureert Leibniz op grofweg twee manieren. In zijn vroege werk, 

met als culminatiepunt het tweeluik Différence et répétition en Logique du sens, ontleent 

Deleuze aan Leibniz het begrippenapparaat voor een hedendaagse logica van gebeurtenissen, 

een logica die niets meer toegeeft aan het klassieke essentialisme van Aristoteles of aan het 

moderne subject-denken van Descartes. Ook het vitalistisch begrip van kracht/perceptie dat 

centraal staat in zijn studie over Nietzsche, het anticartesiaanse expressionisme dat hij 

toeschrijft aan Spinoza, en belangrijke concepten zoals het spel, het drama en de oneindige 

herhaling van het verschil zijn grotendeels overgenomen van Leibniz, zij het niet zonder 

essentiële modificaties. In zijn latere werk komen al deze elementen weer terug, maar er komt 

dan tevens een element bij dat daarvoor onderbelicht was gebleven: de non-filosofie. (ABC: 

H) Het doel van Le pli beperkt zich namelijk niet tot het zoeken naar aansluiting bij de 

problemen en concepten van voorafgaande grootheden uit de filosofie, maar omvat nu ook de 

vermenging daarvan met problemen in de kunst en wetenschap van zowel de zeventiende als 

de twintigste eeuw.  

In dit hoofdstuk zullen we ons geheel op Deleuzes latere lezing van Leibniz 

concentreren. Door een beperkt aantal sleutelconcepten uit Le pli grondig onder de loep te 

nemen, hopen we ten eerste een handleiding te bieden bij het lezen van dit op het eerste 

gezicht zo ondoorgrondelijke werk en ten tweede een aantal aanknopingspunten te bieden om 

het met Deleuzes overige werk in verband te brengen. We vertrekken daarbij steeds vanuit het 

werk van Leibniz. 



 
De plooi 

Volgens Deleuze begrijp je niets van Leibniz filosofisch systeem als je niet tevens een goed 

begrip hebt van de barok. (Pli: 39 / 28) Zonder te claimen dat er een a priori historisch 

verband bestaat tussen Leibniz en de barok  want daarmee zou een actuele toe-eigening van 

Leibniz, een schrijven met , onmogelijk zijn  stelt Deleuze een nieuw concept voor dat aan 

zowel Leibniz (filosofie) als de barok (kunst, wetenschap) uitdrukking geeft: de vouw of 

plooi (pli). Op zich is dit concept niet nieuw. Het is al een sleutelterm in Proust et les signes 

en Spinoza et le problème de l expression, waarin Deleuze, om de immanentie van wat zich 

uitdrukt, wat wordt uitgedrukt en de uitdrukking adequaat te kunnen doordenken, teruggrijpt 

op de neoplatoonse drie-eenheid complicatio-explicatio-implicatio  termen afgeleid van de 

Latijnse stam -plica oftewel plooi/vouw. (PS: 39-40 / 45; SPE: 153-169 / 169-186) 

Vervolgens verwijst hij in Différence et répétition en Mille plateaux regelmatig naar de 

controverse tussen biologen als Cuvier en Geoffroy Saint-Hilaire met betrekking tot de 

eenheid en compositie van levensvormen en stelt dat deze haar poëtische methode en 

toetsing vindt in het plooien: is het mogelijk om door middel van vouwen van een vertebraat 

naar een weekdier te gaan? (DR: 278 / 215) In Foucault krijgt de vouw bovendien een 

fenomenologische betekenis, ontleend aan Heidegger en Merleau-Ponty bij wie het subject 

letterlijk op de afgrondelijkheid van zijn eigen existentie wordt teruggevouwen.1 (DR: 89-91 / 

64-66; F: 101-130 / 95-123) In alle drie gedaanten komt de vouw ook terug in Le pli, maar nu 

wordt er nog een derde element aan toegevoegd: de vouw als het minimale structuurelement 

van een denken dat direct tot de zinnen spreekt. Net zoals Leibniz de eerste denker was die 

de plooi bevrijdde door haar oneindig te maken maakt ook de barok de plooi oneindig, 

zoals in El Greco s schilderijen en in Bernini s sculpturen, waarmee de weg wordt gebaand 

voor een niet-filosofisch begrip door middel van percepten en affecten. (Pp:  216 / 159; Pp: 

211 / 154) Het leidt dus geen twijfel dat Deleuze zijn concept van de plooi pas tegen deze 

achtergrond tot volledige wasdom kan brengen. 

Leibniz brengt de vouw voor het eerst ter sprake in een discussie over het wezen van 

materie. In navolging van Christiaan Huygens barokke wiskunde en fysica van krommingen 

vervangt hij in zijn dialoog Pacidius Philatheti (1676) het atomistische model van ondeelbare 

elementen door een model van oneindig kleine vouwen. Voor de jonge Leibniz vormt de 

materiële natuur een oneindig deelbaar continuüm. Wat een onherleidbaar punt lijkt, is slechts 

een limiet die in de fysieke werkelijkheid nooit bereikt wordt: De indeling van het 

continuüm moet niet worden voorgesteld als zand dat zich verdeelt over korrels, maar als een 



vel papier of een geplooide tuniek, en wel zodanig dat een oneindig aantal vouwen (replis) 

kan worden geproduceerd, sommige kleiner dan andere, zonder dat het lichaam ooit oplost in 

punten of minima. (Arthur, 2001: 185) De natuur is een sponsachtig labyrint: er is altijd een 

vouw gevouwen in een andere vouw of een grot in een andere grot. Ieder korreltje zand is zo 

complex als een universum en staat met alles in verbinding. Zo valt een lichaam niet uit 

elkaar wanneer enkele atomen worden weggenomen, maar bezit het, zoals een waterdruppel, 

een elastische cohesie (in anorganische lichamen) of zelfs een plastische kracht (in organische 

lichamen) die maakt dat haar delen nooit echt gescheiden kunnen worden. Een lichaam is dus 

nooit slechts een samenstelling van losse delen (partes extra partes), zoals bij Descartes of 

Gassendi, maar altijd een verdere differentiatie van al voorgevormde of voorgevouwen 

materie (plica ex plica). In het geval van levende organismen betekent dit dat er van de dood 

in strikte zin geen sprake kan zijn, maar dat deze een continuüm vormt met het leven. Een 

plant of een dier is reeds impliciet aanwezig in de kiem en ontwikkelt (développe) of 

ontvouwt zich uit die kiem als een verdere differentiatie van een oorspronkelijk verschil of 

potentieel. Wanneer het dier sterft, is er slechts sprake van een inwikkeling (enveloppement) 

en verkleining van het dier  totdat het van de staat van groot dier terugkeert tot dat van een 

animalcuul. (cit Bouquiaux, 2006: 44) Evenmin is het mogelijk om een rigide onderscheid te 

maken tussen mineralen, planten en dieren. Eerder gaat het hier om een plenum van in elkaar 

grijpende germinale materie zoals bij Russische Matroschka-poppen. (Pli: 13 / 8) Als ieder 

organisme hierbij toch een onherleidbare individualiteit behoudt, dan is dat slechts het gevolg 

van een unieke manier van vouwen, waardoor een levensvorm of -kracht zich in de materie 

uitdrukt. De vouw is wat onderscheidbaarheid verzoent met het continuüm. (Pli: 87-88 / 65) 

In de Nouveaux essais sur l entendement humain (1704) beschrijft Leibniz de vouw 

vervolgens ook op het niveau van de ziel. Anders dan Locke, die de ziel vergeleek met een 

onbeschreven blad (tabula rasa) waarop de impressies van buiten zich inschrijven via de 

zintuigen, is de ziel volgens Leibniz uitgerust met aangeboren ideeën die je kunt 

vergelijken met de aderen in het marmer. Wel neemt hij Lockes beeld over van de ziel als 

een donkere kamer (camera obscura) waarin het licht slechts afkomstig is van de zintuigen, 

alleen brengen deze de ziel nu niet langer op directe wijze in contact met een buiten: Om 

de gelijkenis te vergroten moeten we veronderstellen dat er in de donkere kamer een doek 

of scherm zou zijn dat deze impressies kan ontvangen, dat dit doek of membraan niet 

uniform zou zijn maar gediversifieerd volgens plooien (plis) die aangeboren kennis 

voorstellen, dat het zodanig gespannen is dat het een zekere elasticiteit of actieve kracht 

zou hebben, en zelfs dat de acties en reacties ervan zijn aangepast, zowel aan vroegere 



plooien als aan nieuwe veroorzaakt door nieuw binnengekomen impressies. Deze activiteit 

zou bestaan uit bepaalde vibraties of oscillaties, zoals men die ziet wanneer er op een 

gespannen draad wordt getokkeld, en die iets als een muzikaal geluid voortbrengen. Want 

we ontvangen niet alleen beelden en sporen in het brein, we vormen er ook nieuwe mee 

wanneer we ons complexe ideeën voorstellen, en dus moet het doek dat staat voor ons brein 

actief en elastisch zijn. Deze analogie zou vrij goed verklaren wat er in ons brein gebeurt. 

Maar wat de ziel betreft, die een eenvoudige substantie of monade is: zonder uitgebreid te 

zijn representeert zij deze verschillende uitgebreide massa s en heeft er percepties van. 

(Leibniz, 1990: II, xii, §114)   

Zoals we zullen zien hecht Deleuze veel waarde aan deze toegeving van Leibniz aan 

het empirisme van Locke. Enerzijds laat hij ons verstand er namelijk door resoneren met 

wat zich in de zintuigen afspeelt, maar anderzijds kan het dit slechts doen  net als een 

draad met zijn specifieke massa en buigbaarheid  volgens de karakteristieke frequenties en 

welbepaalde plooibaarheid van de ziel die zelf aan alle ervaring voorafgaat. Vandaar 

Leibniz beroemde definitie van de monade of ziel als iets zonder vensters (M§7). Wat 

hem interesseert, los van zijn poging om zijn eigen perceptieleer met die van Locke te 

verzoenen, is de ziel als een absoluut binnen, een binnen zonder een buiten , dat steeds 

weer nieuwe percepties onttrekt aan de plooien van een achtergrond (het brein als doek ) 

die zelf onzichtbaar, oneindig en dus donker (fuscum subnigrum) of virtueel blijft. Iedere 

monade omvat (enveloppe) heel het verleden en de toekomst van de wereld in al haar 

oneindigheid en spiegelt of reproduceert (developpe) deze op eindige manier: een ziel kan 

in zichzelf slechts aflezen wat er duidelijk is weergegeven; zij kan niet al haar vouwen 

ineens ontplooien, want die reiken tot in het oneindige. (Leibniz, 1991, Monadologie 

§61, verder: M§ ) We herkennen hierin eenvoudig de analogie met het hermetisch 

gesloten interieur van een barokke kapel met zijn zwarte marmer en trompe l oeil, waarin 

het beperkte licht slechts via onzichtbare openingen doordringt, of met de plooien van licht 

en donker in het chiaroscuro bij barokke schilders als Tintoretto of Caravaggio. (Pli: 39, 44 

/ 28, 31)  

Het barokke huis 

Hoe verhouden de plooien van de ziel zich tot de vouwen van de materie?2 Dit is de centrale 

vraag van Le pli. Een antwoord geeft Leibniz onder andere in zijn monagologische teksten 

Monadologie (1714) en Principes de la nature et de la grâce fondés en raison (1714). Het 

woord monade is afgeleid van het neoplatoonse monas dat ondeelbare eenheid betekent. 



Voor Leibniz is een substantie een onherleidbaar individuele eenheid, terwijl materie juist een 

oneindig deelbare veelvoudigheid of aggregaat vormt. Omdat alleen iets dat één is ook 

werkelijk kan bestaan, stelt hij dat materie of uitgebreidheid niet kan bestaan: wat niet 

werkelijk een zijnde is, is ook niet werkelijke een zijnde. (Gerhardt, II, 97) In zijn poging om 

het cartesiaanse dualisme van een denkende substantie en een uitgebreide substantie te 

overwinnen, kiest hij echter niet voor Spinoza s strategie  de affirmatie van één absolute 

substantie waarvan denken en uitgebreidheid twee afzonderlijke attributen vormen die op hun 

beurt in verschillende modi tot uitdrukking worden gebracht  maar voor een hiërarchie van 

ontelbaar vele individuele substantiële vormen, die in hun onderlinge samenspel de 

gemeenschappelijke wereld uitdrukken zoals die door God is geschapen. Anders dan bij 

Descartes, bij wie zich het probleem voordoet van de communicatie tussen geest en lichaam, 

is er voor Leibniz slechts sprake van indirecte communicatie tussen in principe oneindig veel 

blinde monaden. Monaden percipiëren elkaar niet, maar hun reeksen van percepties drukken 

elkaar wel uit (entr expression) volgens een vooraf bepaalde harmonie : dit verband met of 

deze aanpassing van alle geschapen dingen aan elkeen en van elkeen aan alle andere, maakt 

dat iedere eenvoudige substantie betrekkingen heeft die alle andere uitdrukken, en dat zij 

derhalve een eeuwig, levende spiegel van het universum is. (M§56) Iedere monade is 

hiermee te begrijpen als een oneindige envelop die alle andere monaden in zich vouwt en zo 

uitdrukking aan hen verleent, terwijl zo n monade zich tevens als unieke punt-vouw 

onderscheidt omdat er steeds wordt geplooid volgens een unieke variatie, vergelijkbaar met 

een lachspiegel. 

Voor Leibniz komt het probleem van de verbinding van het enkelvoudige en het 

veelvoudige in de plaats van de eenheid van lichaam en geest. Toch maakt hij een consequent 

onderscheid tussen het niveau van de materie en het niveau van de geest. Le pli opent daarom 

met een tekening van een huis bestaande uit twee etages, dat dient als allegorische 

samenvatting van de structuur van Leibniz filosofische systeem. (Pli: 7 / 5) De barok , 

schrijft Deleuze, differentieert zijn plooien in twee richtingen, volgens twee oneindigheden, 

alsof het oneindige twee etages had: de vouwen van de materie en de plooien van de ziel. 

(Pli: 5 / 3) Net zoals bij barokke palazzi een absoluut verschil bestaat tussen binnen en buiten, 

of bij barokke kapellen tussen de massieve basis en het isolement van de koepel die aan het 

geheel zijn eenheid geeft, maakt Leibniz een consequent onderscheid tussen enerzijds 

redelijke monaden en anderzijds de overige monaden. (Pli: 39-40, 169 / 28-9, 124) Terwijl we 

op de onderste verdieping een duizelingwekkende vitaliteit vinden die bestaat uit de gewone 

vormen of ruwe zielen van planten en dieren, verwikkeld in de vouwen van een masse brute, 



zijn de menselijke zielen de jure verheven boven de wetten van de fysica en uitverkoren tot 

een metafysische orde waarin alleen nog de wet van de moraal van toepassing is. (M§82) 

Terwijl de onderste verdieping bestaat uit louter werkingsoorzaken en iedere vouw van de 

materie de impressie ontvangt van alle andere in een oneindige passiviteit, bestaat de 

bovenste verdieping uit de expressieve spontaniteit van volstrekt onafhankelijke 

doeloorzaken . (M§79) Menselijke zielen verschillen niet van andere zielen omdat zij een 

ander type substantie vormen (bijvoorbeeld de ziel als res cogitans bij Descartes), maar 

omdat al het andere alleen voor hen gemaakt is, omdat de omwentelingen van de materie zelf 

zijn ingericht op het geluk van de goeden en de bestraffing van de slechten. (Verhoeven, 

1997: 146; M§88-9) Hiermee vormen menselijke zielen de primitieve krachten , die de 

voldoende grond vormen voor de viscose cohesie van een vloeibare natuur vol afgeleide 

krachten . 

Hoewel er dus twee heterogene reeksen van oorzakelijkheid of twee regimes van 

uitdrukking bestaan, drukken de monaden van beide etages echter toch nog altijd dezelfde 

wereld of  zoals Leibniz het noemt 

 

dezelfde stad Gods uit: een hemels Jerusalem en een 

aards Jerusalem, maar met de toppen van de daken en funderingen van dezelfde Stad van 

God, en de twee verdiepingen van hetzelfde Huis (Pli: 161 / 119). En wat wordt uitgedrukt 

(de wereld) bestaat slechts immanent aan zijn uitdrukkingen (de monaden). Vandaar dat het 

model voor de barokke wereld wordt gevonden in origami, waarbij het vel papier niet 

gesneden of geknipt mag worden en er geen elementen van buiten kunnen worden 

toegevoegd. (Pli: 9 / 6; PS: 9, 81 / 11, 90) De verschillende vormen zijn stuk voor stuk 

uitdrukkingen of explicaties van een en hetzelfde papier en tegelijk blijft dit papier 

immanent of impliciet aan ieder afzonderlijke vorm. Wat wordt uitgedrukt is de Plooi (Pli) , 

de interexpressie van alle monaden, om het even of zij nu anorganisch, dierlijk of redelijk 

zijn. De wereld is een abstract maar levend weefsel, een virtuele veelvoudigheid 

 

iets dat 

niet alleen veel delen heeft, maar dat ook op vele wijzen geplooid is (Pli: 5 / 3)  die de 

monaden tegelijk verbindt en onderscheidt, geplooid tussen de anorganische lichamen en 

organismen, tussen organismen en dierlijke zielen, tussen dierlijke zielen en redelijke zielen, 

tussen lichamen en zielen in het algemeen . (Pli: 19 / 13) 

Hiermee komen we tot de kern van Le pli: hoewel er steeds een onderscheid gemaakt 

kan worden tussen twee regimes van uitdrukking is dat onderscheid in relatie tot de 

gemeenschappelijk uitgedrukte wereld nooit absoluut. Het organisme verhoudt zich tot 

anorganische lichamen op dezelfde manier als de dierlijke ziel zich tot zijn organen verhoudt 

en zoals uiteindelijk ook de menselijke ziel zich tot zijn lichaam vol dierlijke zielen verhoudt. 



Tussen lichaam en ziel is het een komen en gaan van monaden. De verschillen hebben slechts 

betrekking op twee verschillende manieren van plooien of organiseren van één en dezelfde 

wereld: het verschil tussen individuen (molaire organisatie) en aggregaten (moleculaire 

organisatie). (Pli: 139, 162-163 / 104, 119-120) Een orgaan is een bepaalde manier van 

vouwen van anorganische massa zodanig dat er een synthetische eenheid aan wordt gegeven; 

een dierlijke ziel organiseert de gevouwen eenheid van organische massa enzovoort. In plaats 

van lichaam en ziel of deel en geheel kunnen we dus beter spreken van een plooi, die de 

delen met een geheel verbindt volgens een intrinsieke spontaniteit (doeloorzaken) én van een 

vouw, die een deel slechts met andere delen verbindt volgens een extrinsieke onderverdeling 

(werkingsoorzaken). (Pli: 132, 139-142 / 99, 104-106) Tussen deze twee regimes van plooien 

en vouwen 

 

een verticale causaliteit en een horizontale causaliteit (Pli: 133-134 / 100) 

 

bestaat volgens Leibniz een vooraf bepaalde harmonie omdat ze beide betrekking hebben op 

een en dezelfde wereld. (M§87) De wereld of Plooi wordt als het ware twee keer 

ingeschreven: ze wordt geactualiseerd in de metafysische plooien van de bovenste etage en 

gerealiseerd in de fysieke vouwen van de onderste etage. Wat al deze plooien met elkaar 

verbindt is een barokke lijn of zigzag die immanent blijft aan alle monaden, een pure 

multipliciteit, veelvoudigheid of menigvuldigheid: De wereld is een oneindige curve die in 

een oneindige veelheid van punten raakt aan een oneindige veelheid van curven, de curve met 

een unieke variabele, de convergente reeks van alle reeksen. (Pli: 34 / 24)  

Belichaming 

In een beroemde, maar niet van hem zelf stammende metafoor heeft Leibniz het parallellisme 

tussen kracht en perceptie  of het niveau van de materie en dat van de geest  vergeleken 

met twee perfect gelijkgestelde klokken die ieder volgens een intern mechanisme exact 

dezelfde tijd weergeven. (Verhoeven, 1997: 161-162) Maar binnen een monadologische 

substantieleer verklaart deze vergelijking eigenlijk niets. Het verschil tussen ziel en lichaam is 

namelijk niet dat tussen fysieke kracht en psychische perceptie, maar dat tussen de monade of 

ziel op zich en het lichaam als een samenvoeging of aggregaat van meerdere monaden. In 

feite heeft een fysiek lichaam helemaal geen eigen werkelijkheid  het is geen substantie  en 

bestaat de wereld van uitgebreidheid in tijd en ruimte alleen in de perceptie van een 

vensterloze monade. Ik beschouw het als nuttig voor een fundamenteel onderzoek van de 

dingen om alle fenomenonen slechts te verklaren door de percepties van monaden zoals die 

met elkaar overeenkomen, dus zonder er een lichamelijke substantie bij te betrekken. Op deze 

manier wordt de ruimte een orde van coëxisterende fenomenen zoals de tijd een orde van 



opeenvolgende fenomenen is en bestaat er geen absolute of ruimtelijke nabijheid of afstand 

tussen monaden. (Brief aan Des Bosses, 52, in: Look & Rutherford, 2007) Als fenomeen is 

het lichaam echter wel een reëel of gegrond fenomeen voor zover het in harmonie is met de 

percepties van andere monaden. (Loemker, 1989: 363-366) Mijn lichaam is werkelijk voor 

zover de percepties van de monaden waaruit mijn lichaam is opgebouwd hetzelfde lichaam 

weerspiegelen als de percepties van mijn ziel die dit lichaam bewoont. In deze zin is het 

lichaam echter niet langer een extensief fenomeen in tijd en ruimte, maar een intensieve 

relatie, een interexpressieve plooi of reeks van gebeurtenissen die niet los staat van de 

monaden waartussen deze wordt uitgedrukt. Terwijl de driedimensionale euclidische ruimte 

van onze ervaring (extensio) is afgeleid van de relatieve positie van fenomenen in de 

perceptie en dus louter imaginair blijft, bestaan intermonadische relaties daarom in een 

intensief spatium: de hecht ineengevouwen topologische orde van intensiteiten, die onder de 

bergsoniaanse noemer van kwalitatieve veelvoudigheid ook in Deleuzes eigen werk, met 

name in Différence et répétition, een cruciale rol vervult. (DR: 296-298 / 229-231; Pli: 28 / 

20) 

Terwijl iedere monade per definitie de hele wereld uitdrukt en percipieert, doet geen 

enkele monade dat volgens dezelfde intensiteit of perfectie . De intensiteit hangt af van de 

zone van heldere expressie, van de situs, van het perspectief of  in Deleuzes woorden  van 

het territorium. Hoewel het lichaam geen extensieve realiteit kent, is het juist het lichaam dat 

de intensiteit van de perceptie bepaalt, omdat de ziel alleen via de intensieve relatie met de 

monaden van zijn lichaam uitdrukking kan geven aan de rest van de wereld. Het lichaam als 

aggregaat van monaden is dus het huis of de zetel van de ziel: Hoewel elke geschapen 

monade heel het universum voorstelt, stelt zij zo nog duidelijker het lichaam voor waarmee 

zij in t bijzonder is verbonden en waarvan zij de entelechie [doeloorzaak] uitmaakt. En 

omdat dit lichaam heel het universum uitdrukt door de samenhang van heel de materie in de 

gevulde ruimte, stelt de ziel ook heel het universum voor in de voorstelling van dit lichaam, 

dat haar op een bijzondere wijze toebehoort. (M§62) Een voorbeeld: de heldere zone van de 

ziel van Adam bestaat uit ten minste vier heldere percepties: de eerste man zijn , in een tuin 

in het paradijs leven , een vrouw doen ontstaan uit een rib en natuurlijk zondigen . (Pli: 81 

/ 60) Samen vormen zij een specifieke plooi van de wereld met de signatuur van Adam. Maar 

de werkelijkheid of gegrondheid ervan veronderstelt tevens haar realisatie in een intensieve 

organische relatie tussen Adam en de overige zielen, die er direct bij betrokken zijn en zonder 

welke zijn ziel niet in verband zou staan met de rest van het universum.  



Leibniz verklaart deze intensieve relatie van de ziel met de monaden waaruit haar 

organisme is gecomponeerd als volgt: Hoe groter de intensiteit, des te helderder de percepties 

en des te groter de macht van de ziel over andere monaden die dezelfde zone uitdrukken 

volgens een kleinere intensiteit. De materiële wereld is niet opgebouwd uit extensieve punten, 

maar uit intensieve krachtplooien die een veelheid van monaden organiseren in organische 

eenheden. Er is sprake van een intensieve relatie wanneer Adams ziel zijn percepties als het 

ware in zijn lichaam projecteert (Leibniz, 1990: II, viii, §13). In een organisch aggregaat is 

er altijd een dominante monade die heerst over een reeks ondergeschikte monaden, zijn 

rekwisieten (M§70). Uit het gebruik van termen als projectie of heersen volgt echter niet dat 

de reeks percepties van de afzonderlijke, gedomineerde monaden in Adams lichaam verandert 

onder invloed van Adams ziel  dat zou slechts een fenomenale of extensieve verandering 

impliceren en bovendien in strijd zijn met de blindheid van iedere monade op zich. Wat eruit 

volgt is dat de heldere zones van expressie van de afzonderlijke gedomineerde monaden in 

een door de dominante monade bepaalde relatie tot elkaar staan, zodanig dat een 

gemeenschappelijke gebeurtenis of plooi het meest helder door de dominante monade wordt 

uitgedrukt, terwijl de gedomineerde monaden op hun beurt andere intermonadische relaties 

kunnen domineren waarbij weer andere monaden betrokken zijn. De ziel van Adam drukt de 

fenomenen waar zijn rib bij betrokken is alleen op intensere wijze uit dan de dominante ziel 

van zijn rib dat zelf doet. Zijn rib behoort dus niet toe aan zijn ziel omdat deze deel uitmaakt 

van het extensieve fenomeen van zijn lichaam, maar omdat er een verschil in perfectie qua 

perceptie van dat fenomeen bestaat.  

Nomadologie 

Maar hoe kan een dominante monade zo n relationele eenheid tussen zijn monaden 

bewerkstelligen? Waren monaden niet per definitie vensterloos en dus niet in staat om direct 

kracht uit te oefenen op elkaar? (M§51) Is het niet beter om te stellen dat de vooraf bepaalde 

harmonie weliswaar de projectie van de geest in het lichaam garandeert, maar geen werkelijk 

contact tussen een monade en zijn rekwisieten toelaat? In zijn correspondentie met de 

Jezuïtische priester Bartholomeus Des Bosses, die duurde van 1706 tot aan zijn dood, 

probeert Leibniz dit probleem op te lossen door middel van een van zijn meest controversiële 

concepten: het vinculum substantiale, de keten of relatie die zelf substantieachtig of 

substantiërend is.3 Leibniz stelde het vinculum voor als metafysische verklaring van de leer 

van de transsubstantiatie , de substantiële transformatie van een individu zonder dat er 

sprake is van een metempsychose (zielsverhuizing) of van een fenomenale verandering van 



diens lichaam. In de eucharistie neemt bijvoorbeeld de ziel van Christus niet de plaats in van 

de dominante monade van het brood, noch ziet het brood er opeens uit als het lichaam van 

Christus. De manier waarop het lichaam van Christus aanwezig is in het brood is veelmeer 

een intensief Christus-worden van het brood. Er ontstaat een nieuw lichaam, omdat de 

rekwisieten van het brood worden losgekoppeld van de substantiële keten die is vastgemaakt 

aan de dominante ziel van het brood en opnieuw gevangen worden onder een keten die is 

verbonden met het lichaam van Christus. Het brood ziet er nog steeds hetzelfde uit en zijn 

voormalig requisitoire monaden vinden nog steeds de bron van hun percepties in zichzelf. 

Maar ze maken nu deel uit van een nieuwe keten waarin de configuratie van hun heldere 

zones of intensiteiten zodanig is veranderd dat een gemeenschappelijke gebeurtenis het 

helderst door een andere monade dan voorheen wordt uitgedrukt en het brood dus van 

essentie is veranderd. (Frémont, 1981; Look & Rutherford, 2007)  

Uitgerekend in deze verklaring van het belangrijkste sacrament van de katholieke kerk 

vindt Deleuze de sleutel tot zijn eigen transformatie van Leibniz monadologisch 

essentialisme in een systeem van nomadologisch worden. Ten eerste levert het vinculum de 

mogelijkheid voor een lezing van Leibniz waarin de belichaming voorop staat. Het fundeert 

de Plooi tussen de etages van het barokke huis niet top down, vanuit de globale organisatie 

van vooraf bepaalde harmonie tussen alle monaden, maar bottom up, als een echo daarvan 

in lokale koppelingen of assemblages die slechts op een beperkt aantal uitwisselbare monaden 

van toepassing zijn: de monadologische gezichtspunten kunnen slechts onderling worden 

verbonden op een nomadisch vlak (MP: 616 / 494). Zeker, voor Leibniz is het vinculum niet 

meer dan een extra (want niet substantiële) toevoeging die de zelfverwerkelijking van een 

dominante ziel op de bovenste verdieping in een organisch aggregaat op de onderste 

verdieping garandeert. De redelijke monaden blijven de onveranderlijke, primaire krachten, 

waarnaar de hele natuur zich dient te plooien en die dus als het ware de transcendente haken 

vormen waaraan de barokke Plooi is opgehangen. (Pli: 147 / 109)  Een substantiële keten kan 

hiervan nooit losgehaakt worden. Als dat wel gebeurde zou met de samenstelling van het 

organisme waarin mijn ziel huist ook de voor mijn ziel karakteristieke intensiteit veranderen. 

Vanuit de christelijke doctrine van de onsterfelijkheid van de ziel is zo n metamorfose 

ontoelaatbaar. Anders dan voor Leibniz gaat voor Deleuze de vinculaire configuratie van 

monaden echter niet terug op het oordeel van God , maar op een immanente compositie, die 

ook als zodanig geaffirmeerd dient te worden. Het voorbeeld van de eucharistie biedt voor 

hem dan ook vooral een illustratie van de spinozistische imperatief dat wij nog helemaal niet 

weten wat ons lichaam vermag en dat wij er dus mee moeten experimenteren. (Lærke, 2001)  



Natuurlijk is de eucharistie een bovennatuurlijke zaak, waarin een onmiddellijke en 

volledige verandering plaatsvindt die in de natuur niet mogelijk is. Leibniz ontkent dan ook 

dat zo n verandering op natuurlijke wijze volledig en op een enkel ogenblik kan plaatsvinden. 

(M§72) Maar terwijl volgens de klassieke, op Aristoteles gebaseerde theologie mensen geen 

dieren kunnen worden omdat er geen transformatie van essentiële vormen bestaat , vindt er 

tussen monadische substanties niet alleen een heleboel activiteit van demonische lokale 

transporten plaats, maar een natuurlijk spel van dit-heden, gradaties, intensiteiten, 

gebeurtenissen en accidenten die individueringen vormen die totaal verschillen van die van de 

welgevormde subjecten die [deze transporten, SvT] ontvangen. (MP: 309-10 / 252-3) Geen 

enkel organisme in staat om voor altijd dezelfde monaden vast te houden. Integendeel, er 

stroomt door iedere molaire organisatie een eeuwige flux  van pro tempore requisieten die 

van de ene assemblage overgaan in de volgende. (M§71) Waar Leibniz dit natuurlijke spel 

van interorganische activiteit echter nog langs morele weg probeert in te dammen door iedere 

monade vast te ketenen aan zijn eigen  organische aggregaat (de absolute onherleidbaarheid 

van de bovenste verdieping tot de onderste), is Deleuze s schizofrene worden een 

natuurlijk experiment met de moleculaire organisatie van het lichaam, waarin sommige 

deeltjes of rekwisieten van het lichaam een functie krijgen die verschilt van de functie 

voorgeschreven in de molaire organisatie. Hond-worden, een favoriet voorbeeld van 

Deleuze, kun je dus zien als een nieuwe vinculaire configuratie van delen van het lichaam 

 

op zo n manier dat zij niet langer een menselijke ziel maar die van een hond als 

gemeenschappelijke gebeurtenis uitdrukken: Het gaat er niet om een hond te imiteren, maar 

om je organisme een compositie te laten binnengaan met iets anders, zodanig dat, als functie 

van de relatie van beweging en rust, of moleculaire nabijheid, waarin zij binnengaan, de 

deeltjes van het nieuw gecomponeerde aggregaat hondachtig zijn. (MP: 335-336, 103 / 274-

275, 81) 

Ten tweede vormt het vinculum voor Deleuze het vertrekpunt voor een ethische en 

zelfs politieke lezing van Leibniz. Le pli bevat hiervoor in feite maar één expliciete 

aanwijzing, wanneer Deleuze schrijft dat wanneer de barok vaak is geassocieerd met een 

crisis van het kapitalisme, dan omdat de barok gepaard gaat met een eigendomscrisis, een 

crisis die verschijnt met de komst van nieuwe machines in het sociale veld [bv. 

bureaucratisering] en met de ontdekking van nieuwe levende wezens in het organisme . (Pli: 

148 / 110; Pp: 215 / 157) Niet alleen een individueel organisch lichaam, maar ook een sociaal 

of politiek lichaam wordt gedefinieerd door een vinculum, bijvoorbeeld in overeenstemming 

met een globale essentie zoals een natiestaat. Het vinculum is dan te begrijpen als het 



cement van de samenleving. Het biedt een antwoord op de vraag hoe een wanorderlijke 

menigte kan worden geplooid tot de Respublica Christiana. In Mille plateaux lijkt het begrip 

van consistentie als het bijeenhouden van heterogene elementen of de consolidatie van 

aggregaten dan sterk op Leibniz geënt, bijvoorbeeld in de theorie van stratificatie door een 

apparaat van gevangenneming , dat de intensieve relaties waarin het zichzelf effectueert 

vergrendelt in een specifieke organisatie. (MP: 54 / 40) 

In het algemeen stellen Deleuze en Guattari dat iedere samenleving, en ieder 

individu, wordt geplooid volgens twee segmentariteiten tegelijk: de een molair, de ander 

moleculair. (MP: 260 / 213) In Le pli gaat Deleuzes belangstelling daarom vooral uit naar de 

marginale of ongebonden monaden , die in een specifieke assemblage het minst aan het 

functioneren van het lichaam van de dominante monade bijdragen en dus het makkelijkst aan 

relaties van overheersing ontsnappen. Dat zijn de moleculaire intensiteiten die een organisch 

gedefinieerd aggregaat in contact brengen met nieuwe substantiële ketens. (Pli: 157 / 116) 

Vanuit het organicistische perspectief van een dominante monade biedt de flux van 

rekwisieten, het groeien en vergaan van een lichaam, een beeld van de natuurlijke 

transformatie van dingen zoals geboorte, leven, dood enzovoort. De substantiële keten blijft 

altijd hetzelfde en de structuur ervan is georiënteerd op de behoefte van de dominante 

monade. Vanuit moleculair perspectief zijn de gedomineerde monaden echter slechts tijdelijk 

de rekwisieten van een contingente keten van dominantie en is het juist de keten zelf die 

uitwisselbaar is: Ik bevind mij aan de rand van een massa, in de periferie; maar ik maak er 

deel van uit, ik ben ermee verbonden door een van mijn uitersten, een hand of voet. (MP: 41 

/ 29) Je zou dus kunnen zeggen dat Leibniz, volgens Deleuze, de hiërarchie tussen individu en 

aggregaat of collectiviteit fundamenteel en steeds weer omkeerbaar maakt. (Pli: 145-6, 

152-153, 162-163 /108-9, 112-3, 120) Een assemblage is niet noodzakelijkerwijs een 

organisme maar kan ook een gedeïndividueerd massafenomeen zijn. Iedere monade bezit een 

lichaam, maar dit lichaam kan best op zijn beurt deel uitmaken van een ander lichaam 

gedomineerd door een andere monade. Een vinculum biedt een lokale consistentie in een 

chaotische veelvoudigheid zonder dat het altijd even duidelijk is wie de bezitter is en wie 

bezeten wordt: meutes in massa s en massa s in meutes . (MP: 47 / 34) 

Uiteindelijk is het vinculum voor Deleuze niet alleen de organische pees die de 

dominante monaden van de bovenste etage in staat stelt hun transcendente heerschappij over 

de onderste etage uit te oefenen, maar tevens een paradigma voor de immanente productie 

van een lichaam zonder organen. Er zijn wel organische assemblages, maar deze zijn 

provisorisch en vertegenwoordigen niet langer het oordeel van God . In Mille plateaux 



noemen Deleuze en Guattari zulke organen ook wel dit-heid assemblages : Een gradatie, 

een intensiteit, is een individu, een Dit-heid die intreedt binnen een compositie met andere 

gradaties, andere intensiteiten, om een ander individu te vormen. (MP: 310 / 253) Deze 

assemblages vormen niet langer een continuüm met de intermonadische Plooi tussen twee 

strikt gescheiden niveaus van natuur en moraal (hoe uitwisselbaar ook), maar maken deel uit 

van een diagonaal of Superplooi (Surpli) die dwars door unificerende organisatievormen 

heen loopt en het interieur van individuele monaden infiltreert met en onderwerpt aan een 

constitutief buiten. (Pli: 188 / 137; F: 140 / 131) Monaden zijn niet langer eeuwige 

substantiële vormen of essenties, die allemaal een vaste plaats kennen in wat de 

Neoplatonisten de Grote Keten van het Zijn noemden, maar accidentele vormen of half 

open nomaden die een wereld van inbezitneming in plaats van geslotenheid bewonen. 

(DRF: 244 / 261; Pli: 188, 111 / 137, 81) Zowel het lichaam als de ziel worden in deze 

transcendentieloze wereld niet langer organisch gedefinieerd, maar machiniek, als 

assemblages in assemblages, ad infinitum. In Leibniz eigen woorden, die vooruitwijzen naar 

het door Deleuze en Guattari voorgestelde concept van een alles omvattende natuur als 

oneindig plooibare abstracte machine (MP: 312/255): Een natuurlijke machine blijft nog 

machine in haar geringste onderdelen en, wat nog meer is, zij blijft altijd dezelfde machine 

die zij geweest is, en zij wisselt alleen maar van gedaante door de verschillende plooiingen 

die zij ondergaat. (Verhoeven 1997, 148; M§64)   

Het barokke Gesamtkunstwerk 

Hoewel nooit met zoveel woorden, stelt Deleuze de oneindige Plooi tussen de twee etages 

van de barokke wereld, of de diagonale plooi van de neo-barok, niet alleen gelijk aan een 

lichaam zonder organen, maar ook aan het oscillerende brein-membraan tussen de ziel en de 

impressies die zij van buiten ontvangt via de zintuigen dat Leibniz aanhaalde in zijn 

Nouveaux Essais. Het vinculum vervult daarbij de rol van de gespannen draad: Leibniz 

construeert een enorme barokke montage tussen de onderste verdieping, doorboord met 

raampjes, en de bovenste verdieping, blind en afgesloten, maar tegelijk ook resonerend alsof 

het een muzikale salon betreft die de zichtbare bewegingen van beneden vertaalt in geluiden 

boven. (Pli: 6 / 4) Het vinculaire brein wordt hiermee een gemeenschappelijke plooi die in 

iedere ziel volgens een andere variatie naar binnen wordt gevouwen, een gemeenschappelijke 

buitenkant van al die heterogene binnenkanten, waarmee en waarin de wereld tot uitdrukking 

wordt gebracht, en waarop ziel en lichaam niets dan elkaars inversen zijn. Als de fenomenale 

wereld het spel is en de ziel het theater, dan is het brein-membraan het gemeenschappelijke 



compositievlak van de barokke opera in haar geheel, verdeeld over en georganiseerd in 

oneindig veel lokale compartimenten. 

Kunstcritici en historici hebben altijd moeite gehad om een definitie van de barok te 

geven. Voor Deleuze is het uiteindelijk aan de filosofie om een concept voor de barok voor te 

stellen. Hiermee stelt hij niet dat de filosofie het allemaal beter weet dan andere disciplines, 

maar dat zodra er een concept wordt gemaakt er filosofie wordt beoefend. Zelfs  of juist 

 

wanneer de non-filosofie daarbij het enige criterium vormt.4 De centrale vraag van Le pli luidt 

dan ook of Leibniz de barokke filosoof par excellence is of dat hij een concept vormt dat in 

staat is om de barok op zich te laten bestaan. (Pli: 47 / 33) Met andere woorden: is Leibniz 

het conceptuele personage of perspectief dat het best in staat is de signatuur van de barokke 

kunst tot uitdrukking te brengen? 

Deleuze opent Le pli met de bewering dat de barok niet verwijst naar een essentie, 

maar naar een praktische functie, een kenmerkende trek. (Pli: 5 / 3) Deze praktische functie 

is, zoals we hebben gezien, de oneindige plooi. Buiten de barok is de plooi toch steeds 

beperkt gebleven tot een accidenteel attribuut van een essentiële vorm. Het is altijd een 

geïdentificeerd iets wat geplooid is. Pas in de barok wordt de plooi zelf constitutief voor de 

vorm en identiteit van het kunstwerk. In de sublieme vormen van de beeldhouwwerken van 

Bernini geeft het marmer uitdrukking aan plooien die niet door het uitgebeelde lichaam 

kunnen worden verklaard. In de ruime, opgezwollen kleding aan het hof van Lodewijk XIV 

gaat het lichaam schuil onder een ogenschijnlijk oneindig geplooide textuur. En in de 

architectuur van barokke kerken en palazzi staat de façade als het ware los van het interieur 

en ontvangt eerder het stempel van een oneindig en constitutief buiten . In alle gevallen is er 

sprake van een autonomie van de plooi , die de loutere replicatie van de contouren van een 

eindig lichaam te boven gaat. De plooi drukt een kracht of intensiteit uit die zelf 

ongevormd blijft en is daarmee de eigenaardige, tussenliggende of veeleer originele zone 

(Pli: 162 / 119) die aan iedere vorm vooraf gaat. Anders gezegd: de barokke kunstenaar wil 

geen representatie van een plooi geven, maar de expressieve plooi zelf. In plaats van de 

klassieke figuratie van de renaissance of het achttiende-eeuwse classicisme zou je barokke 

kunst daarom abstracte kunst (art informel) par excellence kunnen noemen. (Pli: 49 / 35) 

Voor Deleuze geldt de barok als voorloper van het expressionisme voor zover zij een 

breuk impliceert met de classicistische, op Alberti teruggaande perspectivische ruimte van de 

renaissance. In Le pli grijpt hij regelmatig terug op een aan de Deense linguïst Louis 

Hjelmslev ontleend expressionistisch schema om te beschrijven hoe de statische relatie tussen 

vorm en materie (het aristotelisch hylomorfisme ) in de barok plaatsmaakt voor de 



excessieve relatie tussen kracht en materiaal. (Pli: 48-64 / 34-38) Dit schema heeft twee 

cruciale kenmerken. Ten eerste is de plooi geen vorm van inhoud , een gietvorm die materie 

organiseert volgens een voorgevormde vorm, maar eerst en vooral een vorm van 

uitdrukking , een dynamische functie van de ongevormde krachten die het kunstwerk 

doorkruisen en waarvan de uiteindelijke vorm slechts de resultante is. Bernini beeldhouwt 

geen lichaam bedekt met een gekreukelde jas, maar bewerkt een materiaal van wisselende 

textuur en destilleert er een lichaam uit dat verborgen blijft onder een draperie van velours. 

De plooien van de tuniek van Bernini s Extase van Heilige Theresia drukken krachten uit die 

worden uitgeoefend op het materiaal en keren dit lichaam zo binnenstebuiten . (Pli: 166 / 

122) Ten tweede is ook het materiaal dat wordt gebruikt in de barokke kunstpraktijk niet 

langer onverschillig tegenover een vorm die er als het ware van buitenaf aan wordt 

opgedrongen. In plaats van de ongedifferentieerde substantie van de inhoud is de materie 

een altijd al voorgevormd materiaal van uitdrukking. Wat telt in een kunstwerk is dus niet 

zozeer de extensieve vorm in het hoofd van de kunstenaar of de figuratieve of narratieve code 

van de cultuur waarin de gevormde materie een rol zal spelen, maar de intensieve plooien van 

het rauwe materiaal dat wordt gebruikt, bijvoorbeeld de aderen in het marmer. Er is geen 

ideaalbeeld of model waaraan het kunstwerk moet voldoen, veelmeer verloopt de zoektocht 

naar een model direct via de keuze van het materiaal. (Pli: 51-52, 165-166 / 37, 122) 

De barokke kunstopvatting heeft belangrijke consequenties, zowel voor het subject als 

voor het object van de kunst. Net zoals voor Leibniz de wereld altijd al is voorgeplooid, 

vormt in de barok niet het intentionele bewustzijn van de kunstenaar, maar de voorgeplooide 

textuur van zijn materiaal het uitgangspunt en genetisch element van het uiteindelijke 

kunstwerk. Sterker nog, het is pas in de experimentele praktijk van het ontvouwen van wat in 

potentie al in het materiaal aanwezig is, dat ook het zelfreflectieve kunstenaars- en 

toeschouwersubject ontstaat 

 

een superject (Whitehead) dat in retrospectief aan het 

creatieve proces wordt toegevoegd. (Pli: 27, 106 / 20, 78) Dit betekent ook dat het kunstwerk 

nooit af komt, omdat er altijd nieuwe krachten zijn waaraan het materiaal kan en zal worden 

onderworpen. In plaats van het kunstwerk als object spreekt Deleuze daarom  met een begrip 

van Bernard Cache, zijn toenmalige student en inmiddels een gevestigde naam in de 

designwereld 

 

van een objectiel , een object dat, in plaats van te worden gedefinieerd door 

de rigide mal van een vooraf vastgelegde vorm, een voortdurende modulatie ondergaat: De 

nieuwe status van het object verwijst niet langer naar een ruimtelijke gietvorm, met andere 

woorden naar een relatie van vorm en materie, maar naar een tijdelijke modulatie die zowel 

het begin van een voortdurende variatie van materie als een voortdurende ontwikkeling van 



vorm impliceert. (Pli: 26 / 19) Vanaf het moment dat het kunstwerk niet langer 

ondergeschikt wordt gemaakt aan hylomorfische prefiguratie is het onmogelijk om een begin 

of einde van deze voortdurende variatie of ontwikkeling vast te leggen. Modulatie begint 

altijd in het midden , tussen materie en vorm, en verloopt van plooi naar plooi  plooi 

volgens plooi (pli selon pli), schrijft Deleuze met Mallarmé  waarbij iedere plooi een nieuwe 

potentiële vervorming in zich draagt. Het is de taak van de kunst om de plooien van de 

textuur die de materie reeds bezit voort te zetten en te variëren in een steeds verdergaande 

ontwikkeling van de vorm. 

We zien dus waarom Deleuze in Leibniz dé filosoof van de barok kan herkennen. 

Leibniz filosofie, zo luidt de stelling van Le pli, is niets anders dan de formele afleiding van 

de plooi zelf. Leibniz biedt een perspectief op de barok die een oneindige en continue 

barokke lijn zichtbaar maakt, die niet alleen precies volgens de plooi verloopt , maar die 

tevens architecten, schilders, muzikanten, dichters en filosofen met elkaar verbindt . (Pli: 48 

/ 34) Via zijn werk verschijnt de barok als theater van natuur en kunst en de levende 

machine van de natuur als universeel Gesamtkunstwerk: de barok is een soort totaaltheater dat 

uiteindelijk de hele breedte van de fysieke wereld in zijn harmonieuze performance opneemt. 

Zijn filosofie is, net als die van Deleuze zelf, als een opera van affecten, percepten en 

concepten, zodanig dat het niet langer mogelijk is om te zeggen waar de een eindigt en de 

ander begint, waar het zintuiglijke eindigt en het verstandelijke begint. 5 (Pli: 166-169 / 123-

124, 162, 88 / 119, 66; Pp: 224 / 165) Plooien zijn niet alleen een eigenschap van barokke 

kleding, maar tevens constitutief voor lichamen, rotsen, water en aarde, zelfs in die mate dat 

een soort materiaal in zichzelf de plooien van een ander soort uitdrukt, zoals in Renonciats 

houtsnijwerk, waarin Libanees cederhout verandert in een plastisch dekzijl of het dennenhout 

katoen en veren wordt. (Pli: 52 / 37) De plooi overschrijdt dus niet alleen de vorm van 

inhoud van een individueel kunstwerk, maar overschrijdt ook de grenzen van afzonderlijke 

artistieke disciplines, zodat de ene kunst wordt voortgezet in de volgende en er een 

gemeenschap van de kunsten (FB: .../ 56) ontstaat of een aaneenschakeling van kaders 

waarvan elk wordt overschreden door een materie die er dwars doorheen gaat : [H]et 

schilderij overschrijdt zijn kader en wordt gerealiseerd in polychroom gebeeldhouwd marmer; 

het beeldhouwwerk gaat verder dan zichzelf en wordt voltooid in de architectuur; en op haar 

beurt ontdekt de architectuur haar frame in de façade, maar dit frame zelf maakt zich los van 

het interieur en treedt in zo n relatie tot de omgeving dat architectuur zich realiseert in 

stadsplanning. (Pli: 167 / 123-124)  



Uiteindelijk vormt de barok één groot compositievlak , dat gemeenschappelijk is aan 

alle kunsten en in ontelbare plooien is geschikt. Bij Leibniz is de plooi afgeleid van de 

totaliteit van de wereld zoals zij door God in een vooraf bepaalde harmonie is gecomponeerd. 

Van het brein als snaar tot en met de concertante stijl van Rameau en de opera s aan 

het hof van Lodewijk XIV is het volgens Deleuze uiteindelijk de muziek waaruit Leibniz de 

principes voor de compositie van de wereld kan afleiden. [A]lsof Leibniz steeds de 

innovaties in de barokke muziek volgde terwijl opponenten bleven vasthouden aan oudere 

concepties. (Pli: 109-112, 174-189 / 80-82, 127-137) Of zoals Deleuze met een voor Le pli 

typerend chiasme stelt: we gaan niet van monaden naar harmonie, maar van harmonie naar 

monaden. Harmonie is monadologisch omdat monaden van begin af aan harmonisch zijn. 

(Pli: 176 / 129) Het barokke huis is opgebouwd uit melodie (onderste verdieping) en 

harmonie (bovenste etage). De melodie is als de eindeloze variatie van een oneindig aantal 

contrapuntische thema s. Maar ook al is het aantal melodieuze lijnen oneindig, de barok is 

steeds in staat om een harmonie te reconstrueren. De functie van de bovenste etage is om een 

soort hogere eenheid te bewerkstelligen, waarnaar de andere kunsten streven als zovele 

melodische lijnen . (Pli: 174-175 / 127-128) Leibniz metafysische geschriften bieden dan 

ook een soort classificatie van akkoorden , afgeleid van de harmonieleer van zijn tijd: 

redelijke monaden zijn als majeurakkoorden die op harmonieuze wijze resoneren, andere 

monaden zijn als mineurakkoorden die alleen maar een lokaal en instabiel akkoord vormen, 

en ten slotte zijn er de dissonante akkoorden die nog wachten op hun toekomstige plaats of 

identificatie binnen de universele harmonie. (Pli: 179 / 131) Verder is er de substantiële keten 

als basso continuo en het principe van continuïteit als voortdurende homofonie dat een 

eenheid van motief garandeert ondanks de tonale verschillen. (Pli: 185 / 135) De definitie van 

de barok luidt voor Deleuze dan ook uiteindelijk polyfonische harmonie of contrapunt in 

akkoorden (Pli: 186 / 136): [I]n het uiterste geval bereikt het materiële universum een 

eenheid van horizontale en collectieve uitgebreidheid, waarin de melodieën van ontwikkeling 

zelf intreden in contrapuntische relaties, die allen buiten hun kader treden en het motief van 

een ander vormen zodanig dat de Natuur in haar geheel een immense melodie en stroom van 

lichamen wordt. En deze collectieve eenheid in uitgebreidheid is niet in tegenspraak met die 

andere eenheid, de subjectieve, conceptuele, spirituele, harmonische en distributieve eenheid, 

maar is er juist afhankelijk van, voor zover deze een lichaam wordt gegeven, net zoals een 

monade een lichaam en organen nodig heeft zonder welke zij de natuur niet zou kennen. (Pli: 

185 / 135) Anders gezegd, de barok ziet zich gedwongen om iedere transcendente Harmonie 

te vervangen door de immanente consistentie tussen de oneindig gediversifieerde plooien van  



het brein, dat nu verschijnt als de eeuwige wederkeer van het Zelfde of het univocale Refrein: 

een door allen gedeelde Echo spiegeling zonder oorsprong of origineel (Pli: 150 / 112).  

Leibniz vandaag 

Het et le baroque

 
in de ondertitel van Le pli onderstreept dat alle mogelijke registers van het 

barokke tijdperk worden opengetrokken, van allegorische narrativiteit in de Theodicee tot en 

met de fijne plooien van Bernini s sculpturen, van het chiaroscuro bij Caravaggio tot en met 

de harmonieleer van Rameau en van de projectieve geometrie van Desargues tot en met de 

bewegingswetten van Huygens. De barok is voor Deleuze echter niet een historisch bepaalde 

verzameling van culturele kenmerken, maar een creatieve praktijk die in zekere zin tijdloos is 

en behalve in de muziek ook terugkeert in de modernistische schilderkunst (Klee, Dubuffet, 

Fautrier, Rauschenberg, Hantaï), architectuur (Gropius, Loos, Le Corbusier), literatuur 

(Mallarmé, Proust, Borges, Michaux, Leblanc, Gombrowicz), embryologie en evolutionisme 

(Cuvier, Geoffroy Saint-Hilaire), muziek (Berio, Cage, Stockhausen, Boulez), wiskunde 

(Mandelbrot, Thom), psychiatrie (Clérembault, Fechner) of  om aan Deleuzes referenties 

nog enkele hedendaagse voorbeeld toe te voegen  de blob-architectuur van Greg Lynn, de 

DNA-origami van Paul Rothemund, de wiskundige origami van Erik Demaine of de 

gevouwen dollarbiljetten van Won Park. Hun werk bevat de kenmerkende trekken die, 

wanneer zij streng worden toegepast, de extreme specificiteit van de barok verklaren en 

tevens de mogelijkheid bieden om dit concept zonder willekeurige extensie op te rekken 

voorbij zijn historische grenzen. (Pli: 48 / 34)  

Wat voor de barok geldt, kan tevens worden gezegd van Leibniz. Zijn filosofie vormt 

geen eeuwige essentie, maar een filosofisch systeem dat aan voortdurende modulatie is 

onderworpen. Maar is Deleuzes lezing van Leibniz legitiem? Zijn citaten zijn exact en er is 

zeker geen sprake van willekeur. Toch is de vraag verkeerd gesteld. Wat telt is niet wat 

Leibniz citaten betekenen, maar aan welke krachten of aan welke wereld ze uitdrukking 

kunnen verlenen: elk creatief werk bestaat in een nieuwe manier van plooien aangepast aan 

nieuwe materialen. (Pp: 215 / 158) Deleuze vangt Leibniz als het ware onder een nieuw 

vinculum en voegt aan de historische gebeurtenissen waaromheen het conceptueel personage 

van Leibniz is gecontrueerd, zoals werken voor de koning , schrijven van de monadologie , 

ontdekken van de calculus en advocaat van God in de Theodicée , een nieuwe gebeurtenis 

toe: herwaarderen van alle waarden . (Goffey, 1992) 

Op deze manier strekt strekt de invloed van Leibniz zich uit tot in de diepste poriën 

van Deleuzes werk. Aan het einde van zijn leven heeft Deleuze gezegd dat hij zichzelf ziet als 



een klassieke filosoof in de zin van Leibniz, als een filosoof voor wie systeem en filosofie 

identiek zijn. (DRF: 338 / 361) Dit impliceert echter geenszins dat de filosofie een gesloten 

systeem moet vormen. Reeds in de praktijk van Leibniz filosofie zien we dat het systeem 

nooit afkwam. Zoals Leibniz zelf schrijft in een citaat dat Deleuze zeer dierbaar is: Toen ik 

dat alles zo had vastgesteld, had ik het gevoel de haven binnen te lopen. Maar zodra ik begon 

na te denken over de verbinding van de ziel met het lichaam, werd ik als het ware weer in 

volle zee teruggeworpen. (Verhoeven, 1997: 150; Pp: 129, 142, 206 / 94, 104, 151; QPh:  27, 

196 / 22, 208; DRF: 318 / 340)  

Literatuur 

Arthur, T.W. (red.) (2007), The Labyrinth of the Continuum. Writings on the Continuum  

Problem, 1672-1686, The Yale Leibniz, New Haven/London: Yale University Press. 

Bouquiaux, L. (2006), Plis et enveloppements chez Leibniz , Cormann, G., Laoureux,  

S. & Piéron, J. (red.) (2006), Différence et identité. Les enjeux phénoménologiques du pli, 

Hildesheim/Zürich/New York: Georg Olms Verlag. 

Bredekamp, H. (2004), Die Fenster der Monade. Gottfried Wilhelm Leibniz Theater der  

Natur und Kunst, Berlin: Akademie Verlag. 

Frémont, C. (1981), L Être et la relation, met 37 brieven van Leibniz aan Bartholomeus Des 

Bosses en een voorwoord door Michel Serres, Paris: VRIN. 

Gerhardt, C.I., 1875-90, Die philosophischen Schriften von G.W. Leibniz, Berlijn: Weidmann. 

Goffey, A, (1992), The cruelty of the (neo-) Baroque , in: Pli. Warwick Journal of 

Philosophy, 4(1-2), p. 67-79. 

Lærke, M. (2001), Deleuzian Becomings and Leibnizian Transsubstantiation , in: Pli.  

Warwick Journal of Philosophy, nr. 12, p. 104-117. 

Leibniz, G.W. (1990), Nouveaux essays sur l entendement humain, becommentarieerd door 

Jacques Brunschwig, Paris: GF Flammarion. 

Leibniz, G.W. (1991), Monadologie, vertaling en geannoteerd. door F.P.M. Jespers, Kampen: 

Kok Agora. 

Loemker, L.E. (1989), Gottfried Wilhelm Leibniz. Philosophical Papers and Letters,  

Dordrecht: Kluwer. 

Look, B. & Rutherford, D. (2007), The Leibniz  Des Bosses Correspondence, New  

Haven: Yale University Press. 

Tuinen, S. van, (2009a). Verwikkeld in een soort van serpentine : Deleuzes concept van het 

maniërisme tussen Bacon en de barok , in: Esthetica (http://esthetica.nge.nl/). 

http://esthetica.nge.nl/


Tuinen, S. van, (2009b), A Transcendental Philosophy of the Event. Deleuze s Non- 

Phenomenological Reading of Leibniz and the Fold , in: Tuinen, S. van & McDonnell, N. 

(eds., 2009), Deleuze and the Fold. A Critical Reader, New York: Palgrave Macmillan. 

Verhoeven, C. (1997), Leibniz. Filosoof van de zevende dag, essays en bloemlezing,  

Best: Damon. 

                                                

 

1 Voor een uitgebreide discussie van Deleuzes relatie tot de fenomenologie met betrekking tot 
Leibniz en de plooi, zie: Van Tuinen, 2009b.  
2 Ik heb er steeds voor gekozen pli met plooi te vertalen en repli met vouw, overeenkomstig 
de  in veel andere gevallen onbetrouwbare  Engelse vertaling met respectievelijk fold en 
pleat.  
3 Voor Michel Serres, wiens Leibniz-interpretatie alleen al daarom cruciaal is voor die van 
Deleuze omdat ook hij in Leibniz een architect van de plooi herkent, vormt de leer van de 
samengestelde substanties en de substantiële keten daarom niets minder dan een tweede, 
relationele monadologie die volgt op een eerste, meer atomistische monadologie. (zie zijn 
Préface in: Frémont, 1999: 7-9) Deleuze lijkt zich bij Frémont en Serres aan te sluiten, wat 

uit historisch perspectief meteen het meest controversiële element van Le pli vormt, 
aangezien deze bijna sociologische interpretatie in het recente Leibniz-onderzoek ter 
discussie is gesteld. (Look & Rutherford, 2007) 
4 Deleuzes probleemstelling is illustratief voor wat het volgens hem betekent om een concept 
te creëren en verdient daarom in extenso te worden geciteerd: De beste uitvinders van de 
barok, de beste commentatoren hebben bedenkingen gehad bij de consistentie van het begrip, 
verward door de arbitraire extensie die het ondanks hen zelf riskeerde te nemen. Men behielp 
zich door het te beperken tot één genre (architectuur), of tot steeds beperkter bepaalde 
periodes en plaatsen, of zelfs door radicale afwijzing: de barok heeft nooit bestaan. Niettemin 
is het vreemd om de existentie van de barok te ontkennen zoals men eenhoorns en roze 
olifanten loochent. Want in dat geval is het concept gegeven, terwijl het in het geval van de 
barok nodig is te weten of een concept kan worden uitgevonden dat in staat is (of niet) er een 
existentie aan te verlenen. Onregelmatige parels bestaan, maar de barok heeft geen enkele 
reden te bestaan zonder een concept dat zijn grond vormt. Het is eenvoudig om de barok niet-
bestaand te maken, het volstaat om er geen concept van voor te stellen. (Pli: 47 / 33, voor een 
vergelijkbaar argument met betrekking tot cinema. C2: 365-366 / 280; Pp: 82-83 / 57-58) 
5 Voor een diepgaand onderzoek naar de cruciale rol van haptische en visuele beelden in 
Leibniz denken, zie: Bredekamp, 2004. 



This document was created with Win2PDF available at http://www.win2pdf.com.
The unregistered version of Win2PDF is for evaluation or non-commercial use only.
This page will not be added after purchasing Win2PDF.

http://www.win2pdf.com

