
REVIEWS

Monotheïsme kan uw staat ernstige schade
toebrengen

Paul Cliteur, The Secular Outlook & Het monotheïstisch dilemma

Wouter de Been

Paul Cliteur, The Secular Outlook. In Defense of Moral and Political Secularism (Chi-
chester: Wiley-Blackwell, 2010), 352 p.; Paul Cliteur, Het monotheïstisch dilemma
(Amsterdam/Antwerpen: Arbeiderspers, 2010), 288 p.

In 2010 verschenen twee boeken van Paul Cliteur over secularisme, godsdienst
(vooral in zijn monotheïstische verschijningsvorm), terrorisme en de publieke
zaak; één in het Engels – The Secular Outlook – en één in het Nederlands – Het
monotheïstisch dilemma. Het zijn twee zelfstandige boeken. Het Engelse is niet
simpelweg een vertaling van het Nederlandse werk. Niettemin is er een grote
mate van overlapping. De boeken behandelen soortgelijke thema’s en ontvouwen
soortgelijke argumenten, maar richten zich toch op verschillende aspecten van de
verhouding tussen kerk en staat, geloof en politiek. The Secular Outlook is vooral
een verdediging van de notie dat de publieke ruimte een godsdienstvrije zone
moet zijn. Het monotheïstisch dilemma wijst vooral op het geweldspotentieel van
godsdienst en doet voorstellen om dat gevaar het hoofd te bieden.

De twee boeken zijn duidelijk producten van de post-9/11-wereld. De thema’s zijn
de thema’s van vandaag: de terugkeer van religie in de publieke ruimte door de
immigratie van gelovige moslims, de opkomst van religieus geïnspireerd terro-
risme, de bedreiging van de vrijheid van meningsuiting (Van Gogh, de Deense car-
toonkwestie) en het gebrek aan daadkracht om de verworvenheden van de demo-
cratische rechtsstaat te verdedigen. Deze ontwikkelingen hebben in Nederland
een kritisch discours voortgebracht dat de gemiddelde krantenlezer onmiddellijk
zal herkennen. Het is een discours dat multiculturalisme bekritiseert als een vorm
van moreel relativisme; dat de traditie van accommodatie, van schikken en
plooien in de omgang met religieuze en culturele minderheden, kenmerkend voor
landen als Groot-Brittannië en Nederland, met grote argwaan bekijkt. Het is een
discours dat, zoals Ian Buruma treffend opmerkt, impliciet het verwijt in zich
draagt dat westerlingen slap zijn geworden: ‘that secular Europeans are bound to
lose an existential war because they no longer believe in values, have become
decadent and nihilistic, and are indeed, in this respect, inferior to the Muslims
who have the benefit of their faith.’1

1 Ian Buruma, Taming The Gods: Religion and Democracy on Three Continents (Princeton/Oxford:
Princeton University Press, 2010), 45.

Rechtsfilosofie & Rechtstheorie 2011 (40) 2 139



Wouter de Been

Deze bezorgdheid over het gebrek aan sterke westerse waarden is duidelijk her-
kenbaar in de recente herontdekking van de Verlichting. De Verlichting, lange tijd
een esoterisch onderwerp voor vakspecialisten, wordt vandaag weer opgehemeld
als de oorsprong van onze moderniteit en bron van onze universele westerse
waarden. Deze herontdekking heeft volgens Buruma alles te maken met de
opkomst van de islam. De universele en seculiere waarden van de Verlichting wor-
den daarbij niet alleen ingeroepen tegen islamitische geloofsfanaten, maar ook
tegen ‘the Western appeasers, who have undermined the West by their promotion
of moral relativism and multiculturalism’.2 De Verlichting is een verzamelplek
geworden voor publieke intellectuelen, die vanuit diverse achtergronden en met
verschillende doelstellingen kritiek hebben op de terugkeer van religie: van men-
sen die bezorgd zijn over de gelijkheid tussen man en vrouw tot voorstanders van
seksuele vrijheid; van sociaaldemocratische volksverheffers tot conservatieve ver-
dedigers van de westerse joods-christelijke traditie; en van uitgesproken gods-
dienstcritici tot fervente voorstanders van het vrije woord.

Als we de grove contouren beschouwen van het beeld dat Buruma schetst van de
hedendaagse verlichtingsaanhangers en islamcritici, dan geeft dat heel aardig de
positie weer die Paul Cliteur ontwikkelt in The Secular Outlook en Het monotheïs-
tisch dilemma. We vinden bij Cliteur hetzelfde dedain voor religie, dezelfde zorg
over de slapheid van de huidige democratische cultuur, dezelfde afwijzing van het
relativisme van eigentijdse intellectuelen, dezelfde aanbidding van de vrijheid van
meningsuiting en hetzelfde geloof in de universalia van de Verlichting. Het pro-
bleem daarbij is dat deze constellatie van standpunten en voorkeuren in het
publieke debat een tamelijk willekeurig knutselwerk is van ideologische bouwste-
nen uit verschillende stromingen en tradities die hun hergebruik vooral te danken
hebben aan hun retorische nut in het debat. Dat een hedendaagse verdediger van
de Verlichting als Cliteur, die iedere vorm van postmodernisme omstandig
afzweert, in zijn theorievorming juist terugvalt op de typische postmoderne tech-
niek van bricolage – de vervaardiging van een creatieve nieuwe theoretische col-
lage uit de brokstukken van de westerse traditie – is niet zonder enige ironie.

Een dergelijke vorm van bricolage levert uiteraard geen problemen op voor post-
moderne theoretici, noch voor opiniemakers in het publieke debat. In The Secular
Outlook en Het monotheïstisch dilemma presenteert Cliteur zich echter vooral als
een rechtsfilosoof die een rationeel en coherent betoog wil overdragen. Dit is met
de boodschap die hij wil verdedigen geen eenvoudige opgave. Op basis van de the-
oretische uitgangspunten die Cliteur wil verenigen in zijn recente werk, zou je
hem kunnen zien als een soort rechtstheoretisch vogelbekdier. Zoals het vogelbek-
dier kenmerken in zich verenigt van zowel de familie van de zoogdieren, als die
van de vogels en de reptielen, zo verenigt Cliteur aspecten in zich die thuis horen
in zeer verschillende rechtstheoretische stromingen en filosofische theorieën. Om
te beginnen heeft Cliteurs positie veel affiniteit met de neoconservatieve analyses
van de ‘crisis van het westen’ die vooral in de Angelsaksische wereld worden uit-

2 Buruma 2010, p. 94.

140 Rechtsfilosofie & Rechtstheorie 2011 (40) 2



Monotheïsme kan uw staat ernstige schade toebrengen

gedragen. Het Westen is aangevreten door een moreel relativisme dat begrip
heeft voor iedere culturele eigenaardigheid, maar dat de culturele kernwaarden
waarop de westerse democratie is gegrondvest, verloochent. Dit relativisme, vaak
in verband gebracht met multiculturalisme en politieke correctheid, moet worden
uitgebannen. Het Westen moet weer ruggengraat tonen en de eigen superieure
waarden centraal stellen. Als neoconservatieven die waarden nader gaan specifi-
ceren, dan komen ze meestal uit bij zaken als het belang van het traditionele
gezin en de superioriteit van de westerse, joods-christelijke traditie.

Dit laatste is waar Cliteur afhaakt. Als het gaat om de definitie van westerse kern-
waarden, dan omarmt hij veeleer een soort seculier, progressief liberalisme. Hij
moet met andere woorden niets hebben van traditionele christelijke zeden, maar
mikt juist op de erfenis van de Verlichting. Onberedeneerde, overgeërfde normen
en waarden moeten onderworpen worden aan de kritiek van de rede. Er is geen
plaats voor onbetwistbare, godgegeven morele kaders. Het ononderzochte leven
is het niet waard om geleefd te worden. In de literatuur leidt een dergelijk geloof
in het belang van een open en kritisch debat, als de beste manier om vast te stel-
len volgens welke normen en waarden je zou willen leven, meestal tot een dunne
en beperkte publieke moraal. Als morele autonomie en de vrijheid om je eigen
leven vorm te geven centraal staan, dan kom je uit bij John Rawls en moet de
overheid vooral de vrijheid van het individu beschermen en zich beperken tot een
beperkt aantal leefregels om een vreedzaam samenleven van al die autonome
individuen mogelijk te maken. Een dergelijk dun en beperkt stelsel van omgangs-
normen is echter precies het soort vrijheid-blijheid liberalisme dat volgens Cliteur
niet opgewassen is tegen de stellige overtuigingen van religieuze medeburgers.

Om aan dat gedeelde kader van normen en waarden toch iets meer inhoud te
geven, zonder terug te vallen op de joods-christelijke waarden van de neo-conser-
vatieven, grijpt Cliteur vervolgens naar de Franse traditie en de republikeinse
notie van laïcité. In een wereld van religieuze pluriformiteit moet de staat een
seculier, republikeins ethos omarmen en verbreiden. (De ambivalentie die dit pro-
ject in Frankrijk kenmerkt – de spanning tussen secularisme als enerzijds een
neutrale filosofie voor de overheid en anderzijds een beschavingsproject van de
staat, gericht op de vorming van republikeinse burgers – is overigens precies de
tweeslachtigheid die de positie van Cliteur karakteriseert.) Het probleem van deze
aanpak is weer, dat het vooral aansluit bij een particuliere, Franse, oplossing die
niet representatief is voor andere landen in West-Europa, waaronder bijvoorbeeld
Nederland. Het Franse model is in hoge mate het resultaat van de lange strijd
tegen de machtige katholieke kerk. Deze strijd om de ziel van de Franse burger
heeft in Frankrijk geleid tot een soort seculier alternatief voor de katholieke iden-
titeit – de laïcité – en een strenge scheiding van kerk en staat. Deze gepolariseerde
verhoudingen staan haaks op de inclusieve manier waarop de Nederlandse staat
historisch met religieuze gemeenschappen omgaat.

Als je uit zo veel verschillende theorieën elementen bij elkaar sprokkelt om een
positie te ontwikkelen, dan loop je natuurlijk het risico dat die elementen niet
mooi op elkaar passen. Het is dan ook niet vreemd dat er spanningen zitten in de

Rechtsfilosofie & Rechtstheorie 2011 (40) 2 141



Wouter de Been

argumenten die Cliteur in de twee boeken ontwikkelt. Het eerste hoofdstuk van
The Secular Outlook begint bijvoorbeeld met een beschrijving van de traditionele
posities: deïsme, atheïsme of agnosticisme. Cliteur betuigt zich daarbij een over-
tuigd voorstander van het atheïsme, tenminste in de privésfeer. Hij is sceptisch
ten opzichte van publiek atheïsme – dat het ongeloof in God actief wil uitdragen in
de publieke sfeer – en wijst het politiek atheïsme categorisch af – waarin de staat
zich actief inzet voor de uitroeiing van geloof zoals dat in communistische heilsta-
ten gebeurde. Niettemin wijst hij vervolgens ook het deïsme en agnosticisme
resoluut af. Dan zijn we toch weer terug bij het atheïsme. Is atheïsme dan toch de
beste positie? In zeker zin wel, stelt Cliteur, maar we moeten het dan wel los zien
van alle negatieve connotaties die de term oproept en het misschien een andere
naam geven, zoals non-theïsme of secularisme. Het is de vraag of Cliteur hiermee
niet zowel zijn taartje wil bewaren, als het ook opeten. Dat Cliteur voor atheïsme
pleit als individuele keuze in de privésfeer, heeft weinig consequenties voor de
publieke sfeer. De problemen beginnen juist als atheïsme ook als uitgangspunt
voor de staat wordt omarmd. Atheïsme blijft een positie waarover redelijke men-
sen kunnen twisten en is daarom geen goed uitgangspunt voor publieke normen.
Dat Cliteur de problemen van publiek atheïsme aankaart, schept de illusie dat hij
die bezwaren serieus neemt en daar vervolgens ook een oplossing voor heeft,
maar die oplossing is vooral om publiek atheïsme voortaan onder een andere
naam te accepteren.3

Blijft de vraag waarom Cliteur zo nadrukkelijk kiest voor atheïsme als uitgangs-
punt voor de publieke sfeer? Dat Cliteur weinig met het deïsme op heeft, is geen
verrassing, maar dat ook agnosticisme niet op zijn sympathie kan rekenen is
opmerkelijk. Cliteur lijkt een voorkeur te hebben voor ferme en robuuste morele
posities. De stelling dat je niet weet of er een God is, is niet goed genoeg. Het is
kiezen of delen. Je bidt of je bidt niet. Je leeft naar Gods gebod of je maakt je
eigen keuzes. Agnosticisme is vlees noch vis en voor Cliteur eigenlijk geen positie.
Atheïsme daarentegen is een beredeneerde keuze. Maar deze voorliefde voor, en
nadruk op, zelfverzekerde keuzen en vaste overtuigingen werkt vreedzame
coëxistentie niet in de hand. De notie dat het geloof van je buurman niet jouw
ding is, maar niettemin als een redelijke positie verdedigd kan worden, en de twij-
fel dat je eigen blik op de wereld misschien niet klopt, zijn in de ogen van Cliteur
misschien zwakteboden, maar temperen de neiging om anderen je waarheid op te
dringen.

‘The legitimate powers of government extend to such acts only as are injurious to
others,’ zijn de beroemde woorden van Thomas Jefferson: ‘But it does me no
injury for my neighbor to say there are twenty gods or no God. It neither picks my
pocket nor breaks my leg.’4 Jeffersons woorden geven goed weer waarom het voor
Cliteur zo lastig is om zijn voorkeur voor een publiek atheïsme theoretisch te

3 Cliteur, The Secular Outlook, 63–8.
4 Thomas Jefferson, Notes on the State of Virginia (Richmond: Randolph, 1853 (1782)), http://

books.google.com/books?id=DTWttRSMtbYC&printsec=frontcover&hl=nl#v=onepage&q&f=
false (bezocht 15 juni 2011), 170.

142 Rechtsfilosofie & Rechtstheorie 2011 (40) 2



Monotheïsme kan uw staat ernstige schade toebrengen

onderbouwen. Als de buren hun geloof praktiseren zonder daarmee iemand lastig
te vallen – wat in de regel nog steeds voor de meeste gelovige buren geldt –
waarom zou dat dan een issue moeten zijn voor de overheid? Maar Jeffersons
woorden laten ook zien waar nog een opening is voor Cliteur om de aanwezigheid
van religie in de publieke sfeer ter discussie te stellen. Als religie geen bedreiging
vormt voor andere burgers, dan is er wellicht geen probleem, maar wat als religie
aanleiding geeft tot bedreiging en geweld? Zou het dan wel legitiem kunnen zijn
om religie zo veel mogelijk te weren uit de publieke sfeer? Dit is precies het argu-
ment dat Cliteur in zijn twee boeken ontwikkelt.

De volledige titel van Cliteurs Nederlandse werk is Het monotheïstisch dilemma: Of
de theologie van het terrorisme. Volgens Cliteur is het geen toeval dat de aanhan-
gers van de drie grote monotheïstische geloven bereid zijn om terroristisch
geweld toe te passen. In de heilige teksten van het christendom, de islam en het
jodendom zijn daarvoor tal van aanknopingspunten te vinden. Uiteraard negeren
veel gelovigen de teksten in de Thora, de Bijbel, of de Koran die oproepen tot
geweld en onverdraagzaamheid, of geven er een rooskleurige interpretatie aan. In
The Secular Outlook hekelt Cliteur echter de bereidwilligheid van veel tijdgenoten
om zich te distantiëren van gewelddadige passages in de heilige teksten en van
extreme standpunten die minderheden binnen de religie uit die passages kunnen
afleiden.

‘The arguments of “extremists” or “fundamentalists” – that we cannot mani-
pulate the text in every direction we think desirable – are strong. What the
“moderates” fail to see is that what makes “extremists” extreme is not their
theory of interpretation but something else. It is the so-called “moderate”
who is theoretically extreme. The claim that scripture can constantly send
completely different messages to different times and cultures […] is theoreti-
cally extreme and misconceived.’5

Gematigden die hun religie willen verdedigen, kunnen niet zomaar iedere draai
geven aan de teksten die in hun heilige boeken staan – dat zou een kwalijke vorm
zijn van postmodern relativisme – noch kunnen ze extremistische minderheden
simpelweg uit hun religie wegdefiniëren. De religie zijn de teksten en de volgelin-
gen, en niet een ingebeelde, metafysische entiteit die vrij is van deze elementen.

Het is deze these die al het werk doet in de argumentatie die Cliteur ontwikkelt.
De monotheïstische religies baseren zich op heilige teksten. In deze teksten staan
aansporingen tot geweld en onverdraagzaamheid. Het is niet vreemd dat een aan-
tal gelovigen deze passages opvatten als de letterlijke bevelen van God en de daad
bij het woord voegen. Religie kan zo tot terrorisme leiden. Vanwege dit potentiële
risico is er een publiek belang om deze gevaarlijke onzin tegen te gaan: ‘Religious
terrorists operate on the basis of divine command ethics, so there is a public inte-
rest involved in having a more autonomously educated citizenry.’6

5 Cliteur, Het monotheïstisch dilemma, 270–1.
6 Cliteur, Het monotheïstisch dilemma, 234.

Rechtsfilosofie & Rechtstheorie 2011 (40) 2 143



Wouter de Been

Er zijn verschillende problemen met deze these. Om te beginnen is het de vraag of
de positie van de gematigden die op zoek zijn naar een interpretatie van de heilige
teksten die aansluit bij de huidige omstandigheden, een kwalijke vorm van exe-
gese bedrijven. Cliteur lijkt de rechtswetenschappelijke theorie van ‘original
intent’ onverkort toe te willen passen op de Bijbel en de Koran. Deze theorie is
voor de precieze en zakelijke regels van het recht al problematisch. De notie dat
de teksten van de Bijbel en de Koran een evidente, letterlijke en tijdloze betekenis
kunnen hebben, is echter vele malen onwaarschijnlijker. Je hoeft geen post-
moderne filosoof te zijn om te onderkennen dat uit de Bijbel of de Koran heel ver-
schillende lessen te trekken zijn. Het zijn tamelijk meerduidige, tegenstrijdige en
bloemrijke teksten vol metaforen en parabels die veel vragen van het interpreta-
tievermogen. De Amerikaanse taalkundige George Lakoff betwijfelt zelfs of er op
een zinnige manier over de ‘letterlijke’ betekenis van de Bijbel gesproken kan wor-
den. Ook al beroepen grote groepen gelovigen zich op een letterlijke interpretatie
van de Heilige Schrift, een dergelijke letterlijke interpretatie is simpelweg onmo-
gelijk. De Bijbel staat op iedere bladzijde vol met metaforische taal die alleen in
overdrachtelijke zin kan worden uitgelegd. Daar is ook een hele goede reden voor:
de Bijbel is een beschrijving van een transcendente goddelijke werkelijkheid in
termen die noodzakelijkerwijs zijn ontleend aan de menselijke ervaringswereld.
Een dergelijke beschrijving is per definitie metaforisch en kan alleen worden
gecommuniceerd in metaforische taal.7

Daarnaast is religie geen sterke verklaring voor terrorisme. Terroristische daden
worden om allerlei redenen gepleegd. Naast religieuze terroristen zijn er bijvoor-
beeld ook nationalistische terroristen, ideologische terroristen en racistische ter-
roristen. Iemand als Mohammed Bouyeri was een vervreemde en ontevreden jon-
geling die op het internet in de ban raakte van een radicale vorm van islam.
Buruma wijst erop dat dit een type is van alle tijden:

‘If he had been a Russian in the early twentieth century, he might have been
an anarchist. If he had been a German in the 1970s, he could easily have joi-
ned the Red Army Faction. Since he was a “Moroccan” in twenty-first-century
Holland, he was born again as a holy warrior for an Islamic utopia.’8

Door de aandacht te richten op religieus terrorisme maakt Cliteur gevestigde reli-
gie ‘guilty by association’. Als we op die toer gaan, moeten alle seculiere mensen
dan gaan uitleggen waarom hun ideeën niet in verband moeten worden gebracht
met seculiere motiveringen van wandaden in het heden en verleden. Aan derge-
lijke wandaden is geen gebrek: anarchistisch terrorisme, de Holocaust, de Goelag,
de Culturele Revolutie, de Killing Fields van Cambodja. Je zou denken dat seculiere
intellectuelen op dit gebied een zekere bescheidenheid in acht zouden nemen. Cli-
teur mag de Verlichting een intellectueel en moreel ijkpunt vinden, andere filoso-

7 George Lakoff, Moral Politics: How Liberals and Conservatives Think (Chicago/Londen: University
of Chicago Press, 2002 (1996)), 245–7.

8 Buruma, Taming The Gods, 89–90.

144 Rechtsfilosofie & Rechtstheorie 2011 (40) 2



Monotheïsme kan uw staat ernstige schade toebrengen

fen zien daarin de kiem van het totalitarisme. Bovendien is het vreemd om de uit-
wassen van enkelingen als centraal uitgangspunt te nemen voor de ordening van
de maatschappij. We verbieden toch ook niet het bezit van keukenmessen, omdat
ieder jaar een aantal mensen keukenmessen gebruiken om een moord te plegen.

Uiteindelijk is het probleem van Cliteurs aanpak vooral dat hij onvoldoende
onderscheid maakt tussen de ontwikkeling van een persoonlijke morele positie en
de ontwikkeling van een publieke moraal voor een pluralistische maatschappij
waarin mensen met heel verschillende levensbeschouwelijke overtuigingen met
elkaar samenleven. Eigenlijk vindt Cliteur dat iedereen een seculiere humanist
moet worden en dat de staat een handje moet helpen om dat voor elkaar te krij-
gen. Daarmee staat hij tegenover imams en dominees die soortgelijke projecten
nastreven. De staat moet daartussen vooral niet kiezen en zo veel mogelijk probe-
ren ieder het zijne te geven.

Rechtsfilosofie & Rechtstheorie 2011 (40) 2 145




