
 
Filosofie en non-filosofie. Fenomenologie en psychoanalyse in het werk van 

Maurice Merleau-Ponty 
 

Michiel Besters 
 
 
In het recent verschenen boek Le Livre Noir de la Psychanalyse wordt de psychoanalyse 
aangeklaagd door filosofen en wetenschappers. De psychoanalyse zou door haar dogmatische 
afwijzing van nieuwe – wetenschappelijke – behandelingsmethoden indirect schuld hebben 
aan honderden doden. Het in vraag stellen van de voornamelijk Franse psychoanalytische 
traditie lijkt mij legitiem. Ik betwijfel echter of daarmee de psychoanalyse in zijn geheel in 
diskrediet kan worden gebracht. Is de conclusie van Le Livre Noir de la Psychanalyse niet te 
radicaal? Een wetenschappelijk onderzoek naar de verhouding tussen filosofie en 
psychoanalyse lijkt mij vruchtbaarder. In dit paper zou ik een filosofische bevraging van de 
psychoanalyse willen voltrekken op basis van het late werk van Maurice Merleau-Ponty 
(1908 – 1961). Deze bevraging van de psychoanalyse stelt niet alleen de psychoanalyse als 
non-filosofie ter discussie, maar nodigt eveneens reflectie op de filosofie zelf. Door de vraag 
naar de non-filosofie te stellen, komt de status van de academische wijsbegeerte namelijk zelf 
in het geding.  
 
In 1960 werd L’Oeuvre de Freud et son importance pour le monde moderne van Angelo 
Hesnard – de toenmalige president van de Franse vereniging voor psychoanalyse – 
gepubliceerd. Merleau-Ponty die op dat moment hoogleraar filosofie is aan het prestigieuze 
Collège de France te Parijs wordt door Hesnard gevraagd om een voorwoord te schrijven op 
zijn boek.1 De keuze van Hesnard voor Merleau-Ponty is niet zonder reden. Volgens Hesnard 
leidt de theorie en praktijk van de psychoanalyse namelijk naar een nieuwe filosofie; een 
filosofie die in het bijzonder convergeert met de fenomenologie. Het is Merleau-Ponty’s 
filosofie uit Phénoménologie de la Perception (1945) die hierbij door Hesnard als 
uitgangspunt wordt genomen. De fenomenologie zou de psychoanalyse categorieën aandragen 
die zij nodig heeft om volledig zichzelf te kunnen zijn. Anderzijds zou de psychoanalyse de 
beschrijving van het bewustzijn door de fenomenologie bevestigen en voorbeelden aandragen 
van de relatie tussen mens en wereld en van de intermenselijke verhoudingen die in concreto 
uitdrukken wat de fenomenologie slechts op algemene wijze kan zeggen. Het is deze 
verhouding tussen psychoanalyse en filosofie waar Merleau-Ponty als filosoof voor is 
gevraagd om getuigenis van af te leggen. 

Merleau-Ponty die er dan net als Hesnard nog altijd van overtuigd is dat de 
psychoanalyse doordrongen is van een denken dat slechts indirect wordt uitgedrukt in 
bepaalde freudiaanse concepten, maakt echter een reservering bij de vraag van Hesnard om 
een voorwoord te schrijven over de verhouding tussen psychoanalyse en filosofie. Merleau-
Ponty geeft te kennen dat hij zijn positie uit Phénoménologie de la Perception ten aanzien van 
de verhouding tussen de psychoanalyse en de filosofie heeft herzien. Door de ontwikkeling 
van zijn eigen filosofie alsmede de groei van psychoanalytisch onderzoek stelt Merleau-Ponty 
niet langer dat de fenomenologie helderder zegt wat de psychoanalyse onduidelijk en vaag 
uitdrukt. Volgens Merleau-Ponty zijn de fenomenologie en de psychoanalyse beide gericht op 
dezelfde latentie: 
 

                                                 
1 Zie: ‘Préface’ (Merleau-Ponty 1960, pp. 5 – 10) uit L’Oeuvre de Freud et son importance pour le monde 
moderne. Dit voorwoord is later opgenomen in Parcours Deux (Merleau-Ponty 2000, pp. 276 – 284). 



Het is door wat ze veronderstelt of onthult als haar grens – door haar latente 
inhoud of haar onbewuste – dat de fenomenologie in overeenstemming is met de 
psychoanalyse. (…) Fenomenologie en psychoanalyse zijn niet parallel; veel 
beter: ze zijn beide gericht op dezelfde latentie’(Merleau-Ponty 2000, p. 283).2

 
Om op deze verhouding tussen fenomenologie en psychoanalyse in te kunnen gaan zal ik 
eerst kort Merleau-Ponty’s ‘rijpere’ filosofie thematiseren. Vervolgens zal ik Merleau-Ponty’s 
stelling dat de fenomenologie en de psychoanalyse gericht zijn op dezelfde latentie uit 
werken. 
 
In de jaren na de publicatie van Phénoménologie de la Perception, dat doorgaans als het 
hoofdwerk van Merleau-Ponty wordt beschouwd, realiseert hij zich dat zijn uitgangspunt niet 
radicaal genoeg is. De notie van het corps-sujet, dat gekarakteriseerd wordt door zijn 
gerichtheid tot de wereld (être-au-monde), is namelijk nog gecommitteerd aan het 
onderscheid tussen bewustzijn en object. Volgens Merleau-Ponty ligt aan de verhouding 
tussen het bewustzijn en het object echter een zijnsrelatie ten grondslag die hij nog niet als 
zodanig heeft gethematiseerd in Phénoménologie de la Perception.3 Deze ontologische 
doordenking resulteert in een manuscript waarin Merleau-Ponty een fenomenologische 
ontologie tracht uit te werken.4  

In Le Visible et l’Invisible wil Merleau-Ponty een endo-ontologie uitwerken. Merleau-
Ponty wil de waargenomen werkelijkheid van binnenuit begrijpen. Het doorleefde lichaam 
wordt volgens Merleau-Ponty gekenmerkt door een dubbele ervaring die hij uitlegt aan de 
hand van twee voelende handen. Als ik met mijn linkerhand mijn rechterhand betast en ik met 
mijn rechterhand het betasten door mijn linkerhand tracht waar te nemen, dan mislukt deze 
reflectie van het lichaam tot zichzelf altijd op het laatste moment. Op het moment dat ik mijn 
linkerhand voel met mijn rechterhand houd ik op om mijn rechterhand te betasten met mijn 
linkerhand. Deze ervaring van de tastende handen moet niet alleen worden gegeneraliseerd 
met betrekking tot onze andere zintuigen, maar vraagt eveneens om een ontologisch statuut. 
Hoe kan ik een ervaring van voelen en gevoeld worden hebben zonder dat deze verhouding 
wordt opgeheven?  

Volgens Merleau-Ponty is de conditie waaronder de linker- en de rechterhand voelen 
en gevoeld kunnen worden dat ze tot hetzelfde lichaam behoren. Echter, het lichaam zelf 
behoort tot de wereld. Dit impliceert dat mijn lichamelijke ervaring van de wereld volgens het 
model van de twee elkaar betastende handen dient te worden begrepen. Dat mijn lichaam van 
de wereld is – net zoals mijn handen tot mijn lichaam behoren – en toch niet met de wereld 
samen valt, vormt de voorwaarde waaronder ik pas een ervaring van de wereld kan hebben. 
Welnu, deze verbondenheid tussen mijn lichaam en de wereld verondersteld volgens Merleau-
Ponty de ontologische notie van het vlees (la chair); het vlees is de wijze waarop het lichaam 
zich tot de wereld verhoudt (en de wereld tot ons lichaam). We moeten het vlees echter niet 
begrijpen als materie of substantie, maar als een element ‘(…) in de zin dat men het gebruikte 
om te spreken over water, lucht, aarde en vuur, dat wil zeggen in de zin van een algemeen 
iets, halverwege tussen het ruimte-tijdelijke individu en het idee, een soort van geïncarneerd 
principe dat een stijl van het zijn brengt overal waar er een fragment van is’ (Merleau-Ponty 
                                                 
2 ‘C’est (…) par ce qu’elle sous-entend ou dévoile à sa limite – par son contenu latent ou son inconscient – que 
la phénoménologie est en consonance avec la psychanalyse. (…) Phénoménologie et psychanalyse ne sont pas 
parallèles; c’est bien mieux: elles se dirigent toutes vers la même latence.’ 
3 Merleau-Ponty schrijft in twee werknoten uit Le Visible et l’Invisible: ‘Résultats de Ph. P. – Nécessité de les 
amener à explicitation ontologique (…)’ (Merleau-Ponty 2003b, p. 234) en ‘Les problèmes posés dans Ph. P. 
sont insolubles que j’y pars de la distinction «conscience» – «objet» –’ (Merleau-Ponty 2003b, p. 250).  
4 Dit manuscript is na het overlijden van Merleau-Ponty in 1961 door Claude Lefort, een leerling van Merleau-
Ponty, geredigeerd en in 1964 uitgegeven als Le Visible et l’Invisible (Merleau-Ponty 2003b). 



2003b, p. 182).5 Het lichaam als vlees, als element van het zijn is in deze zin niet zozeer een 
zijnde dat gericht is tot de wereld, maar de intentionaliteit van het lichaam die centraal staat in 
Merleau-Ponty’s thematisering van het lichaamsubject wordt met de notie van het vlees 
omkeerbaar; ik ben gericht tot de wereld omdat ik deel uitmaak van het (intentionele) Zijn. 
Noties als omkeerbaarheid (réversibilité), verstrengeling (entrelacs) en kruisstelling (chiasme) 
van het Zijn en het zijnde staan dan ook centraal in Merleau-Ponty’s ontologie. 

De latentie als de grens van de fenomenologie, waarop Merleau-Ponty in het 
voorwoord op Hesnards boek doelde, moeten we dus begrijpen als het vlees. Maar hoe 
kunnen we deze latentie met betrekking tot de psychoanalyse duiden? 
 
Vóór zijn aanstelling aan het Collège de France had Merleau-Ponty van 1949 – 1952 een 
betrekking als hoogleraar in de psychologie en de pedagogie aan de Sorbonne. Gedurende 
deze jaren heeft Merleau-Ponty zich vanwege zijn ambt moeten verdiepen in de 
psychoanalytische theorieën van onder andere Sigmund en Anna Freud, Jacques Lacan en 
Melanie Klein. Naar aanleiding van zijn bestudering van de psychoanalytische traditie stelt 
Merleau-Ponty dat de psychoanalytici na Freud niet zozeer Freuds gedachten op een strikte 
wijze trachten uit te werken, maar dat zij tegelijkertijd Freuds concepten trachten te 
herformuleren (Merleau-Ponty 2001, pp. 94 – 95). Hij lijkt zelfs te zeggen dat de nieuwe 
generatie psychoanalytici interessant is juist omdat ze Freuds gedachten herzien.6 Of zoals 
Merleau-Ponty dit in 1960 zal verwoorden, we moeten Freud als een ‘klassieker’ lezen 
(Merleau-Ponty 2000, p. 283); we moeten de betekenis van Freuds gedachtegoed begrijpen 
vanuit een hedendaagse lectuur, een lectuur waarin de betekenis van Freuds denken wordt 
bepaald vanuit de ervaring die we nu van Freuds geschriften hebben. Deze nadruk van 
Merleau-Ponty op de ervaring van een nieuwe betekenis die aan de geschriften van Freud kan 
worden ontleend, raakt de kern van Merleau-Ponty’s late filosofie. Hier kunnen we evenwel 
volstaan met een onderzoek naar de ‘hedendaagse’ lezing die Merleau-Ponty van Freuds 
geschriften (en die van zijn navolgers) geeft. 
 In een cursus aan het Collège de France uit 1954-1955 stelt Merleau-Ponty een 
filosofische herinterpretatie voor van Freud – zonder implicaties van diens psychologische 
uitleg – waarbij het onbewuste wordt bepaald als perceptief bewustzijn: ‘Het onbewuste als 
perceptief bewustzijn is de oplossing die Freud zoekt (…)’ (Merleau-Ponty 2003a, p. 212).7 
Het freudiaanse onbewuste is niet een ongekend bewustzijn in het bewustzijn, maar moet 
worden begrepen als een duiding van de raadselachtige verbondenheid tussen het lichaam en 
de wereld. Freuds objectivistische taalgebruik moet op een concrete wijze worden begrepen 
(Merleau-Ponty 2003a, p. 222). De zintuiglijk waarneembare wereld waar de notie van het 
onbewuste volgens Merleau-Ponty naar verwijst, is de vleselijke nexus tussen lichaam en 
wereld. Het perceptieve bewustzijn, zo stelt Merleau-Ponty op basis van onder andere “De 
waan en de dromen in Gradiva van W. Jensen” (Freud 1982), komt overeen met de notie van 
het onbewuste. De latentie van de perceptieve orde die Freud in deze geschriften analyseert, 
komt tot uitdrukking in de manifeste waan en dromen.  
 In zijn filosofische herinterpretatie van Freud legt Merleau-Ponty dus de nadruk op de 
verbinding tussen het bewuste en het onbewuste.8 Dit terwijl Lacan bijvoorbeeld het 
onderscheid tussen het bewuste en het onbewuste benadrukt. Lacan die in zijn 
                                                 
5 ‘(…) au sens où on l’employait pour parler de l’eau, de l’air, de la terre et du feu, c’est-a-dire au sens d’une 
chose générale, à mi-chemin de l’individu spatio-temporel et de l’idée, sorte de principe incarné qui importe un 
style d’être partout où il s’en trouve une parcelle.’ 
6 Vergelijk: Merleau-Ponty (2001), p. 95 en p. 109. 
7 ‘L’inconscient comme conscience perceptive est la solution que cherche Freud (…).’ 
8 Pontalis merkt op dat Merleau-Ponty niet zonder reden de tekst over Gradiva centraal stelt in zijn lectuur van 
Freud. Volgens Pontalis kan men in deze tekst de meest fenomenologische formulering van het onbewuste 
vinden (Pontalis 1968, p. 90 – 91). 



psychoanalytische theorie het talig gestructureerde onbewuste tot uitgangspunt neemt, stelt 
juist de heterogeniteit van het onbewuste centraal. We weten dat Merleau-Ponty in discussie 
met Lacan de verabsolutering van de taal in diens retour à Freud heeft bekritiseerd.9 De taal 
wordt volgens Merleau-Ponty geboren in onze waarneming van de wereld; de taal is niet 
slechts een voorgegeven structuur. Dit impliceert dat hij Lacans radicale onderscheid tussen 
het bewuste en het onbewuste terug verwijst naar de verbondenheid tussen lichaam en wereld, 
tussen bewuste en onbewuste. 
 In het werk van Klein vindt Merleau-Ponty wel het raadsel van de vleselijke 
verbondenheid van het lichaam met de wereld terug: ‘Melanie Klein: zij doet de freudiaanse 
instanties en operaties verschijnen als fenomenen die in de structuur van het lichaam zijn 
verankerd’ (Merleau-Ponty 1995, p. 347).10 Klein vertrekt in haar analyses van de vroeg 
kinderlijke ervaring vanuit de duale relatie tussen moeder en kind. Het infans verhoudt zich 
op de eerste plaats tot zijn moeder als een lichamelijk, behoeftig wezen middels de 
mechanismen van projectie en introjectie. Binnen de primordiale verhouding tussen het kind 
en de moeder moet de moeder worden begrepen als dat wat het kind omringt zonder zelf aan 
het kind als zichtbaar te verschijnen; de moeder is in de eerste plaats latent aanwezig voor het 
kind. Als Merleau-Ponty ergens zegt dat ‘Een psychoanalyse van de Natuur maken: dat is het 
vlees, de moeder’ (Merleau-Ponty 2003b, p. 315)11 dan lijkt hij hiermee uitdrukkelijk naar 
Klein te verwijzen.  

Toch kunnen we een duiding van de latentie in termen van ‘de moeder’ niet uitsluitend 
als een verwijzing naar Klein zien. Het vlees als element van het zijn dat wordt geassocieerd 
met de categorie van de moeder, lijkt tevens in belangrijke mate op Gaston Bachelards 
psychoanalytische theorie van de elementen (water, vuur, aarde en lucht) geïnspireerd te 
zijn.12 Dit lijkt echter vaak te worden vergeten. En dit is toch iets wat meer aandacht vereist 
aangezien de uitwerking en de definitie van het vlees als ‘ultieme ontologische notie’ 
(Merleau-Ponty 2003b, p. 183) door Merleau-Ponty zelf wordt begrepen als ‘(…) 
«elementen» (in de zin van Bachelard), dat wil zeggen (…) velden, zacht zijn, non-thetisch, 
zijn vóór het zijn (…)’ (Merleau-Ponty 2003b, p. 314).13  
 
De positie die Merleau-Ponty schetst in het voorwoord op Hesnards boek met betrekking tot 
de verhouding tussen fenomenologie en psychoanalyse kunnen we nu beter begrijpen. De 
latentie waar zowel de fenomenologie als de psychoanalyse op is gericht, moet worden 
begrepen als de ontologische notie van het vlees (fenomenologie) of als de verhouding tussen 
de zintuiglijk waarneembare wereld en het lichaam op het niveau van de antropologie 
(psychoanalyse). In deze bevraging van de psychoanalyse hebben we gezien dat Merleau-
Ponty’s uiteenzetting met de psychoanalyse niet tot één specifieke auteur kan worden 
beperkt.14 In deze zin is de fenomenologie niet slechts de impliciete filosofie van de 

                                                 
9 Op twee conferenties heeft Merleau-Ponty gereageerd op Lacans psychoanalytische theorie. Zie: Merleau-
Ponty (2000), pp. 211 – 214 en pp. 273 – 275. 
10 ‘Mélanie Klein: elle fait apparaître les instances et les opérations freudiennes comme des phénomènes ancrés 
dans la structure du corps.’ 
11 ‘Faire une psychanalyse de la Nature: c’est la chair, la mère.’ 
12 E. de Saint Aubert stelt op basis van een gedetailleerde uitwerking van de verhouding tussen Merleau-Ponty en 
Bachelard het volgende: ‘Et lorsque Merleau-Ponty invite en novembre 1960 – c’est-à-dire au moment précis où 
il définit la chair comme élément – à «faire une psychanalyse de la Nature» en ajoutant aussitôt que celle-ci est 
«la chair, la mère», il est difficile de ne pas lire encore la marque de l’auteur de L’eau et le rêves [Bachelard, 
MB] (…)’ (De Saint Aubert 2004, p. 263). 
13 ‘(…) «éléments» (au sens de Bachelard), c’est-à-dire (…) des champs, être doux, non-thétique, être avant 
l’être (…).’ 
14 De poging om Merleau-Ponty’s uiteenzetting met de psychoanalyse te begrijpen vanuit één bepaalde auteur 
komt veelvuldig voor in de literatuur. Zie bijvoorbeeld Struyker-Boudier (1970), Visker (1999) en Angelino 



psychoanalyse en zegt de fenomenologie niet helderder wat de psychoanalyse vaag en 
onduidelijk uitdrukt, maar beide zijn in elkaar verstrengeld. En juist de interactie tussen 
fenomenologie en psychoanalyse, tussen filosofie en non-filosofie geeft een mogelijkheid om 
datgene uit te drukken wat beide afzonderlijk proberen te onthullen. 
 
 
Literatuur 
 
Angelino, L. (2005), “Note sul dialogo tra Merleau-Ponty e Melanie Klein”, in: Chiasmi 
International 6 
Freud, S. (1982), “De waan en de dromen in Gradiva van W. Jensen”, vert. L. Gabel en R. 
Starke, in: Cultuur en religie 1, Meppel: Boom, pp. 31 – 127 
Merleau-Ponty, M. (1960), “Préface”, in: A. Hesnard, L’Oeuvre de Freud et son importance 
pour le monde moderne, Paris: Payot 
Merleau-Ponty, M. (1995), La Nature; Notes Cours du Collège de France, Paris, Seuil 
Merleau-Ponty, M. (2000), Parcours Deux; 1951 – 1961, Lagrasse:Verdier 
Merleau-Ponty, M. (2001), Psychologie et pédagogie de l’enfant; Cours de Sorbonne 1949-
1952, Lagrasse: Verdier  
Merleau-Ponty, M. (2003a), L’Institution et la Passivité, Paris: Belin  
Merleau-Ponty, M. (2003b), Le Visible et l’Invisible, Paris: Gallimard 
Pontalis, J.B. (1968), “La position du problème de l’inconscient chez Merleau-Ponty”, in: 
Après Freud, Paris: Gallimard, pp. 76 – 97 
Saint Aubert, E. de (2004), Du lien des êtres aux éléments de l’être; Merleau-Ponty au 
tournant des années 1945-1951, Paris: Vrin 
Struyker-Boudier, C.E.M. (1970), Fenomenologie en psychoanalyse I: De problematiek van 
het bewustzijn en de psychoanalyse bij Maurice Merleau-Ponty, Nijmegen: Schippers 
Visker, R. (1999), Truth and Singularity; Taking Foucault into Phenomenology, Dordrecht: 
Kluwer, pp. 165 – 231 
  

                                                                                                                                                         
(2005) die Merleau-Ponty’s uiteenzetting met de psychoanalyse lijken te bepalen tot respectievelijk Freud, Lacan 
en Klein.  


