
 
Humanisme na Heidegger 
 
Dirk Derom 
 
 
Ik wil mijn inleiding starten met volgende tekst: 

“Er is de laatste tijd met mij iets aan de hand waarvan ik het prettig vind dat u ervan op 
de hoogte bent. Het is een onderwerp dat moeilijk bespreekbaar is. 
Velen onder u, wed ik, durven het woord zelfs niet eens in de mond te nemen en ook 
wanneer je naar een lezing over dit onderwerp gaat, kan het gebeuren dat de betreffende 
spreker wel veel materiaal aandraagt dat zijdelings met de kwestie te maken heeft, maar 
dat hij de kern van de zaak in feite niet beroert. 
Hier wou ik het voorlopig bij laten.” 
(Herman Finkers) 

Op dit moment denkt u wellicht: ‘Dit is verwarrend.’. Ik ben dan ook een filosoof van een erge 
soort: hermeneuticus. 
 
Een humanisme bij Heidegger laten verschijnen, is een gewaagde onderneming. Dat ik dit een 
‘ek-statisch’ humanisme noem, maakt de onderneming niet minder gewaagd. Integendeel, ik gooi 
er een term tegen aan die mogelijks voor nog meer verwarring zal zorgen. Inderdaad, dit 
onderwerp blijkt moeilijk bespreekbaar. Niet in het minst omdat ik me niet gesteund weet door 
secundaire literatuur over die constructieve bijdrage van Heidegger aan het humanisme. 
Bovendien blijkt dat  humanisten vaak niet tuk zijn op Heidegger.  
 
Het klassiek humanisme zoals Heidegger het omschrijft, krijgt rake klappen in Heideggers 
bekende ‘Brief über den Humanismus’. In die brief valt hij het humanisme aan op meerdere 
vlakken. Vertrekpunt hier is dat het humanisme, zoals toen bekend, zich niet richtte op de 
‘humanitas’, maar zich ten volle wierp op de strijd om de mens te leiden naar zijn menselijkheid. 
Er is voor hen een ‘wezen van de mens’. Of je dit nu leest in Sartre, Marx, in de christelijke 
traditie, telkens is er de zoektocht naar een essentie, te vinden in respectievelijk de existentie bij 
Sartre, de maatschappij bij Marx en de deitas bij het christendom. Het animal rationale zoals 
vaak naar voren wordt gebracht, is op zich niet verkeerd, maar is en blijft van de metafysica 
afhankelijk. Deze ratio is telkens al ‘in het Zijn opengelegd’. De ratio is niet primair, maar laten 
we zeggen een ‘afgeleide’. 
Het wezenlijke van de mens is voor Heidegger te vinden in de ek-sistentie. Dat is geen specifieke 
soort van ‘bestaan’ zoals er al velen zijn geformuleerd, maar wat Heidegger noemt ‘het staan in 
de klaarte van het Zijn’. Of nog anders, het er (het Da) is voor Heidegger de klaarte van het Zijn. 
Ek-sistentie is een uit-staan, gaan buiten een kern. Dit in contrast met existentie met ‘x’ dat de 
zogehete werkelijkheid is. De mens staat ek-statisch in de ‘waarheid van het Zijn’. En wat is dan 
dit Zijn? Dit Zijn is het Zelf. Het is niet iets buiten mij, niet iets binnen mij, maar het Zelf zelf. 
 
Om mijn ek-statisch humanisme niet te ver te laten afdwalen, wil ik het even hebben over ‘Hier 
wil ik het voorlopig bij laten’, want wat ik hier zeg is erg voorlopig. Het is geen ultieme 
waarheid, geen finaal inzicht in de redelijkheid der dingen. Sterker, zelfs de zoektocht naar de 
ultieme grond is me niet gegeven. Dat betekent niet dat een humanisme zich niets moet 
aantrekken van de waarheid en de grond van waarheid. Wil een humanisme draagkracht krijgen, 
moet het zich richten op drie aspecten: mogelijkheid, plaats en legitimatie. Dat we ons in een 
humanisme niet mogen beperken tot het zoeken naar een grondoorzaak blijkt uit het eerste aspect, 
nl. mogelijkheid. De mens, Dasein zal Heidegger deze noemen, is steeds ontwerpend én is al 
ontworpen. Dasein is tegelijk constructief én construct. Het tweede aspect van grond, de plaats 



van het humanisme is de wereld. Wat deze omvat zal later in deze lezing blijken. Tot slot is het 
legitimeren van een finale grondoorzaak of fundament voor Heidegger een aanfluiting van de 
mogelijkheid die we allen zijn. 
Of anders, een humanisme heeft geen waarheid, het is niet ‘waar’ in de traditionele zin van het 
woord. Niet waar als ‘kijk, dat argument en dat feit toont aan dat ik juist ben’. Een humanisme is 
daarentegen een mogelijkheid die zich in de wereld bevindt en die beseft dat een legitimering van 
haar humanistische grond afbreuk doet aan haar opzet. Dit maakt de opzet van een humanisme 
erg bescheiden. Tenminste als je de sprong om de ervaring van de eigen geworpenheid, 
bescheiden kan noemen. De versie zoals ik ze hier toon, probeert de valkuil van een vermeende 
neutraliteit en de valkuil van een scheiding tussen object en subject te vermijden. De scheiding 
tussen object en subject herdenken, lijkt me dan ook niet echt kleinschalig. Het is bescheiden 
omdat het geen finale oorzaak naar voren schuift, het is complex omwille van de opzet.  
 
Humanisme wordt hier een methode, niet langer een verlichte versie van de feiten. En die 
methode vertrekt vanuit het Dasein, de mens zeg maar. Dat kan niet anders, want voor Heidegger 
is het Dasein enkel zichzelf. Dat betekent dat de mens niet buiten zichzelf kan kijken. Dat 
betekent echter meer dan enkel het lichaam, de gedachten of de persoonlijke bezittingen. Een 
Dasein is zijn omgang. En in die omgang is het Dasein vaak een anoniem ‘Men’. Een Dasein zegt 
‘wat men zegt’ en doet ‘wat men doet’. Een ek-statisch humanisme ziet in deze, wat Heidegger 
noemt ‘vervallenheid’, de constructieve bijdrage. Indien men merkt dat het Dasein vaak slechts is 
‘wat men doet en men zegt’, merkt men dat er meer te rapen valt. Het Dasein ontdekt wat een van 
de cruciale elementen van het ek-statisch humanisme is, namelijk de mogelijkheid.  
En hier moeten we opletten dat we die mogelijkheid niet reduceren tot een lijst van ‘dingen die 
mogelijk zijn’. De mogelijkheid wijst erop dat het Dasein de keuze heeft zichzelf te zijn, of het 
anonieme ‘Men’ te volgen. Belangrijk voor ons humanisme hier is dat men met die mogelijkheid 
tot een andere houding komt. Niet zozeer, en dit is typisch Heideggeriaans, een definitie van het 
Dasein komt naar boven, maar wel de methode van het leven. Een attitude dewelke toont dat men 
het doorsneekarakter van het Men niet per se hoeft te volgen. Een Men dat de 
verantwoordelijkheid ontneemt van het Dasein (ik volg de keuze van een massa) wordt terug 
gebracht naar de verantwoordelijkheid van het Dasein.  
 
Om dit relatief abstract kader duidelijker te maken, sta ik even stil bij de andere. De man of 
vrouw die ik op straat tegen het lijf loop, is in vele vormen van humanisme een punt van reflectie 
gebleken. Al te vaak wordt er een kritiek op Heidegger geformuleerd waaruit moet blijken dat dit 
een aspect is dat Heidegger schromelijk verwaarloosd heeft. Ik wil hier een lans breken voor 
Heidegger én er aan toe voegen dat, indien men goed leest, de andere wel degelijk en prominent 
aanwezig is. 
Ik begin hier bij empathie. Empathie als het ‘zich kunnen inleven in een ander’ is voor Heidegger 
hoegenaamd niet de basis voor een cultuur van begrip of vlekkeloze samenleving. De andere voor 
Heidegger is geen verschijning aan het zelf, maar een voorafgaandelijke invloed. Als Dasein is 
het niet het doel om die andere zo goed mogelijk te begrijpen. De andere is voor Heidegger een 
actieve verwijzingssamenhang. Nagenoeg alles waar een Dasein mee in contact komt, is door de 
handen van een ander gegaan. Vb. elk instrument, of het nu een pen of een computer is, elk ‘tuig’ 
is door de handen van een ander gegaan.  
De andere wordt ontdaan van de balast van erkenning of inlevingstechnieken. De andere is 
gelijkoorspronkelijk, niet eerder dan het Dasein, niet later dan het Dasein, maar simpelweg altijd 
daar in de wereld van het Dasein. Dat houdt eveneens in dat we de andere niet kunnen 
omschrijven met goedgemikte criteria. De andere blijft iets onbestemds, iets dat een Dasein niet 
kan beschrijven. Een Dasein leert echter dat de wereld waarin hij of zij leeft, een wereld is van de 
andere. De wereld is een wereld van delende Dasein. Doel is hier niet om te weten wie de andere 



is, maar om de omgang te leven. Wat onmiddellijk toont dat een dominantie van een enkele visie 
van een enkel Dasein door Heidegger verworpen wordt.  
Onze wereld wordt door de andere gewijzigd, voortdurend veranderd in een 
verwijzingssamenhang. We hebben hier geen greep op. En in plaats van deze greep alsnog te 
bekomen, kunnen we beter de andere in die verwijzingssamenhang begrijpen. U merkt dat ook 
hier geen nauwkeurig omschreven positie van het ‘ik’ en de ‘ander’ wordt gegeven. Wat u in dit 
humanisme krijgt is de methode, de attitude. 
 
Deze attitude speelt zeker ook door in de wereld zoals hij door Heidegger wordt bekeken. De 
begrippen facticiteit, mede-wereld en methode zijn hier al gevallen. Maar het is nog steeds 
mogelijk dat dit gekaderd wordt in een attitude die de analyse vooropstelt. Daarom nog kort iets 
over de wereld, waarin het duidelijk moet zijn dat de wereld er geen is van absolute afstanden, 
maar van relatieve afstand.  
Een wereld bij Heidegger is geen verzameling van objecten in een matrix van tijd en ruimte, noch 
is de wereld zelf een object dat kan onderzocht worden. Een humanisme vertrekt bij Heidegger 
niet van een hoog principe, maar van een banaal niveau, namelijk de dagelijkse omgang met de 
tuigen rond ons. Hier toont een humanisme zich in een verwijzingssamenhang met de voorwerpen 
rond ons én met de omgang als Dasein met deze voorwerpen. Het Dasein is hier steeds op 
betrokken. Afstand nemen van zo een wereld door hem te bestuderen is niet wenselijk.  
 
Humanisme is klaarblijkelijk een omzichtige methode met een vastberadenheid van een onzeker 
Dasein. Wat men probeert is de integratie van het Dasein in zijn geheel. Een Dasein tracht meer 
te zijn dan een streven naar vastomlijnde en zekere wetten, meer dan definities en beschrijvingen 
hoe om te gaan met de wereld, de andere en het zelf. Humanisme tracht de omgang, de beleving, 
het lijf, de onzekerheid op te nemen. Met andere woorden het geheel. Dit geheel kan nooit in zijn 
verschillende onderdelen beschreven worden, want er is wel steeds een onderdeel dat ons 
ontsnapt, al was het maar dat een beschrijving steeds achterop hinkt op de ervaring zelf. Dat we 
hier in het leven zelf blijven staan, is hopelijk duidelijk. Het Dasein, de mens, bestaat en omdat 
hij bestaat ontsnappen er meer dingen dan dat hij kan beschrijven. 
De vastbeslotenheid waarvan sprake, richt zich dan op het denken van de mogelijkheden die een 
Dasein is. Het Dasein heeft meer mogelijkheden dan kunnen neergeschreven in een lijstje, het 
blijven denken van de andere kant vereist vastbeslotenheid, durf en een niet aflatende inspanning 
om het steeds opnieuw te herleven. Het verstaan is met andere woorden ‘weet hebben van de 
existentiële mogelijkheid’. De toekomst is niet gekend, de opties onmetelijk, vastberadenheid is 
in deze meer dan gewenst. Deze houding kan je omschrijven als het ‘bezorgen’. Of anders, 
humanisme als het zien van de mogelijkheid, de onbestemdheid, de tijdelijkheid, de samenhang 
en niet in het minst de vastbeslotenheid.   


