WETENSCHAP EN VERZET!
NAAR EEN BIDIMENSIONELE VISIE OP DE MENS

Mijn bijdrage aan deze filosofiedag past misschien niet helemaal in wat doorgaans onder
de noemer ‘wetenschapsfilosofie’ wordt verstaan, maar eigenlijk is dat ook een beetje de
bedoeling. De onderzoeksvraag luidt immers niet: “wat is de filosofische reikwijdte van
bepaalde recente wetenschappelijke ontdekkingen?” of “in welke mate is het newtoniaans
paradigma commensurabel met Einsteins relativiteitstheorie?”. Wat ik eigenlijk wil doen,
is een ontmoeting ensceneren tussen wetenschap, of beter gezegd tussen de
wetenschappelijke methode, en de mens. Omdat de ontwikkeling van de positieve
wetenschappen en de daarmee gepaard gaande ‘mechanisering’ van ons wereldbeeld wel
eens grotere gevolgen zou kunnen hebben dan wij op het eerste gezicht denken. En waar
kan zo'n ontmoeting beter plaatsgrijpen dan op de plaats waar wetenschap ingrijpend in
een mensenleven aanwezig is: in het dokterskabinet?

Ivan Illich, Oostenrijks wetenschapper, filosoof, theoloog en maatschappijcriticus,
kondigde in 1976 al een nieuwe epidemie aan: de iatrogenesis, het ontstaan van ziekten
door toedoen van de arts of van het medische systeem zelf.

Het medische bedrijf is volgens Illich een ware bedreiging voor onze gezondheid. Zoals
het steeds toenemend verkeer op de baan een bedreiging is voor de mobiliteit, zo is de
cascade van medische verrichtingen en zorgen een bedreiging voor onze gezondheid?.
Ilich argumenteert bijvoorbeeld dat het verdwijnen van vele ziektes, dat doorgaans
toegeschreven wordt aan de zogenaamde vooruitgang van de klassieke geneeskunde,
eigenlijk gewoon het gevolg is van betere leefomstandigheden of van een spontaan
afzwakken van de verspreiding van een virus, dan van het toedienen van medicatie. Het
succes van het medisch bedrijf kan dus niet verdedigd worden door een beroep te doen de
eliminatie van oude vormen van ziekte3.

Dat Illichs bevindingen nog niet verouderd zijn — en wel integendeel — werd enkele jaren
geleden nog duidelijk, toen het bekende tijdschrift JAMA — het Journal of the American
Medical Association — in het jaar 2000 een ophefmakend artikel publiceerde waarin te

! De titel van deze tekst, wetenschap en verzet, is geinspireerd op de titel van een boek over het subject in het denken
van Foucault. Foucault is altijd op zoek gegaan naar machtsstructuren, die hij altijd verbindt met uitsluiting. De
wetenschappelijke methode die in onze tijden de plak zwaait, is in mijn ogen ook een potentiéle vorm van uitsluiting.
Vandaar dat deze analogie mij niet onzinnig voorkwam. Cf. R. DEVOS, Macht en verzet. Het subject in het denken van
Michel Foucault, Kapellen — Kampen, 2004, p.23: “De blik van het moderne weten is wezenlijk gebaseerd op uitsluiting
(...) Insluiting betekent macht, uitsluiting betekent machteloosheid. Wat uitgesloten wordt, bezit in deze optiek echter
een soort oorspronkelijkheid. Een essentiéle dimensie van de menselijke existentie wordt door de macht
gediskwalificeerd, gemarginaliseerd, toto zwijgen gebracht”.

2 1. ILLICH, Limits to Medicine. Medical nemesis: the expropriation of health, 1976, p.15. Zie ook Id., p.35: “The pain,
dysfunction, disability, and anguish resulting from technical medical intervention now rival the morbidity due to traffic
and industrial accidents and even war-related activities, and make the impact of medicine one of the most rapidly
spreading epidemics of our time”. Over het cascade-effect bij de gezondheidszorg, zie J. MOLD & H. STEIN, The cascade
effect in the clinical care of patients, in New England Journal of Medicine 314 (1986), 512-514.

3 1. ILLICH, Limits to Medicine, p.25.



lezen stond dat medische fouten in de VS de derde grootste doodsoorzaak zijn, na hart- en
vaatziekten en kanker*. Van de 13 landen die vergeleken werden met betrekking tot de
kwaliteit van hun gezondheidszorgsysteem, staat Belgié trouwens op de 11d¢ plaats, net
véor de Verenigde Staten, en Nederland op de 8¢ plaats®>. Het artikel, getiteld Is US
Health Really the Best in the World? verscheen naar aanleiding van een rapport van het
Institute of Medicine uit 1999 met de cynische titel “To Err is Human”, waarin te lezen
stond dat per jaar 44 000 tot 98 000 Amerikanen sterven als gevolg van medische fouten®.
Ilich schreef over dit verschijnsel: “In een complex technologisch ziekenhuis, wordt
verwaarlozing een ‘normale menselijke fout’, botheid ‘wetenschappelijke afstandname’ en
incompetentie een ‘gebrek aan gespecialiseerde uitrusting’. De depersonalisatie van
diagnose en therapie heeft wanpraktijken omgezet van een ethisch naar een technisch
probleem™’.

Het is niet mijn bedoeling om, steunend op deze cijfers over medische fouten, kritiek te
geven op het mensbeeld dat de wetenschappelijke methode hanteert, maar we kunnen de
gegevens misschien wel zien als een teken dat wijst op een bepaalde houding van de mens
tegenover wetenschap en technologie en het belang van het denken daarover.

Het probleem kan bovendien ook in een breder licht gezien worden. De moderne
wetenschap zou armoede en ziekte voorgoed uit de wereld bannen. In de plaats daarvan
bleek men door die wetenschap in staat om massavernietigingswapens aan te maken. In
plaats daarvan opende het wetenschappelijke wereldbeeld de ruimte voor het objectiveren
van de mens. Economische en technologische ontwikkeling, gebaseerd op moderne
wetenschap, blijkt dus niet recht evenredig te zijn met beschaafde en vredelievende
maatschappijen. Toch beweert Fukuyama in zijn 7The End of History and the Last Man,
dat we aan het einde van de geschiedenis gekomen zijn: de combinatie van wetenschap,
techniek en kapitalisme zorgt voor een uniformering van alle culturen en op den duur is
er geen alternatief meer voor het heersende neoliberalisme. Als dus de vraag naar de
relevantie van de filosofie voor de hedendaagse maatschappij gesteld wordt, zoals dat op
deze filosofiedag bij uitstek wordt gedaan, moeten we ons afvragen wat het tegenwoordig
betekent, wanneer iets ‘relevant’ genoemd wordt. Als we ‘relevant’ bedenken als
‘aangepast’ aan de noden van de huidige samenleving, en als deze samenleving
gekarakteriseerd wordt als zijnde neoliberalistisch, dan bestaat het gevaar dat een
maatschappelijk relevante filosofie neoliberalistisch van aard moet zijn en dat ze daarmee
een ondersteuning biedt voor het heersende kapitalistische systeem dat alle hoeken van de
samenleving doordringt. ‘Relevant’ wordt dan gelijkgesteld aan ‘economisch nut’. In die

4+ Cf. www.jama.com, uit JAMA, July 26, 2000, Vol. 284, N° 4, 483-485.

> Een mogelijke verklaring voor het feit dat Japan, toch ook een hoogtechnologische samenleving, het beste
gezondheidszorgsysteem heeft, kan zijn: “It is possible that the high use of technology in Japan is limited to diagnostic
technology not matched by high rates of treatment, whereas in the United States, high use of diagnostic technology may
be linked to the ‘cascade effect’ and to more treatment”. (JAMA 284 (2000), p.284.)

6 Cf. L. KOHN, J. CORRIGAN, M. DONALDSON (ed.), 7o Err is Human. Building a Safer Health System, Washington DC,
National Academy Press, 1999.

7 1. ILLICH, Limits to Medicine, p.39: “In a complex technological hospital, negligence becomes ‘random human error’ or
‘system breakdown’, callousness becomes ‘scientific detachment’, and incompetence becomes ‘a lack of specialized
equipment’. The depersonalisation of diagnosis and therapy has changed malpractice from an ethical into a technical
problem”.


http://www.jama.com/

zin kan onze vraag naar de verhouding tussen wetenschap en mensbeeld de basis bieden
voor een bredere reflectie op het mensbeeld dat een product is van de neoliberalistische
maatschappij.

Ook Mlich kadert de medische problematiek in een bredere maatschappelijke en politieke
context: “De patiént in de greep van de hedendaagse geneeskunde is slechts één
instantiatie van de mensheid in de greep van zijn schadelijke technieken,” schrijft hij.
“Iatrogenesis kan enkel onder controle gekregen worden als het begrepen wordt als één
aspect van de destructieve dominantie van industrie over onze samenleving”3.

Wat wordt hier dus getoond of, in Heideggers woorden, ontborgen? De wetenschappelijke
methode benadert een ziekte en in extremis ook de mens als een object. Een subject — de
wetenschapper — doet van op een afstand (het woord afstand is belangrijk omdat het later
zal terugkomen in een andere betekenis) metingen en waarnemingen met betrekking tot
zijn of haar object. De klassieke geneeskunde is uiteindelijke terug te voeren op de
methode die voor het eerst binnen de fysica gehanteerd werd — op een methode dus die
toegepast werd op levenloze materie. “En die fysica”, schrijft Heidegger in Die Technik
und die Kehre (1962), “kan van dit ene nooit afzien: dat de natuur zich op een of andere
rekenkundig vaststelbare wijze meldt en als een systeem van informaties bestelbaar
blijft”®. Vandaar dat Heidegger het wezen van de techniek ziet als een wijze van
ontberging van het Zijn. Het Zijn ontbergt zich, toont zich, als bestel (Ge-stell): alles is
bestelbaar, verkrijgbaar, oplosbaar. Wetenschapsfilosoof Thomas Kuhn beschrijft
wetenschap als ‘puzzle-solving’: voor de problemen van wetenschappers bestaat een
oplossing, ze zijn als een puzzel waarvan de stukjes wel in elkaar zullen passen als men
maar lang genoeg zoekt. Wat een puzzel goed maakt, is niet zozeer zijn interessante
oplossing of uitkomst, maar het feit dat er een oplossing bestaat. “Het is geen criterium
voor de goedheid van een puzzel als het resultaat ervan intrinsiek interessant of belangrijk
is. In tegendeel, de echt dringende problemen, zoals bijvoorbeeld een geneesmiddel voor
kanker of het ontwerp voor een duurzame vrede, zijn vaak helemaal geen puzzels,
voornamelijk omdat ze misschien geen oplossing hebben”!®. Kuhn spreekt hier dus over
een wereld buiten de wetenschap, waar de wetenschappelijke methode als puzzle-solving
tekort schiet en dus niet van toepassing kan zijn.

Opnieuw in Heideggers woorden: de grondtrek van de techniek is het ontbergen, in de
zin van ‘te-voorschijn-vorderen’ of ‘bestellen’. Daardoor toont het wezen van de techniek
zich als be-stel. De mens verhoudt zich hoe dan ook altijd op een of andere manier tot dit
bestel, omdat bestel volgens Heidegger de huidige constellatie van het Zijn is. “Maar nooit
te laat”, gaat hij verder, “komt de vraag of wij ons uitdrukkelijk ervaren als diegenen,
waarvan het doen en laten overal, nu eens zonneklaar dan weer verborgen, door het be-

8 I. ILLICH, Limits to Medicine, p.215: “The patient in the grip of contemporary medicine is but one instance of mankind
in the grip of its pernicious techniques. (...) Iatrogenesis will be controlled only if it is understood as but one aspect of
the destructive dominance of industry over society”.

9 M. HEIDEGGER, De techniek en de ommekeer, p.44.

10T, KUHN, The Structure of Scientific Revolutions, Chicago — Londen, The University of Chicago Press, 31996, p.36-37:
“It is no criterion of goodness in a puzzle that its outcome be intrinsically interesting or important. On the contrary, the
really pressing problems, e.g., a cure for cancer or the design of a lasting peace, are often not puzzles at all, largely
because they may not have any solution”.



stel is opgevorderd”!!. Waarmee hij zich bij Kuhns opmerking dat wetenschap de echte
problemen niet kan oplossen, aansluit en waarmee Heidegger precies de vinger op de
wonde legt, die wij daarnet beschreven binnen het medische bedrijf: De mens ervaart
zichzelf als méér dan een voorspelbare machine.

Als wij ons niet enkel ervaren als een subject binnen een door de wetenschap
voorgeschreven subject-objectrelatie, hoe kunnen wij dan een andere dimensie van ons
mens-zijn bedenken?

Het uitgangspunt van de wetenschappelijke methode is zoals gezegd de voorgegeven orde
der dingen. Wetenschappelijke waarheid is voorspelbaarheid onder gecontroleerde
omstandigheden. Het principe van causaliteit'? (elk verschijnsel is het gevolg van een
ander) vervangt het begrip van betekenis binnen een groter betekenispatroon.
Uiteindelijk is het vertrekpunt van wetenschap niet de feiten zelf van die wetenschap,
maar een bepaalde houding tegenover de wereld. In het Duits zegt men ‘Gegen-stand’ als
men object bedoelt, maar letterlijk staat er: ‘staan tegenover’. Martin Buber noemt deze
houding van de mens tegenover de wereld de ik-het-relatie en hij ziet meteen de
mogelijkheid voor een andere grondhouding: de ik-gij-relatie. “De wereld ontvouwt zich
(immers) aan de mens op tweeérlei wijze op grond van ’s mensen tweeledige houding” 3.
De ik-het-houding karakteriseert Buber als volgt: “De grondverhouding van de mens tot
de wereld van het Het omvat het ervaren (dat steeds opnieuw de wereld constitueert) en
het gebruiken, dat de wereld van het Het leidt tot haar veelvoudig doel: de
instandhouding, verlichting en uitrusting van het mensenleven”'*. Over de ik-gij-
houding, waarzonder de mens “niet waarlijk mens”' is, schrijft Buber dat die houding de
“grondslag legt voor de wereld-der-relatie”!®, dat enkel in de openheid van het ik-gij een
werkelijke ontmoeting met het wezen van ‘al wat is’, kan plaatsvinden.

Het wezen van de techniek, zegt Heidegger, kan niet in de techniek zelf liggen, maar in
een open verhouding!” tot deze techniek. Een open verhouding of betrekking (Beziehung)
vraagt ook een soort afstand. Onze betrekking tot het wezen van de techniek ervaren we
immers niet zolang we techniek bedrijven. “Moet je niet eerst een plaats vrijmaken om
iets te kennen? Moet je geen bomen vellen, wil je ze zelfs maar als bomen kunnen
herkennen?”®. Die afstand is echter niet de afstand van de wetenschap. Die afstand maakt

11 M. HEIDEGGER, De techniek en de ommekeer; p.46.

12 M.BUBER, /k en gij, Utrecht, Bijleveld, 31969, p.54: “In de wereld van het Het heerst onbeperkt de causaliteit”.

13 M. BUBER, /k en gij, p.5.

14 M. BUBER, Zk en gij, p.40.

15 M. BUBER, /k en gij, p.38.

16 M. BUBER, Zk en gij, p.8.

17 M. HEIDEGGER, De techniek en de ommekeer, p.59: “Opdat tussen techniek en mens een wezenlijke verhouding
gesticht worde, daartoe moet de moderne mens te voren en in de eerste plaats de wijdte van zijn wezensruimte
hervinden. Deze wezensruimte van het wezen van de mens ontvangt de haar voegende dimensie enkel uit de Ver-
houding, waarin de waar-borg van het Zijn zelf aan het wezen van de mens, zoals de waarheid van het Zijn dit benodigt,
is toevertrouwd. Enkel door zich om te beginnen in zijn wezensruimte te vestigen en daarin verblijf te nemen, is de
mens tot iets wezenlijks in staat binnen de thans heersende lotsbeschikking”.

18 R. SAFRANSKI, Hoeveel globalisering verdraagt de mens?, p.105.



mogelijk dat de techniek in haar begrenzing wordt ervaren. De afstand van een mens tot
het bestel opent een ruimte waarin het wezen van het bestel zich kan tonen. In de
geneeskunde nemen zowel dokter als patiént in de regel afstand van de symptomen en
objectiveren ze: er ontstaat een ‘wij tegenover ‘het’ (de ziekte) — relatie. Afstand nemen
van deze zienswijze betekent niet de vraag stellen: wat is dit symptoom? Maar vragen: wat
brengt dit symptoom aan het licht? Wat betekent dit symptoom voor de patiént? Ziekte
en lijden worden dan niet meer gezien als ‘slecht’ en ‘zo snel mogelijk te elimineren’, maar
als signaal krijgen zij een intrinsieke betekenis over hoe de mens in de wereld staat. Ziekte
wordt doorgaans als vijandig ervaren, wanneer de mens zich bedreigd voelt in zijn
identiteit, in plaats van dat ziekte een lichamelijke uitdrukking van onbehagen met de
leefomstandigheden zou zijn. Opnieuw Illich: “De medische beschaving is zo gepland en
georganiseerd om pijn weg te nemen, om ziekte te elimineren, en om de nood aan een
cultuur van lijden en sterven weg te vagen. (...) Lijden, genezen en sterven (...) worden
nu door de technocratie geclaimd als nieuwe beleidsdomeinen en worden behandeld als
een slecht functioneren waarvan mensen op institutionele manier bevrijd moeten
worden”.”?,

Ommekeer

Het uiterste gevaar - dat we vastlopen in het bestel - draagt de redding in zich van het
inzicht in het wezen van de techniek. Heidegger pleit voor een meer oorspronkelijke
houding van de mens tegenover de techniek, een vrije betrekking die het wezen van de
techniek ontbergt (en zo de waarheid als onverborgenheid toont) en de daaraan
voorafgaande verborgenheid ziet. Het wezen van de techniek is dus letterlijk dubbel-
zinnig en reflecteert daarmee de bidimensionaliteit van de existerende mens. Techniek
verbergt en ontbergt, de mens kan zich als subject (ik-het) of als Dasein (ik-gij, openheid)
tot de wereld verhouden.

Ook in de medische wereld, waar mens en wetenschap elkaar tegenkomen, lijkt deze
bidimensionaliteit aan de orde. Het is immers niet ongewoon voor een arts om in het
omgaan met ziekte en patiént, twee verschillende kaders te hanteren: aan de ene kant is er
de ziektegerichte klinische methode (ziektekader). Het is de methode die de medici het
best kennen, die focust op de ziekte en haar parameters, haar symptomen en remedies;
aan de andere kant is er de patiéntgerichte klinische methode (gezondheidskader). Dit
laatste, meer integratieve gezondheidskader is gericht op het individu en zijn of haar
gezondheid. Een goed arts integreert beide kaders en de schijn van de bidimensionaliteit
waarvoor ik hier pleit, zou hiermee gewekt kunnen zijn, maar we mogen niet vergeten
dat ook ‘gezondheid’, en niet alleen ‘ziekte’, een constructie is van onze maatschappij.
Gezond zijn wil zeggen: ‘aangepast’ zijn aan de hedendaagse maatschappij die

19 1. ILLICH, Limits to Medicine, p.138: “Medical civilization is planned and organized to kill pain, to eliminate sickness,
and to abolish the need for an art of suffering and of dying. (...) Suffering, healing and dying (...) are now claimed by
technocracy as new areas of policy-making and are treated as malfunctions from which populations ought to be
institutionally relieved”.



gedomineerd wordt door wetenschap en technologie. Ziekte heeft geen enkele betekenis
meer, behalve een negatieve en een economische.

Tot slot

Noch Buber, noch Heidegger, noch de meeste hedendaagse denkers, keren zich volledig af
van de wetenschappelijke methode en de daarmee gepaard gaande hoog-technologische,
kapitalistische samenleving. “Geen twijfel mogelijk: in de regel doet de cultuur van
techniek en wetenschap ons goed. Maar we hebben er ook problemen mee, zodat ons
soms het bange vermoeden ons bekruipt dat het misschien beter zou zijn om minder te
weten”?. Net als Marcuse, zien ze er ook wel duidelijk de unidimensionaliteit van in.

Er blijven echter nog veel vragen. Wat is de precieze verhouding tussen de
wetenschappelijke methode en de andere, meer fenomenologische methode die we
daarnet beschreven hebben? Dreigt de mens geen schizofreen en gefragmenteerd wezen
te worden als hij een kloof toelaat tussen het wetenschappelijke domein van de analyse en
de verklaring enerzijds, en het existentiéle domein van openheid en ontmoeting
anderzijds?

Voor Heidegger is het wezen van de techniek, dat enkel getoond kan worden in de open
ruimte die het Dasein creéert, de mogelijkheidsvoorwaarde van de techniek zelf. Moeten
kiezen tussen twee grondhoudingen veronderstelt op zich al een be-rekenen, een
vergelijken, en voor we het weten, bevinden we ons al in de gesloten wereld van de
techniek “Het te boven komen van het bestel — gebeurt echter telkens vanuit de
aankomst van een andere beschikking, die zich evenmin logisch-geschiedkundig te voren
laat berekenen”?.

Vanuit het stellen van de vraag: ‘wat is de mens?’, door het denken over het wezen van de
menselijke existentie, kunnen we een openheid creéren, een open verhouding ten
opzichte van de wetenschappelijke methode uit-staan. Pas van hieruit kan verzet groeien,
tegen de unidimensionaliteit, vo6r de bidimensionaliteit van de menselijke existentie.
Want “het denken is immers het eigenlijke handelen, indien handelen betekent: het
wezen van het Zijn de hand reiken. Dit betekent: voor het wezen van het Zijn temidden
van het zijnde die plaats te bereiden (bouwen) waarin het zich en zijn wezen ter sprake
brengt”?2.

20 R. SAFRANKSI, Hoeveel globalisering verdraagt de mens?, Amsterdam/Antwerpen, 2003, p.10.
2 M. HEIDEGGER, De techniek en de ommekeer, p.58.
22 M. HEIDEGGER, De techniek en de ommekeer, p.60.



