Moedertaal en taalpolitiek bij Herder

Over de taalfilosofische grond van Herders taalnationalisme
Helder De Schutter!, KULeuven
Filosofiedag - Uitdagingen voor de Filosofie in de 21" Eenw
Rotterdam, 19 november 2005

In deze tekst ga ik op zoek naar de romantische wortels van veel hedendaagse overtuigingen
over het belang van moedertalen en taalpolitick. Discussies over hoe een rechtvaardig
taalbeleid eruit zou moeten zien worden vandaag erg frequent gevoerd en spelen zich lang
niet alleen af binnen de academische politieke theorievorming. Heel veel mensen ervaren
vandaag een diepe band met hun moedertaal en hun cultuur en zijn ervan overtuigd dat
moedertalen getolereerd en zelfs beschermd moeten worden. Zij vinden dat talen niet louter
en niet primair een instrumentele of communicatieve waarde hebben, dat het bijvoorbeeld
geen goede zaak zou zijn als de linguistische diversiteit in de wereld zou verdwijnen en het
Engels als enige universele moedertaal zou overblijven; zij vinden dat taal ook samenhangt
met wie je bent, dat talen een identiteitsfunctie hebben.

De meest evidente historische bron voor het idee dat moedertalen belangrijk zijn, zowel op
het individuele als op het maatschappelijke vlak, is de romantiek®. Romantische denkers als
Herder en Fichte hebben geargumenteerd dat talen ons constitueren, dat ze mensen identiteit
verschaffen, en dat mensen leven binnen een linguistische horizon.

Concreet ga ik in deze tekst in op het taalpoliticke denken van Johann Gottfried Herder
(1744-1803). Herder heeft het belang van taal een centrale plaats gegeven in zijn filosofie en
staat aan het begin van de romantische taalfilosofische lijn die veel hedendaagse discussies
over taalpolitick blijft beinvloeden. De tekst heeft een dubbele opzet. Ten eerste analyseer ik
Herders visie op natie-en taalpolitiek in de context van zijn ruimere politicke filosofie (deel I)
en reconstrueer ik de onderliggende taalfilosofische premissen van zijn taalnationalisme (deel
IT). Ten tweede maak ik gebruik van die reconstructie van de centrale argumenten in Herders
taalpolitiek en taalfilosofie om na te gaan in hoeverre Herders denken over deze kwesties
relevant is voor en overeenstemt met huidige politiek-filosofische analyses over het belang
van nationale en linguistische identiteiten (deel III). Meerbepaald ga ik in op enkele
opvallende gelijkenissen tussen Herders nationalisme en het recente /Jberaal nationalisme van
hedendaagse politicke filosofen als Chaim Gans, Will Kymlicka, David Miller en Yael Tamir.

Mijn analyses in deze tekst steunen vooral op drie teksten van Herder: zijn vroege
Abbandlung iiber den Ursprung der Sprache (1772), zijn Ideen zur Philosophie der Geschichte der
Menschheit (1784) en zijn Briefe u Befirderung der Humanitat (1791-1797)°.

I Onderzoceker bij het Fonds voor Wetenschappelijk Onderzoek — Vlaanderen, aan het Hoger Instituut voor
Wijsbegeerte, Centrum voor Ethiek, Sociale en Politiecke Filosofie (Van Evenstraat 2b, 3000 Leuven, Belgium,
Helder.DeSchutter@hiw.kuleuven.ac.be).

2 Ik denk niet dat de romantiek de enige historische bron is voor het idee dat taal politiek relevant is. Het is wel
de lijn die er het meeste de nadruk op heeft gelegd dat moedertalen politiek relevant en beschermenswaardig zijn,
door een verband te poneren tussen iemands taal en zijn of haar identiteit. In mijn onderzoek toon ik aan dat er
naast een romantische ook republicanistisch en instrumenteel-atomistisch geinspireerde taalfilosofische
funderingen zijn voor onze huidige overtuigingen over het belang van taal voor de politicke sfeer.

3 Referenties naar de Ideen en de Briefe komen uit de Suphan-editie van Herder (1877-1913), waarvan de delen
XIII en XIV de Ideen bevatten en de delen XVII en XVIII de Brigfe. Ik vermeld steeds tussen haakjes het
boekdeel en de pagina van de referentie. Voor Herders taalfilosofie die naar voor komt in zijn Abbandlung iiber
den Ursprung der Sprache komen de referenties uit de uitgave van Wolfgang Pross (1987). 1k refereer naar de citaten
uit deze editie door tussen haakjes de naam van het boek (Abhandlung) te laten volgen door de pagina. Verdere
verwijzingen naar andere werken van Herder komen uit de Suphan-editie.


mailto:Helder.DeSchutter@hiw.kuleuven.ac.be

Herders visie op taalpolitick en nationalisme is stevig ingebed in zijn ruimere politicke
filosofie, die vooral ontwikkeld wordt in zijn Ideen gur Philosophie der Geschichte der Menschheit en
in zijn latere Briefe u Beforderung der Humanitit. Die politieke filosofie vertrekt vanuit Herders
afkeer van processen als mechanisering, centralisering en uniformisering, die hij niet alleen
aan het werk ziet in de vele absolutistische centralistische regimes die hij rondom zich
ontwaart maar ook in de notie van het sociaal contract als normatief fundament voor de
politiecke associatie waar individuen slechts toetreden uit eigenbelang. In beide gevallen
verwordt de staat volgens Herder tot een instrumentele machine en worden sociale contacten
gereguleerd door levenloze berekening die hij destructief acht voor de creatieve energie van
het volk.

In zijn eigen denken gaat Herder op zoek naar een substantiéler fundament voor de
politieke associatie. Dat vindt hij in wat we een organische staatsvisie kunnen noemen, die de
staat grondt in de natie, en vooral in de taal van de natie. Deze visie vertrekt van het idee dat
lidmaatschap van een volk een vereiste is voor individuele zelfrealisatie. Een volk wordt door
Herder begrepen als een natie met eigen karaktertrekken en met een gedeelde taal (XIII: 257-
258; 363-365). Wat het nationale karakter betreft, schuift Herder het idee naar voor dat elk
volk een eigen karakter heeft met een onderscheiden kern waarrond de volkseigenheid
centreert’. Die ziel van het volk, de volksaard wordt belichaamd in de eigen volkstaal (XIII:
363), waarin elke taalspreker zijn eigen individualiteit ingepast weet (zie ook Barnard 1965:
58). Elk volk heeft volgens Herder een eigen taal: zonder eigen taal is er volgens hem geen
sprake van een volk; een volk zonder taal is een anomalie (1:147).

Herder gelooft dat net als elk volk ook elk individu gekenmerkt wordt door een
wezenseigen levenswijze, een habitus (XIII: 250). Herder begrijpt die individuele habitus
daarbij als geworteld in de collectieve habitus, in de volksidentiteit met de volkstaal als
culminatiepunt van die identiteit. De leden van het volk weten zich op hun plaats binnen het
eigen volk, en passen er symbiotisch in als takken aan een boom: “[D]enn ein Volk ist sowohl
eine Pflanze der Natur, als eine Familie; nur jenes mit mehreren Zweigen” (XIII: 384). Al wie
tot hetzelfde volk behoort is daarom op een intrinsicke wijze verbonden met de andere
volksleden. Deze organische samenhang van de delen wordt vaak door Herder gecontrasteerd
met mechanische associaties die slechts op een externe, artifici€le manier eenheid kunnen
handhaven.

De concrete taal-en natiepolitieck die uit deze organische politicke theorie voortvloeit
reflecteert deze naadloze verstrengeling van een individu met zijn taal en volk. Op ten minste
drie plaatsen in zijn werk wordt Herder erg concreet over zijn politieke visie op taal en natie.
Ten eerste stelt Herder al erg vroeg het idee voorop dat de nationale taal als bindmiddel van
de natie kan (en moet) fungeren. Als hij in 1787 gevraagd wordt om een plan op te stellen
voor de oprichting van een ‘Institut fiir den Allgemeingeist Deutschlands’ argumenteert hij
dat Duitsland nog te weinig de eenheid van het geheel voor ogen houdt, die gevonden kan
worden in een nationale taal. Fen nationale taal is volgens Herder niet iets dat enkel
grammatici zou moeten bezig houden, maar is een essentieel orgaan voor sociale integratie
van het hele volk (XVI: 607, Barnard 1965: 58).

Herder neemt het daarbij niet alleen op voor de Duitse taal en cultuur. In een kritiek op de
volgens hem taalvijandige keizer Joseph II, schrijft hij in zijn latere Briefe zu Beforderung der
Humanitat dat volkstalen voor mensen erg belangrijk zijn en daarom getolereerd en erkend

* Interessant hierbij is dat Herder zelf, in tegenstelling tot wat heel veel secundaire literatuur wel veronderstelt,
de term [olksgeist niet als een belangtijk concept of element van zijn leer naar voor geschoven heeft, en, meer
nog, de term zelf nergens gebruikt, al moet daarbij meteen vermeld worden dat hij wel de betekenis van de term
zou onderschrijven, en dat hij min of meer gelijksoortige uitdrukkingen wel gebruikt heeft (zoals Charakter eines
Volkes, Geist der Volker, of Geist der Zeiten).



moeten worden: “Wahrlich, wie Gott alle Sprachen der Welt duldet, so sollte auch ein Regent
die verschiednen Sprachen seiner Vélker nich nur dulden, sondern auch ehren” (Suphan XVII:
59).

Maar Herder ging ook verder en grondde zijn nationalisme ten derde in het principe dat
rond ieder volk en iedere taalgroep staatsgrenzen getrokken zouden moeten worden:

“Die Natur erzieht Familien; der natltlichste Staat ist also auch Ein Volk, mit Einem
Nationalcharakter. (...) Nichts scheint also dem Zweck der Regierungen so offenbar
entgegen, als die unnatiirliche Vergroflerung der Staaten, die wilde Vermischung der
Menschen-Gattungen und Nationen unter Einen Scepter. Der Menschenscepter ist viel
zu schwach und klien, dal3 so widersinnige Theile in ihn eingeimpft werden kénnten;
zusammengeleimt werden sie also in ein brechliche Maschiene, die man Staats-
Maschiene nennet, ohne inneres Leben und Sympathie der Theile gegen einander”
(XTIII: 384-385).

Het is vooral deze laatste passage die vandaag heel wat achterdocht opwekt, en waardoor
velen geneigd zijn Herders nationalisme en de erbij horende organische staatstheorie als
achterhaald en zelfs gevaarlijk af te doen. Toch wijzen vele Herder-commentatoren erop dat
Herders nationalisme in feite erg gematigd is en dat de sfeer van eng nationalisme en zelfs
racisme die rond zijn werk hangt niet zozeer in zijn eigen theorie zijn oorsprong vindt maar in
wat de Herder-receptie, en daarbij vooral Duitse romantische politicke theoretici, van die
theorie gemaakt hebben. In het derde deel van deze tekst zal ik in het licht van deze
nuancering proberen aan te tonen dat Herders normatieve rechtvaardiging van het belang van
volkslidmaatschap in belangrijke opzichten overeenstemt met een gematigde liberaal-
nationalistische stroming in de politicke filosofie die vandaag veel weerklank vindt bij heel wat
denkers die een brug willen slaan tussen het liberalisme en het communitarisme van de laatste
decennia. Voorlopig kan het volstaan op de volgende nuanceringen te wijzen die van belang
zijn om Herders nationalisme juist te duiden.

Ten eerste is Herders natiedenken niet statisch en niet uniform. Zijn organische visie is
gebaseerd op het belang van groei, spontaniteit en dynamiek. Zo laat hij in zijn Abbandiung
zien dat de linguistische diversiteit, die hij hoog in het vaandel draagt, het resultaat is van een
dynamisch en niet te betreuren proces waarbij groepen mensen verschillende idiomen
begonnen te ontwikkelen ten gevolge van factoren als geografische afstand, gewoonten of
conflicten tussen volkeren. En de voornaamste reden waarom hij bijvoorbeeld het schrift
negatief kwalificeert (zie verder) is de grote uniformisering die met de introductie ervan
gepaard gaat: het schrift homogeniseert de gedachten, reduceert dialecten en gebaren en zet
een rem op originaliteit en diversiteit. Taal, cultuur en traditie zijn met andere woorden geen
gegevenheden die individuen passief moeten ondergaan, geen dode artefacten maar levende
krachten die voortdurend groeien en aan verandering onderhevig zijn (XXXI: 27; Abhandlung:
338-339; zie ook Spencer 1996: 250).

Ook is het, ten tweede, belangrijk erop te wijzen dat Herders nationalisme vooral
linguistisch en cultureel van aard is en daarmee vermijdt te verzanden in een racistisch of
etnisch nationalisme (zie ook Muthu 2003: 249-250; Fox 2003: 253-254). Zo wijst Herder
expliciet elke verwijzing naar de verklarende rol van rassen van de hand en geeft hij aan dat
een volk vooral bestaat uit een nationaal karakter en een gedeelde taal, in plaats van een
gedeeld ras. Bovendien merkt hij op dat raciale mengvormen in onze wereld schering en
inslag zijn (XIII: 257). Daarmee geeft hij aan dat zijn natieconcept geen etnische of raciale
homogeniteit veronderstelt, en primair gericht is op het belang van de gedeelde taal en de
volkseigenheid.

Zijn nationalisme wordt ook nooit imperialistisch of agressief. Herder onderstreept
weliswaar het belang van patriottisme ten aanzien van die taal en volkseigenheid, maar



verdedigt evenwel slechts een gematigde of gelouterde vorm van patriottisme, die hij
vergelijkt met de bekommernis die verwacht kan worden van allen die zich aan boord van een
schip bevinden om het wel en wee van het geheel (zie XVII: 315-316; XVIII: 270-271).
Patriottisme is voor Herder iets positiefs zolang het aanzet tot goede dingen, zoals verlichting,
moedigheid, aandacht voor kunst en de nationale taal, zelfrespect en de wil om je te verzetten
tegen de imperialistische overrompeling door andere volkeren en culturen (XVIII: 345). Maar
het gaat de verkeerde kant op als patriottisme verzandt in chauvinisme en zelf tot
imperialisme verwordt. Herder propageert zelfverdediging maar veroordeelt invasies in
vreemde landen scherp: kabinetten en staatsmachines kunnen elkaar dan wel willen
bedriegen en uitroeien, maar vaderlanden doen elkaar dat niet aan. “Nicht so riicken
Vaterlander gegeneinander; sie liegen ruhig neben einander, und stehen sich als Familien
bei. Vaterlander gegen Vaterlander im Blutkampf ist der &rgste Barbarismus der
menschlichen Sprache” (XVII: 319).

Hiermee is meteen al de derde en belangrijkste nuancering ingeluid: Herder bedt zijn
nationalisme in in een bepaald soort kosmopolitisme. Dat betekent voor alle duidelijkheid
geenszins dat Herder appreciatie heeft voor mensen die zich graag als wereldburgers
definiéren en daarmee aangeven dat ze onpartijdig staan ten aanzien van de volkeren waarin
ze opgegroeid zijn. Hij vindt de primitieve mens, stevig in zijn volk geworteld dan ook een
‘waarlijker’ mens dan de gecultiveerde kosmopolitische ‘schaduwmens’ (XIII: 339). Maar zijn
afkeer van de kosmopolieten geldt evenwel slechts voor wie in zijn liefde voor de mensheid
meent voorbij te kunnen gaan aan het belang van nationale hechtingen. We kunnen Herders
theorie daarentegen wel categoriseren als een cultureel kosmopolitisme, dat zich vooral uit in een
gelijk respect voor de culturele diversiteit op aarde, zonder dat ten koste te laten gaan van de
gelijkwaardigheid van elke mens. Pauline Kleingeld (1999: 515) definieert ‘cultureel
kosmopolitisme’ als de stelling dat de menselijkheid (humanity) zich uitdrukt in een rijke
variéteit aan culturele vormen die we elk in hun particulariteit moeten erkennen. Zij ziet het
Duitse culturele kosmopolitisme op het einde van de achttiende eeuw vooral aanwezig in de
werken van Georg Forster, al lijkt dezelfde strekking evenzo aanwezig in Herders verdediging
van nationalisme. Herders theorie is namelijk sterk gegrond in een basis van menselijkheid
(Humanitit) die volgens hem universeel gedeeld wordt. Zo begrijpt hij de mensheid als een
cenheid en de geschiedenis als een ‘ketting van menselijkheid’” die individuen en naties
samenbindt (XIII: 346). Hij stelt zelfs dat wie alle mogelijke variaties zou kennen van het
‘mensentype’ dat alle volkeren en individuen gemeen hebben, reeds met een paar gegeven
kenmerken het hele karakter van een volk of een individu zou kunnen reconstrueren (XVIII:
250). En in zijn brieven stemt hij in met Fénelons adagium om meer van je familie dan van
jezelf te houden, meer van je vaderland dan van je familie en meer van de mensheid dan van
je vaderland (XVIII: 241).

Het sterkst profileert dit internationalistisch getinte kosmopolitisme zich in Herders strijd
tegen kolonialisme en imperialisme. Voortdurend gaat Herder tekeer tegen de arrogantie van
de Europese staten die menen te weten hoe een juist leven eruit ziet en andere, vooral
Afrikaanse en Amerikaanse volkeren willen dwingen om — vaak als slaven — volgens hun
normen te leven. Niet alleen de Europese koloniale machten moeten het hier ontgelden maar
evenzo alle vormen van cultureel imperialisme in het verleden. Herder heeft bijvoorbeeld
geen goed woord over voor helden als Alexander of Julius Caesar, die vele volkeren verdrukt
hebben en talloze doden op hun geweten hebben. Ook de kruistochten hebben volgens
Herder slechts vernietiging en onrecht gebracht. Interessant hierbij is dat zijn verdediging van
het nationalistische natiestaatmodel haar morele rechtvaardiging grotendeels haalt uit die
afkeer van kolonialisme en imperialisme, zoals bijvoorbeeld duidelijk wordt in het volgende
citaat:



“Selbst das Christenthum, sobald es als Staatsmaschiene auf fremde Volker wirkte,
driickte sie schrecklich; bei einigen verstimmelte es dergestalt ihren eigenthiimlichen
Charakter, dal keine anderhalbtausend Jahre ihn haben zurechtbringen mdgen.
Winschten wir nicht, dal3 z.B. der Geist der nordischen Volker, der Deutschen, der
Galen, Slaven u.s. ungestort und rein aus sich selber hitte hervorgehen mogen?”
(XVIII: 222).

Herder onderbouwt zijn natiestaatmodel dus vanuit het belang dat ieder volk heeft om zich
niet door agressieve anderen te laten overrompelen. Herder is ervan overtuigd dat de wereld
bestaat uit een enorme diversiteit aan volkeren die elk hun leden een veilige thuisbasis geven.
Het imperialisme — zowel in die vorm ervan die koloniale machten tentoon spreiden
tegenover andere naties als het imperialisme van bureaucratische multinationale rijken tegen
hun interne volkeren — is immoreel omdat het bepaalde volkeren verdrukt en dwingt te leven
volgens de particuliere normen van een ander volk. Zelfs in het eerder geciteerde citaat waarin
hij het natiestaatmodel verdedigt lijkt die verdediging vooral geinstigeerd vanuit een afkeer
van de ‘onnatuurlijke uitbreiding van staten’, die meestal gedreven wordt door de
machtszucht van heersers (XIII 384-385). Het natiestaatmodel is er dus op gericht een
internationale orde na te streven waarin iedereen vooral met rust gelaten wordt en in staat
gesteld wordt zijn eigen collectieve levenswandel zelf te bepalen. In brief 115 schrijft hij dat
God het ook zo gewild heeft, dat de diversiteit van talen, ethieken en neigingen bedoeld was
als een stop tegen de aanmatigende aaneenschakeling van volkeren, als een Danm gegen fremde
Ueberschwemmungen, om zo elk volk in staat te stellen zijn eigen nationale karakter te bewaren
(XVIII: 235-2306).

1I

In dit tweede gedeelte reconstrueer ik de taalfilosofische achtergrond van deze taal-en
natiepoliticke theorie. Herders taalfilosofie komt voornamelijk aan bod in zijn Abhandlung iiber
den Ursprung der Sprache (1772), dat zich engageert in een in de achttiende eeuw bekende
discussie over de oorsprong van de taal. Herder zet zich daarin af tegen twee posities,
waartussen hij vervolgens zijn eigen originele visie op het ontstaan en de basis van taal
positioneert. Ten eerste bekritiseert Herder de stelling dat taal een goddelijke oorsprong heeft,
die hij vooral aan StiBmilch en ten dele ook aan Rousseau toeschrijft. Herder geeft tegelijk
echter ook aan niet te willen vervallen in het andere kamp, geleid door Condillac, dat de
oorsprong van taal legt in bepaalde signaalkreten zoals pijnuitroepen, die de mens met de
dieren deelt.

Herders eigen visie leunt dichter aan bij de eerste dan bij de tweede visie. Herder stelt
weliswaar dat het ontstaan en de concrete vormgeving van talen niet te wijten is aan
goddelijke interventie, maar gelooft wel dat taal, of beter, een vermogen tot taal als een
goddelijke gift gezien moet worden. Mensen zijn geboren met een bepaalde linguistische gave
maar creéren toch in zekere zin zelf hun taal. God speelt dus wel een belangrijke rol maar er is
menselijke interventie nodig.

Het is echter vooral Herders kritiek op de tweede positie die het meest relevant is voor een
juist begrip van Herders denken over het belang van taal en in het bijzonder moedertaal. Dat
komt omdat zijn discussie met Condillac, die overigens grotendeels overeenkomt met de
kritieck van Wittgenstein op de taalfilosofie van Augustinus (zie ook Taylor 1995: 80),
kenmerkend is voor de romantische visie op taal. Volgens Condillac ontstond taal doordat
mensen — hij spreekt in het bijzonder over twee geisoleerde kinderen in een woestijn —
‘kreten’ uit de sfeer van de ‘gewaarwording’, zoals pijn-of angstkreten, gingen verbinden met



de gedachten waarvoor die kreten de tekens vormen. Zo zullen ze die gewaarwordingskreten
begrijpen als een model om zelf taal te creéren, om nieuwe geluiden samen te stellen waarmee
ze dan naar dingen kunnen gaan verwijzen met namen. Mensen werden het vervolgens
onderling eens over de betekenis van de eerste woorden die ze wilden gebruiken en zo
ontstond langzaam aan een vocabularium en een taal.

Herders verwijt aan het adres van Condillac is dat hij aanneemt wat hij geacht wordt te
bewijzen. Wat verklaard moet worden, aldus Herder, is de capaciteit zelf om te begrijpen dat
woorden of tekens naar dingen en gedachten kunnen verwijzen; waar het in de taal om gaat is
het verwijsproces zelf. Zijn eigen oplossing ziet er als volgt uit. Volgens Herder zijn de
verschillen tussen mens en dier kwalitatief van aard (Abbandlung 270). In tegenstelling tot
dieren, die erg beperkt zijn in hun doen en laten en zich laten leiden door hun instinct,
hebben mensen de eigenschap om niet alleen dingen te willen of te bedenken, maar om zich
ook bewust te zijn van het feit dat ze willen en bedenken. Herder noemt die eigenschap
Besonnenbeit, wat ruwweg vertaald kan worden als ‘bewustzijn’ en ruimer als ‘reflexiviteit’, en
wat soms door hem onderscheiden wordt van het ermee samenhangende Besinnung, dat vooral
doelt op het actieve moment van het bewustzijn en vertaald kan worden als ‘bewustwording’.
Door Besonnenbeit slaagt de mens erin dingen als dusdanig, als de dingen zelf, te erkennen. Met
behulp van dit concept meent Herder dat er geen transitie van primitieve geluiden tot
intelligibele taal te verklaren valt: door Besonnnenheit verschilt de mens namelijk fundamenteel
van dieren. Mensentaal is niet afgeleid van natuurlijke signaalgeluiden, die behoren tot de taal
van de gewaarwording die ook dieren hebben. De taal van de mensen is daarentegen
menselijk precies door Besonnenbeit. Dat legt hij als volgt uit. Taal, hier begrepen als het proces
van verwijzing, ontstaat door over een bepaald object na te denken en er dan een specifiek
kenmerk uit te selecteren dat het object accuraat representeert. Zodra je dat doet, zodra je een
kenmerk selecteert en er je aandacht op richt heb je het innerlijke proces van de genese van
een woord doorlopen. Dankzij de innerlijke voorstelling van een kenmerk, mogelijk gemaakt
door Besonnenbeit, is er sprake van een innerlijke taal. In een tweede stap wordt die innerlijke
taal uviterlijk aanwezig gesteld door het kenmerk te verbinden met een klank. Herder legt de
verklaring van het ontstaan van klanken in de belangrijke rol van het gevoel en van de
zintuigen bij de mens. Vooral de scherpe gevoeligheid van de mens voor het gehoorzintuig
leidt tot geluidsrepresentaties van de innerlijke woorden. Herder geeft aan dat het eerste
woord geconstrueerd zou kunnen zijn via klanknabootsing. Hij stelt zich voor dat het blaten
van het schaap in een proces van Besinnung als karakteristieke eigenschap voor het schaap zelf
geselecteerd werd. Meteen lag er direct een klank voorhanden voor de uiterlijke representatie
van dat innerlijke proces: mensen begonnen de klanknabootsing van het blaten van het
schaap te aanzien als naam voor het schaap zelf’.

Zo is de taal van de mensen ontstaan. Het verhaal gaat echter verder. Zodra de eerste
woorden aldus uitgevonden zijn — door de eerste mensen — is het taalproces in gang gezet.
Vanaf dan wordt taal bij uitstek een sociaal gebeuren. Ouders voeden hun kinderen op in hun
taal, waardoor kinderen ondergedompeld worden in die taal en daardoor meteen ook in de
met die taal verweven gevoelens en ervaringen van hun ouders. Al snel wordt deze taal een
familiale taal die zelf ook een familiale denkwijze uitdrukt. Voor de ouders is de taal van hun
kinderen dan ook “ein Dialekt ihrer Gedanken, ein Loblied ihrer Taten” (Abbandlung 3306).

Gaandeweg ontstaat er ook een diversiteit aan talen. Taal was sowieso nooit homogeen:
geen twee mensen delen precies dezelfde taal, want er treden verschillen op in woordkeuze,
accenten, enzovoort. De taal van de kinderen van die mensen zal vervolgens meer gemeen
hebben met die van henzelf dan met die van anderen. Die linguistische diversiteit neemt toe

5 Natuurlijk ligt bij niet alle kenmerken de link met een specifick geluid zo voor de hand; niet alle objecten
maken geluiden. Toch wijst Herder ook in die gevallen naar het belang van het gevoel, dat volgens hem
overigens erg dicht bij het gehoor aanligt. Veel zichtbare dingen kunnen immers bewegen of bewogen worden
en maken daarbij een geluid of voelen daarbij aan als een geluid.



naarmate families gingen verhuizen naar andere delen van de aarde met andere klimaten en er
andere behoeftes ontwikkelden. En door conflicten doken er ook onder groepen en volkeren
die dicht bij elkaar woonden taalverschillen op. Zo heeft de natuur ervoor gezorgd dat
volkeren gescheiden werden door taal, ethiek, gewoonten, bergen, zeeén en rivieren (XVIII:
235).

Dat is in een notendop Herders verklaring voor het ontstaan van de taal. In dit verhaal
lijken er mij verschillende kenmerken te zitten die fundamenteel zijn voor een ‘Herderiaans’
begrip van het belang van taalidentiteit en taalpolitick en die de pijlers vormen voor de
romantische lijn die Herder initieert en die blijft doorwerken in de attitude die veel mensen
vandaag aannemen tegenover de waarde van hun moedertaal en tegenover linguistische
diversiteit in het algemeen. Concreet bespreek ik in wat volgt twee van die kenmerken, die ik
in het derde gedeelte terug opneem.

Ten eerste is taal voor Herder — en voor alle taalromantici na hem — primair iets van het
gevoel. Dat uit zich niet alleen in zijn taalfilosofie. Herders kritieck op Kant komt erop neer
dat moraliteit geen zaak is van de rede en het kenvermogen alleen, maar vooral iets is van het
gevoel, en ook zijn antropologie is antidualistisch en naturalistisch. In zijn politicke filosofie
stelt Herder dat het niet mogelijk is om a priori, voorafgaand aan het maatschappelijk debat,
rechtvaardige wetten te bedenken en om redelijk vast te stellen wat goed is en wat niet. Wat
Herder wel doet is nagaan hoe we goede (gevoelsmatige) disposities kunnen aanwakkeren bij
de burgers van een staat. Zo is het van belang, aldus Herder, om gevoelens van nationaliteit te
stimuleren en om (nationale) vooroordelen positief te bejegenen, voor zover die mensen tot
het goede kunnen aanzetten (zie Brief 121, XVIII: 280-2806). In zijn taalfilosofie leidt dit
naturalisme hem ertoe de klemtoon te leggen op de rol van zintuiglijkheid in de taal, en dan
vooral op het gehoor. De mens is vooral een leerling van het oor, meer nog dan van het zicht
(XIII: 141-142). Het gehoor ligt volgens hem dicht bij het gevoel, dichter dan het zicht, dat hij
vaak associeert met transparantie, perfectie en verblinding, terwijl het gehoor zachter is,
doorleefder en tegelijk werkelijker (Abbandiung 299-302). Het zicht wordt door hem ook
geassocieerd met hogere wezens dan mensen (XIII: 141-142), en met de ijdele speculatieve
hoop de woorden achter ons te laten om tot de dingen zelf door te kunnen dringen®. Gehoor,
geluid en gevoel eerder dan zicht en cognitie vormen met andere woorden de kern van de
taal’.

Deze voorkeur voor natuurlijkheid en gevoelsmatigheid uit zich ook in de atkeer die Herder
uit ten aanzien van elke vorm van veralgemening en systematisering van talen. Hij gaat
voortdurend tekeer tegen de grammaticale en lexicale keurslijven die vooral geciviliseerde
volkeren aan hun talen menen te moeten opleggen®. Voortdurend contrasteert Herder de
overdreven verfijnde, geketende en geciviliseerde spreek-en schrijftrant van zijn tijd met de
krachtige, levendige en originele stijl van de oudste talen ter wereld, uit het Morgenland, en van
de (jonge) talen van de primitieve volkeren (Wilden). Die oudste talen worden net als de talen
van de jongste volkeren ook nog veel meer gekenmerkt door geluid, activiteit, muzikaliteit en
versheid, en door een afwezigheid van linguistische regelneverij. Wie daarentegen een
geleerde en verfijnde taal spreekt, dwaalt, droomt en kraamt slechts linguistische na-aperij uit

¢ In dit verband is het tekenend dat Herder verschillende keren blinden en doven contrasteert een aangeeft dat
het voor blinden geen probleem is taal te hebben, terwijl dat voor doven heel wat moeilijker zoniet onmogelijk is
(XTII: 357; Abbandlung 261, 287, 299).

7 Zoals ik vooral in mijn bespreking van het tweede kenmerk aangeef, betekent deze voorkeur voor de
gevoelsmatige kant van taal geenszins dat Herder redelijkheid afwijst, wel integendeel: Herder draagt redelijkheid
hoog in het vaandel op voorwaarde dat ze gesitueerd is. Voor Herder zijn gevoel en rede, taal en redelijkheid dus
geen tegengestelde begrippen.

8 Die afkeer van systematisering en disciplinering zie je bijvoorbeeld ook in de vorm zelf van Herders werken,
die vaak erg onsystematisch, emotioneel en vooral grammaticaal ongedisciplineerd zijn. Ook de titels van zijn
werken geven blijk van zijn afkeer van systematiek: zijn hoofdwerk over de geschiedenis van de mensheid heeft
als titel Ideen, en dat over de Duitse literatuur heet Fragmente.



(XIII: 369). De geciviliseerde taalspreker spreekt in formaliteiten en verliest zijn talige
creativiteit (Abhandlung 331-332). Verfijnde metafysische schrijfsels karakteriseert Herder als
een degeneratie vergeleken bij de oorspronkelijke moedertaal van de menselijke soort, die de
primitiefste talen dan ook veel meer benaderen (Abhandiung 256-257). Volgens Herder is een
grammatica niets meer dan een artificiéle filosofische poging om de epick van de
weerklinkende en creatieve natuur te beteugelen door er regelmaat aan op te leggen
(Abhandlung 314).

Deze afkeer van systematiek en beperking van de linguistische creativiteit leidt er zoals ik
cerder al vermeldde toe dat Herder gemengde gevoelens heeft ten aanzien van het schrift.
Herder geeft aan dat het schrift de creatieve energie van mensen onderdrukt; het is artificieel
en uniformiserend en doet onze gedachten tot dorre ideeén verstommen (XIII: 366). Hoe
levendiger een taal overigens is, hoe minder nood gevoeld wordt om die taal in woorden uit te
drukken (Abbandlung 258). Interessant is hier overigens dat hij zijn tirade tegen het schrift in
de Ideen wel besluit met de stelling dat de traditie van het schrift ondanks alles toch de meest
duurzame en doeltreffende institutie van God genoemd kan worden, aangezien schrijfsels
natie na natie en eeuw na eeuw doorgegeven kunnen worden en zo mettertijd het hele
mensengeslacht in een ketting van broederlijke traditie kunnen verenigen (XIII: 360).

Ten tweede lanceert Herder als eerste op systematische wijze het idee dat taal voor de mens
de wereld ontsluit. Dat kan als volgt duidelijk gemaakt worden. Herders visie keert zich
resoluut zowel tegen het idee dat de menselijke rede alinguistisch functioneert (zoals Herder
dat ondermeer in Kant terugvindt) als tegen het ermee verwante begrip dat woorden enkel
instrumenten zijn om (alinguistisch gedefinicerde) dingen mee te doen (zoals Herder dat
aanwezig ziet in de taalfilosofie van Condillac). In beide gevallen wordt er vanuit gegaan dat
de mens uit zijn linguistische conditie kan stappen en taal dan eventueel kan gebruiken zoals
hij ook kledij draagt of een dak bouwt. Volgens Herder is een dergelijk naief metafysisch
enthousiasme dat uitgaat van het bestaan van zo’n ‘woordenloze rede’ onzinnig (XIII: 361).
“|E]ine reine Vernuft ohne Sprache ist auf Erden ein utopisches Land” (XIII: 357).
Daartegenover stelt Herder dat de mens onlosmakelijk van zijn taligheid doordrongen is en er
geen afstand van kan nemen. Tegelijkertijd benadrukt hij evenwel dat de mens ook een
redelijk wezen is. Voor Herder zijn rede en taal inherent met elkaar vervlochten: zonder rede
is taal onmogelijk en zonder taal is rede onmogelijk. Reeds vanaf de eerste gedachte, mogelijk
gemaakt door onze menselijke capaciteit tot Besonnenbeit, zijn rede én taal aanwezig: zodra we
in onszelf een typisch kenmerk uitselecteren — zoals het blaten van het schaap — hebben we
innerlijk taal. Dan reeds is taal uitgevonden: “Die Sprache is erfunden! Eben so natiirlich und
dem Menschen notwendig erfunden als der Mensch ein Mensch wart” (Abhandlung 278)°.

Die sterke band tussen denken (rede) en taal impliceert meteen ook dat mensen niet alleen
gebonden zijn aan taligheid, maar evenzo aan moedertaligherd: Herder stelt dat ons denken
bepaald wordt door die specifiecke taal die we van onze ouders meegekregen hebben. Reeds
het kind dat zijn eerste woorden stamelt, stamelt slechts een herhaling van de gevoelens van
zijn ouders. Zo wordt zijn fysisch spraakorgaan alsook zijn denken geimpregneerd met de
levenswijze van zijn ouders (Abbandiung 335). Naarmate families en volkeren zich van elkaar
distantieerden ontstonden de volkstalen, die beinvloed werden door de omstandigheden, het
klimaat, de ethiek en de gewoonten van de volkeren (Abbandlung 340), maar die zelf ook
steeds het denken van de taalsprekers beinvloeden. Het gevolg hiervan is dat het denken van
een volk en de volksaard inherent verweven zijn met de taal van het volk. Elk volk spreekt

® Men zou kunnen argumenteren dat er bij Herder geen volstrekte gelijkoorspronkelijkheid bestaat tussen taal en
rede, aangezien de capaciteit tot Besonnenbeit voorafgaat aan het hebben van taal en zelf eerder redelijk dan talig
van aard is. Herders punt is evenwel vooral dat taal reeds vanaf het eerste gebruik van de rede aanwezig is, dat
rede zonder taal ‘leeg’ blijft: “Sprache ist der Charakter unsrer Vernunft, durch welchen sie allein Gestalt gewinnt
und sich fortpflanzt” (XIII: 358).



zoals het denkt en denkt zoals het spreekt (Suphan 11: 18). Een volk heeft dan ook geen idee
waarvoor het geen woord heeft (Abbandlung 309; X111: 357).

Meteen wordt ook duidelijk dat de menselijke conditie door haar talige karakter gekenmerkt
wordt door beperkingen en eindigheid. Dat wordt in Herders taalfilosofie duidelijk door het
‘nominalistische’ karakter van zijn kritick op de speculatieve rede. Omdat een woordenloze
rede een fictie is, zijn we steeds gebonden aan talige tekens die verwijzen naar dingen. De
woorden drukken in zich evenwel niet de dingen uit, maar slechts namen: wij hebben geen
idee van het wezen van de dingen zelf (XIII: 358). Dat moet ons tot bescheidenheid nopen:
een innigere en meer directe verbinding tussen mensen is niet mogelijk. Indien we direct in de
dingen zelf zouden kunnen denken in plaats van in woorden, dan zouden we in het land van
de waarheid vertoeven. Maar dat is een fictie: wij beschikken slechts over woorden.

Samengevat wijst Herders taalfilosofie ons op het feit dat wij wezenlijk talige wezens zijn en
dat we niet uit onze talige conditie kunnen stappen. Eerder dan primair instrumenten te zijn
van een op zich woordenloze rede, vormen woorden het talige medium waardoorheen de
wereld zich voor ons openbaart. Taal fungeert als de psychologische matrix waarin ons
bewustzijn van het sociale leven zich ontwikkelt (S#phan V:135; Barnard 1965: 57). “Unsre
Muttersprache war ja zugleich die erste Welt, die wir sahen, die ersten Empfindungen, die wir
fihlten, die erste Wirksamkeit und Freude, die wir genossen!” (Abbandlung 336). Als we die
dispositie om in de taal waarin we opgevoed zijn te denken verliezen, dan verliezen we ook
onszelf en ook de wereld (XVIII: 336). Hiermee heeft Herder een lange taalfilosofische lijn
geinitieerd, die Chatles Taylor ondermeer gecontinueerd ziet via Heidegger en Wittgenstein,
waarbij taal begrepen wordt als constitutief voor ons ervaren van de (mensen)wereld (zie
Taylor 1995: 79-99" voor het constitutief-expressivisme van Herder).

Merk hierbij ten slotte nog op dat ook hier het feit dat er een intrinsieke band tussen taal en
volk bestaat, nooit de onderliggende menselijkheid ondergraaft die alle volkeren en alle talen
kenmerkt. Dat valt in te zien doordat taal niet alleen onze maar ook de algemeen-menselijke
levensvorm ontsluit: wij zijn tegelijk gekenmerkt door taligheid én door moedertaligheid. Het
is steeds via onze moedertalige gesitueerdheid zelf dat we ook op het spoor komen van de
universele menselijkheid op zich. Volgens Herder ligt aan alle talen dezelfde menselijke rede
ten grondslag: “Sprachen wechseln mit jedem Volk in jedem Klima; in allen Sprachen aber ist
Ein und dieselbe Merkmal-suchende Menschenvernunft kennbar” (XIII: 388; zie ook XIII:
361). Dat uit zich ondermeer in zijn stelling dat er slechts één menselijke taalsoort aanwezig is
op aarde. Als volkeren als ‘nationale dieren’ waren, waarbij elke menselijke soort een radicaal
eigen taal had, dan zouden talen fundamenteel verschillend zijn, zoals ook de inwoners van
Saturnus, aldus Herder, een fundamenteel andere soort taal zouden spreken dan de aardse
mensentaal. Maar bij ons, mensen, is er maar één taalsoort, die van de mensen, zodat alle
naties wezenlijke linguistische overeenkomsten delen. “Wie Ein Menschenvolk nur auf der
Erde wohnet, so auch nur Eine Menschensprache: wie aber diese Grofie Gattung sich in so
viele kleine Landarten nationalisiert hat: so ihre Sprachen nicht anders” (Abbandlung 351)"".

10 Taylor plaatst dit constitutief-expressivisme van Herder op één lijn met een holisme dat hij ook aan Herder
toeschrijft en dat ook Wittgensteins argument tegen privé-taal kenmerkt. Taylor definieert het holisme als de
theorie die stelt dat woorden hun betekenis ontlenen aan hun positionering tussen andere woorden, zodat de
betekenis van een woord niet begrepen kan worden zonder referentie naar het gehele taalweb dat alle andere
woorden samen vormen. Hoewel ik vermoed dat Herder deze stelling in een bepaalde, eerder triviale zin wel zou
kunnen onderschrijven, behoort het holisme zeker niet tot de kern van zijn theorie. Dat wordt bijvoorbeeld
duidelijk uit Herders eerder weergegeven analyse van de genese van het eerste woord. Het eerste woord zou
volgens Herder tot stand gekomen kunnen zijn door de karakteristicke identificatie van het blaten van het
schaap met het schaap zelf. Aangezien de eerste mens tijdens deze genese van het eerste woord (maar er ook
net voor evenals meteen erna) over geen andere woorden beschikt (laat staan over een taalweb) is alvast de
oorsprong van taal volgens Herder niet holistisch te verklaren.

11 Deze onderliggende gemeenschappelijke menselijkheid komt ook tot uiting in Herders geloof dat zich
uiteindelijk overal een vooruitgang, een groei manifesteert in redelijkheid: zo stelt hij in zijn vierde natuurwet dat
alle talen in een voortschrijdende ketting van Bildung zitten (Abbandlung 347), en gaat hij in de laatste pagina’s van



II1

In dit derde gedeelte wil ik aantonen in hoeverre Herder op het vlak van de ideeén het pad
geplaveid heeft voor een vandaag steeds invloedrijker wordende stroming in de vooral
Angelsaksische politicke filosofie die zichzelf definieert als het /Jiberaal nationalisme. 1k wil niet
argumenteren dat er vandaag geen andere stromingen zijn die invloed blijven ondergaan van
Herders taalpoliticke en taalfilosofische denken. Veel nationalisten en antinationalisten blijven
een beroep doen op zijn theorie en ook de aandacht voor pluralisme en de belangrijke rol van
cultuur in het algemeen zijn thema’s waar vandaag een Herderiaanse inslag in te herkennen
valt. Wat ik vooral wil doen is aantonen dat er enkele opvallende gelijkenissen zijn tussen
Herders theorie en die van het liberaal nationalisme, en dat het denkkader van het liberaal
nationalisme zelf aan het voorlopige eindpunt staat van een romantische lijn om over taal en
nationalisme na te denken die door Herder zelf geinitieerd is.

Ook is het niet mijn bedoeling aan te tonen dat alle liberaal-nationalisten zelf ook direct in
hun theorieén door hun Herderlectuur beinvloed zijn. Toch zijn er op zijn minst enkele
liberale nationalisten die Herder als hun geestelijke vader erkennen. Zo argumenteert Yael
Tamir, die met haar [ iberal Nationalisn uit 1993 één van de gangmakers is van deze politicke
theorie, dat het liberaal nationalisme ‘direct afstamt’ van het cultureel pluralisme van Herder,
waarbij ze ook de negentiende-eeuwse Italiaanse liberale nationalist Mazzini als geestelijke
vader noemt (Tamir 1993: 79). En Charles Taylor (1993: 135-139), die door ondermeer Will
Kymlicka (2001: 39), die zelf ook het liberaal nationalisme aanhangt, als liberale nationalist
wordt voorgesteld, verwijst voortdurend naar Herder en vermeldt Herder in een overzicht
van zijn intellectuele ontwikkeling als één van zijn belangrijkste leermeesters ',

Waarvoor staat het liberaal nationalisme dan precies? Algemeen genomen is de
voornaamste karaktertrek van het liberaal nationalisme dat het een bekommernis om de eigen
nationale identiteit vooropstelt zonder andere menselijke waarden uit het oog te verliezen
waartegenover nationale waarden afgewogen moeten worden (zie Tamir 1993: 79). In die zin
is het vooral een gematigd nationalisme, een nationalisme gezuiverd van alle illiberale
tendensen die het in de loop van zijn geschiedenis aangenomen heeft.

Hoewel een nauwkeurigere definitie formuleren moeilijk is en dreigt onrecht te doen aan de
diversiteit onder de liberale nationalisten en aan de subtiliteit van hun theorieén, hanteer ik in
wat volgt de volgende werkomschrijving van waar het in het liberaal nationalisme om draait,
om daarna te analyseren in hoeverre Herder in dit plaatje past. Het liberaal nationalisme heeft,
zoals de naam suggereert, zowel een liberale als een nationalistische component. De kern van
het nationalisme van deze doctrine is de overtuiging dat nationale identiteiten van belang zijn,
dat de staat ze daarom mag en moet beschermen en promoten, en, vooral, dat het wenselijk is
dat de grenzen van politicke eenheden samenvallen met nationale grenzen'". Daarbij gaan
liberale nationalisten ervan uit dat het de nationale groepen zijn waaromheen politicke

de Abbandlung zelfs zover dat hij stelt dat talen ‘beter” worden doorheen hun evolutie, aangezien die ketting van
redelijkheid, Bildung en menselijkheid zich steeds meer manifesteert. Ultiem lijkt het er dus op dat Herder, die
eerder in de Abbandlung en ook elders erg pessimistisch is over het verlies aan vitaliteit en originaliteit in onze
geciviliseerde talen, toch een positief toeckomstbeeld voor ogen heeft, waarin vooruitgang niet hoeft te betekenen
dat we afstand doen van de positieve elementen uit het verleden.

12 Kymlicka zelf vermeldt Herder niet bij zijn karakterisering van het belang van nationale identiteiten, maar wel
Herders geestesgenoten Mazzini en Humboldt (Kymlicka 1995: 51).

13 Deze aanbeveling om politicke grenzen rond nationale eenheden te trekken wordt ondermeer verdedigd door
Chaim Gans, Will Kymlicka, David Miller, Margaret Moore en Yael Tamir. Ook Joseph Raz en Chatles Taylor
worden verder vaak als liberale nationalisten omschreven, maar het is niet duidelijk in hoeverre zij geneigd zijn
ook deze aanbeveling te onderschrijven.

10



grenzen getrokken moeten worden, en niet omgekeerd, zoals dat het geval is bjj
staatsnationalismes die gegeven staten willen omsmeden tot nationale gehelen. Merk wel op
dat het samenvoegen van nationale en politieke grenzen niet (meteen) hoeft te leiden tot de
onathankelijkheid van die naties in nieuwe staten. Sommige exponenten van deze theorie
propageren in de mate van het mogelijke wel de afscheiding van naties in aparte natiestaten
(Miller 1995: 82; Moore 2001), maar vele liberale nationalisten stellen dat afscheiding niet
hoeft en dat politicke grenzen trekken rond naties bznnen een (multinationale) staat meestal
volstaat om aan de nationale gesitueerdheid van mensen tegemoet te komen; zij pleiten dan
voornamelijk voor ‘nationale’ zelfbestuursrechten binnen talige en politicke eenheden in
multinationale staten als Canada en Belgié (Gans 2003; Kymlicka 1995; Tamir 1993).

De /iberale kant van het liberale nationalisme behelst enerzijds een typisch liberaal geloof in
het belang van individuele rechten, waartegen culturele rechten nooit mogen indruisen, en
anderzijds de stelling dat het nationalisme ‘gematigd’ moet zijn. Will Kymlicka (2001: 39-41)
omschrijft dit gematigde karakter als volgt: liberale nationalismes gaan de nationale identiteit
niet dwangmatig opleggen aan wie die niet deelt, zijn niet agressief ten aanzien van andere
nationale identiteiten, laten andere identiteiten toe op de publieke sfeer en hanteren typisch
een ‘dunne’ conceptie van nationale identiteit.

Is Herder een liberale nationalist? Heel wat van zijn ideeén komen in ieder geval overeen
met centrale overtuigingen uit het liberaal nationalisme, al zijn er ook belangrijke verschillen.
Ten eerste is Herders nationalisme gematigd en in die zin /Zberaal. Zo gaf ik eerder reeds aan
dat hij een onderscheid op basis van ras afwijst, zowel wat causale verklaringen als morele
onderscheidingen betreft. Zijn nationalisme is dus niet etnisch, niet raciaal maar wel cultureel
en linguistisch van aard, net zoals dat bij de liberale nationalisten het geval is'"*. Herder is dan
wel een voorstander van patriottisme, maar slechts van een gelouterde vorm ervan, gezuiverd
van de culturele agressie die (te) vaak met dit concept verbonden is. Die afwezigheid van
culturele chauvinisme en agressie ten aanzien van andere naties is ook een fundamentele
karaktertrek van het liberale nationalisme, en wordt bij Herder gegrond in het belang van
Humanitét, dat zich verder ondermeer uit in zijn antikolonialisme en anti-imperialisme. Herder
kan daarmee terecht als een (culturele) pluralist omschreven worden, die, overtuigd van het
belang van taal en cultuur, zonder ophouden pleit tegen de verdrukking van volkeren en voor
de mogelijkheid voor elk volk om een eigen cultuur en ontwikkeling in stand te houden. De
kritiek dat vele romantische politicke theorieén de fout begaan in hun verdediging van
nationale identiteiten de morele gemeenschap te beperken tot de natie, en dus geen oog te
hebben voor morele verplichtingen ten aanzien van individuen die tot andere naties behoren
(zie bijvoorbeeld Larmore 1996: 54-506), is dus zeker niet van toepassing op Herder, die
systematisch het belang van nationalisme grondt in de universele morele gelijkheid van
individuen en van volkeren.

Ten tweede is Herder volgens mijn definitie van liberaal-nationalisme erg nationalistisch in de
concrete politieke principes die hij verdedigt. Zo stelt hij expliciet dat talige identiteiten niet
alleen getolereerd maar ook actief beschermd moeten worden en dat de nationale taal door de
politick beschouwd moet worden als een middel tot integratie en cohesie. Hij verdedigt ook
duidelijk de stelling dat elk volk met een gedeelde taal en een nationaal karakter een eigen
staat moet krijgen. Wat dat laatste betreft staat hij dus een ‘diep’-nationalistische theorie voor.
Daarbij moet dan wel (opnieuw) vermeld worden dat het vooral zijn afkeer van imperialisme
is, die hem ertoe drijft te besluiten dammen in te bouwen tegen de overspoeling door
vreemde agressieve mogendheden, om zo volkeren toe te laten om hun eigen identiteit te
ontwikkelen (S#phan XVII: 236). Dat verschilt niet veel van de rechtvaardiging die Kymlicka
geeft voor zijn gematigd nationalisme, aangezien Kymlicka zijn beslissing nationale culturen
eigen politicke contexten te geven evenzo legitimeert als externe beschermingen tegen de impact

14 Op dit specificke punt kom ik zo meteen nog terug, omdat de precieze invulling van dit culturele nationalisme
wel degelijk een verschil bevat tussen Herder en de huidige liberale nationalisten.

11



van grotere naties binnen dezelfde staat die zonder die bescherming destructief kunnen zijn
voor de nationale context in kwestie (Kymlicka 1995: 36).

Dat Herder als een inspiratiebron voor het liberaal nationalisme kan fungeren, wordt meer
nog dan uit bovengenoemde politicke gelijkenissen duidelijk uit de manier waarop hij het
koesteren van nationale identiteiten rechtvaardigt. Het is vooral deze gelijkenis die een band
tussen Herder en het liberaal-nationalisme rechtvaardigt. Die markante overeenkomst bestaat
uit twee elementen: ten eerste een begrip van de nationale taal (en de nationale identiteit) als
een medium of een context; ten tweede een gecombineerd begrip van gesitueerdheid én
redelijkheid.

Uit de taalfilosofische achtergrond van Herders visie op identiteit blijkt dat Herder
essentieel talen en naties aanziet als de media waardoor we een wereld kunnen hebben,
waardoorheen ons leven betekenisvol wordt. Cruciaal voor Herder is dat mensen geen
essentieel alinguistische abstracte individuen zijn die zich als atomen tegenover elkaar
gedragen. Mensen zijn geworteld in een specificke levensvorm en kunnen slechts vanuit die
achtergrond in interactie treden met de wereld. We kunnen de wereld niet anders dan op basis
van onze taal en cultuur beoordelen, omdat we niet zouden weten wat waardevol is als we die
keuzecontext niet hadden. Deze gedachte behoort tot de kern van het communitarisme van
de voorbije decennia, en is ook een essenti€le pijler van het liberaal nationalisme, dat ervan
uitgaat dat vrijheid vereist dat mensen kunnen beschikken over een culturele keuzecontext
(zie Raz 1994: 176; Miller 1995: 86; Kymlicka 1995: 83). Taal en cultuur worden door hen, net
als bij Herder, begrepen als de psychologische matrices van ons leven, als de bril die ons leven
toegankelijk maakt. De zin dat onze cultuur ‘ons opties verschaft en ze meteen ook voor ons
betekenisvol maakt” (Kymlicka 1995: 83) kon evengoed door Herder geschreven zijn.
Essentieel hierbij is dat zowel Herder als zijn hedendaagse liberaal-nationalistische
erfgenamen ‘cultuur’ expliciet begrijpen als ‘natie: de culturele context die ons identiteit en
vrijheid verschaft is steeds nationaal van aard (en dus niet sub-of supranationaal). Voor zowel
Herder als Miller, Kymlicka en Tamir is het vanzelfsprekend dat wij in een wereld leven die
verdeeld is in naties".

Daarnaast is het wat dit betreft markant dat Herder expliciet het samengaan van
gesitueerdheid én redelijkheid thematiseert, en zich daarbij bijvoorbeeld onderscheidt van
ondermeer zijn tijdgenoot Jacobi, voor wie gesitueerdheid impliceerde dat we de rede achter
ons laten (Larmore 1996: 47; zie ook Beiser 1992; 2003). Voor Herder betekent talige
gesitueerdheid nooit dat we onze redelijkheid, die Herder essentieel acht voor ons menszijn,
opgeven. Net zoals Herder zich keert tegen de ijdele ambitie van speculatieve metafysici om
het individu los te denken van zijn taal en volk, keert hij zich tegen wie meent van de rede
afstand te moeten nemen. Ook deze doctrine maakt wezenlijk deel uit van het liberaal
nationalisme, dat vrijheid én rede steeds samen denkt. Zo stelt Joseph Raz dat hij een freedom
within reason prefereert boven een pure freedom of licence (1994: 176). Ook Kymlicka (1995: 81)
geeft expliciet aan dat het van belang is om je eigen leven rationeel te kunnen evalueren en te
herzien indien je dat nodig acht (zie ook Tamir 1993: 36).

Dat lijkt me de kern van de overeenkomst tussen Herder en het liberaal nationalisme: de
gelijke visie op belichaamde vrijheid en gesitueerde redelijkheid’®. Neem bijvoorbeeld de
kritiek die Kymlicka (2001: 210-212) formuleert op de variant van het kosmopolitisme dat

15 Zelf denk ik dat deze verenging van het culturele-identiteitsargument tot het belang van nationale identiteiten
onwenselijk is en een belangtijk probleem genereert voor het liberaal nationalisme (zie voor deze kritick De
Schutter 2005).

16 Liberaal-nationalisten gaan er daarbij ook vanuit dat de diepe band die de meeste mensen met hun cultuur en
taal ervaren moreel waardevol kan zijn. Zo zullen ze het intrinsiecke identiteitsbelang dat mensen in hun ezgen taal
hebben als een motivatie erkennen om naast de instrumentele functie van taal ook een intrinsieke en expressieve
waarde aan taal toe te kennen. Deze stelling die de keuze van de specificke cultuur en taal waartoe mensen
toegang geboden wordt, grondt in de gevoelens die mensen ervaren bij hun ejger cultuur en taal, is ook
fundamenteel Herderiaans en komt voor in de twee kenmerken die ik eerder in Herders taalfilosofie benadrukte.

12



Jeremy Waldron recentelijk verdedigd heeft en dat hij gepresenteerd heeft als een kritick op
het liberaal nationalisme (Waldron 1995). Voor Waldron is een kosmopoliet iemand die zich
niet definieert met behulp van zijn locatie, burgerschap of taal. De kosmopoliet stelt volgens
Waldron van op een afstand en uit verschillende culturele keuzecontexten het menu van zijn
eigen multiculturele identiteit samen, waarbij hij zelf niet in een specificke cultuur ingebed is
en eerder een soort multiculturele en kosmopolitische manager wordt die zijn eigen leven
coordineert. De repliek van Kymlicka is dezelfde als die van Herder: culturele kruisbestuiving
en multiculturaliteit sluiten het hebben van een geworteldheid in (en een diepe band met) je
eigen taal en cultuur niet uit, maar zijn ermee compatibel en veronderstellen die geworteldheid.
De onpartijdige view from nowhere is onmogelijk.

Toch is er op zijn minst één belangrijk verschil tussen Herders nationalisme en dat van de
liberale nationalisten. Dit betreft het pluralistische karakter van nationalisme. Zoals ik eerder
stelde staat Herder geen raciaal getint en geen etnisch nationalisme voor, maar baseert hij zijn
nationalisme op nationale en linguistische kenmerken. Ook liberale nationalisten doen dat en
definiéren hun identiteitstheorieén dus op ‘dunne’ concepties van nationaliteit, zoals
ondermeer kennis van de taal, participatie aan gedeelde publicke instituties en een
bekommernis om de overleving van de natie op lange termijn (zie ook Kymlicka 2001: 40).
Herder zal het daarmee eens zijn, maar zijn organische conceptie van nationaal lidmaatschap
gaat verder, en veronderstelt dat de leden van een volk allen dezelfde gedeelde concepties van
het goede leven delen en dat hun levenswijzen naadloos ingepast kunnen worden in de
Volksgeist van de natie. Herder gaat zeer ver in zijn respect voor andere levenswijzen en wijst
elke vorm van inmenging in andere volkeren af. Elke volk heeft immers een eigen levenswijze
en, daarbij passend, een eigen perfectiestandaard (XIT7: 227); er is dus niet één goede manier
om te leven, en het is zeker niet zo dat de Europese koloniale machten die manier kennen
(laat staan nastreven). Maar Herder ‘vergeet’ in zijn queeste om elk volk zijn eigenheid te laten
beleven dat volkeren zelf ook intern divers kunnen zijn. Hij gaat ervan uit dat er niet één
goede manier van leven is die boven alle andere verheven is, maar neemt daarbij wel aan dat
elk volk een gedeelde levenswijze heeft waar elk individu organisch deel van uitmaakt zoals
takken aan een boom. Hoewel Herders organische theorie zoals ik eerder probeerde aan te
tonen geenszins statisch is, gaat hij toch (zowel descriptief als normatief) uit van nationaal
gedeelde concepties van het goede leven als basis voor de politieke associatie, waarbij hij geen
plaats ziet voor individuele rechten, die het individu besschermen zgen de staat of het volk, en
dat is een stap die alle liberaal-nationalisten vandaag weigeren te zetten.

13



Lijst van geraadpleegde werken

Barnard, B. (1965), Herder’s Social and Political thought. From Enlightenment to Nationalism. Oxford:
Clarendon Press.

Beiser Fr. (1992), The Genesis of Modern German Political Thought, Harvard: Harvard Universtiy
Press.

Beiser, Fr. (2003), The Romantic Imperative, Harvard: Harvard University Press.
Berlin, 1. (2001), The Roots of Romanticisn, Princeton: Princeton University Press.

De Schutter, H. (2005), ‘Nations, Boundaries and Justice. On Will Kymlicka’s Theory of
Multinationalism’, Ezhical Perspectives 12(1), 17-40.

Dreitzel, H. (1987), ‘Herders politische Konzepte’, in Jobann Gottfried Herder 1744-1803, hg.
Von G. Sauder, Hamburg: Felix Meiner Verlag.

Fox, R.A. (2003), J.G. Herder on Language and the Metaphysics of National Community’,
Review of Polities 65(2), 238-263.

Gaier, U. (1988), Herders Sprachphilosophie und Erkenntniskritik, Stuttgart-Bad Cannstatt:
Friedrich Frommann Verlag.

Gans, C. (2003), The Limits of Nationalism. Cambridge: Cambridge University Press.

Herder, J.G., Sdmtliche Werke, hg. von B. Suphan, 33 Bd., Betlin, Weidmann Verlag, 1877-
1913).

Herder, J.G., Werke, hg. von W. Pross, Bd. 11, Minchen & Wien, Carl Hanser Verlag 1987.
Herder, K.G. Philosophical Writings, ed. M.N. Forster, Cambridge: University Press, 2002.

Kymlicka, W. (2001), Politics in the Vernacular. Nationalism, Multiculturalism and Citizenship.
Oxford: Oxford University Press.

Kleingeld, P. (1999), Six Varieties of Cosmopolitanism in Late Eighteenth-Century
Germany’, Journal of the History of Ideas 60 (3), 505-524.

Larmore, Ch. (1996), The Romantic 1 .egacy, New York: Columbia University Press.

Moore, M. (2001) ‘Normative Justification for Liberal Nationalism: Justice, Democracy and
National Identity’, Nations and Nationalism, T (1), 1-20.

Muthu, S. (2003), Enlightenment against Empire, Princeton: Princeton University Press.

Spencer, V. (1996), ‘Towards an Ontology of Holistic Individualism: Herder’s theory of
Identity, Culture and Community’, History of European Ideas 252(3), 245-260.

14



Taylor, Ch. (1993), Reconciling the Solitudes. Essays on Canadian Federalism and Nationalism, edited
by Guy Laforest, Montéal & Kingston: McGill-Queen’s University Press.

Taylor, Ch. (1995), Philosophical Arguments, Harvard, Harvard University Press.
Tamir, Y. (1993), Liberal Nationalism, Princeton: Princeton University Press.

Waldron, J. (1995), “Minority Cultures and the Cosmopolitan Alternative.” The Rights of
Minority Cultures. Edited by Will Kymlicka, Oxford: Oxford University Press, 93-122.

15



	Moedertaal en taalpolitiek bij Herder
	Over de taalfilosofische grond van Herders taalnationalisme

	I
	II
	III
	 Lijst van geraadpleegde werken

