
Moedertaal en taalpolitiek bij Herder 
Over de taalfilosofische grond van Herders taalnationalisme 

Helder De Schutter1, KULeuven 
Filosofiedag - Uitdagingen voor de Filosofie in de 21ste Eeuw 

Rotterdam, 19 november 2005 
 
 
In deze tekst ga ik op zoek naar de romantische wortels van veel hedendaagse overtuigingen 
over het belang van moedertalen en taalpolitiek. Discussies over hoe een rechtvaardig 
taalbeleid eruit zou moeten zien worden vandaag erg frequent gevoerd en spelen zich lang 
niet alleen af binnen de academische politieke theorievorming. Heel veel mensen ervaren 
vandaag een diepe band met hun moedertaal en hun cultuur en zijn ervan overtuigd dat 
moedertalen getolereerd en zelfs beschermd moeten worden. Zij vinden dat talen niet louter 
en niet primair een instrumentele of communicatieve waarde hebben, dat het bijvoorbeeld 
geen goede zaak zou zijn als de linguïstische diversiteit in de wereld zou verdwijnen en het 
Engels als enige universele moedertaal zou overblijven; zij vinden dat taal ook samenhangt 
met wie je bent, dat talen een identiteitsfunctie hebben.  

De meest evidente historische bron voor het idee dat moedertalen belangrijk zijn, zowel op 
het individuele als op het maatschappelijke vlak, is de romantiek2. Romantische denkers als 
Herder en Fichte hebben geargumenteerd dat talen ons constitueren, dat ze mensen identiteit 
verschaffen, en dat mensen leven binnen een linguïstische horizon.  

Concreet ga ik in deze tekst in op het taalpolitieke denken van Johann Gottfried Herder 
(1744-1803). Herder heeft het belang van taal een centrale plaats gegeven in zijn filosofie en 
staat aan het begin van de romantische taalfilosofische lijn die veel hedendaagse discussies 
over taalpolitiek blijft beïnvloeden. De tekst heeft een dubbele opzet. Ten eerste analyseer ik 
Herders visie op natie-en taalpolitiek in de context van zijn ruimere politieke filosofie (deel I) 
en reconstrueer ik de onderliggende taalfilosofische premissen van zijn taalnationalisme (deel 
II). Ten tweede maak ik gebruik van die reconstructie van de centrale argumenten in Herders 
taalpolitiek en taalfilosofie om na te gaan in hoeverre Herders denken over deze kwesties 
relevant is voor en overeenstemt met huidige politiek-filosofische analyses over het belang 
van nationale en linguïstische identiteiten (deel III). Meerbepaald ga ik in op enkele 
opvallende gelijkenissen tussen Herders nationalisme en het recente liberaal nationalisme van 
hedendaagse politieke filosofen als Chaim Gans, Will Kymlicka, David Miller en Yael Tamir.  

Mijn analyses in deze tekst steunen vooral op drie teksten van Herder: zijn vroege 
Abhandlung über den Ursprung der Sprache (1772), zijn Ideen zur Philosophie der Geschichte der 
Menschheit (1784) en zijn Briefe zu Beförderung der Humanität (1791-1797) 3.  

 
 

                                                 
1 Onderzoeker bij het Fonds voor Wetenschappelijk Onderzoek – Vlaanderen, aan het Hoger Instituut voor 
Wijsbegeerte, Centrum voor Ethiek, Sociale en Politieke Filosofie (Van Evenstraat 2b, 3000 Leuven, Belgium, 
Helder.DeSchutter@hiw.kuleuven.ac.be).  
2 Ik denk niet dat de romantiek de enige historische bron is voor het idee dat taal politiek relevant is. Het is wel 
de lijn die er het meeste de nadruk op heeft gelegd dat moedertalen politiek relevant en beschermenswaardig zijn, 
door een verband te poneren tussen iemands taal en zijn of haar identiteit. In mijn onderzoek toon ik aan dat er 
naast een romantische ook republicanistisch en instrumenteel-atomistisch geïnspireerde taalfilosofische 
funderingen zijn voor onze huidige overtuigingen over het belang van taal voor de politieke sfeer.  
3 Referenties naar de Ideen en de Briefe komen uit de Suphan-editie van Herder (1877-1913), waarvan de delen 
XIII en XIV de Ideen bevatten en de delen XVII en XVIII de Briefe. Ik vermeld steeds tussen haakjes het 
boekdeel en de pagina van de referentie. Voor Herders taalfilosofie die naar voor komt in zijn Abhandlung über 
den Ursprung der Sprache komen de referenties uit de uitgave van Wolfgang Pross (1987). Ik refereer naar de citaten 
uit deze editie door tussen haakjes de naam van het boek (Abhandlung) te laten volgen door de pagina. Verdere 
verwijzingen naar andere werken van Herder komen uit de Suphan-editie. 

 1

mailto:Helder.DeSchutter@hiw.kuleuven.ac.be


I 

 
Herders visie op taalpolitiek en nationalisme is stevig ingebed in zijn ruimere politieke 
filosofie, die vooral ontwikkeld wordt in zijn Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit en 
in zijn latere Briefe zu Beförderung der Humanität. Die politieke filosofie vertrekt vanuit Herders 
afkeer van processen als mechanisering, centralisering en uniformisering, die hij niet alleen 
aan het werk ziet in de vele absolutistische centralistische regimes die hij rondom zich 
ontwaart maar ook in de notie van het sociaal contract als normatief fundament voor de 
politieke associatie waar individuen slechts toetreden uit eigenbelang. In beide gevallen 
verwordt de staat volgens Herder tot een instrumentele machine en worden sociale contacten 
gereguleerd door levenloze berekening die hij destructief acht voor de creatieve energie van 
het volk.  

In zijn eigen denken gaat Herder op zoek naar een substantiëler fundament voor de 
politieke associatie. Dat vindt hij in wat we een organische staatsvisie kunnen noemen, die de 
staat grondt in de natie, en vooral in de taal van de natie. Deze visie vertrekt van het idee dat 
lidmaatschap van een volk een vereiste is voor individuele zelfrealisatie. Een volk wordt door 
Herder begrepen als een natie met eigen karaktertrekken en met een gedeelde taal (XIII: 257-
258; 363-365). Wat het nationale karakter betreft, schuift Herder het idee naar voor dat elk 
volk een eigen karakter heeft met een onderscheiden kern waarrond de volkseigenheid 
centreert4. Die ziel van het volk, de volksaard wordt belichaamd in de eigen volkstaal (XIII: 
363), waarin elke taalspreker zijn eigen individualiteit ingepast weet (zie ook Barnard 1965: 
58). Elk volk heeft volgens Herder een eigen taal: zonder eigen taal is er volgens hem geen 
sprake van een volk; een volk zonder taal is een anomalie (I:147). 

Herder gelooft dat net als elk volk ook elk individu gekenmerkt wordt door een 
wezenseigen levenswijze, een habitus (XIII: 250). Herder begrijpt die individuele habitus 
daarbij als geworteld in de collectieve habitus, in de volksidentiteit met de volkstaal als 
culminatiepunt van die identiteit. De leden van het volk weten zich op hun plaats binnen het 
eigen volk, en passen er symbiotisch in als takken aan een boom: “[D]enn ein Volk ist sowohl 
eine Pflanze der Natur, als eine Familie; nur jenes mit mehreren Zweigen” (XIII: 384). Al wie 
tot hetzelfde volk behoort is daarom op een intrinsieke wijze verbonden met de andere 
volksleden. Deze organische samenhang van de delen wordt vaak door Herder gecontrasteerd 
met mechanische associaties die slechts op een externe, artificiële manier eenheid kunnen 
handhaven.   

De concrete taal-en natiepolitiek die uit deze organische politieke theorie voortvloeit 
reflecteert deze naadloze verstrengeling van een individu met zijn taal en volk. Op ten minste 
drie plaatsen in zijn werk wordt Herder erg concreet over zijn politieke visie op taal en natie. 
Ten eerste stelt Herder al erg vroeg het idee voorop dat de nationale taal als bindmiddel van 
de natie kan (en moet) fungeren. Als hij in 1787 gevraagd wordt om een plan op te stellen 
voor de oprichting van een ‘Institut für den Allgemeingeist Deutschlands’ argumenteert hij 
dat Duitsland nog te weinig de eenheid van het geheel voor ogen houdt, die gevonden kan 
worden in een nationale taal. Een nationale taal is volgens Herder niet iets dat enkel 
grammatici zou moeten bezig houden, maar is een essentieel orgaan voor sociale integratie 
van het hele volk (XVI: 607, Barnard 1965: 58).  

Herder neemt het daarbij niet alleen op voor de Duitse taal en cultuur. In een kritiek op de 
volgens hem taalvijandige keizer Joseph II, schrijft hij in zijn latere Briefe zu Beförderung der 
Humanität dat volkstalen voor mensen erg belangrijk zijn en daarom getolereerd en erkend 

                                                 
4 Interessant hierbij is dat Herder zelf, in tegenstelling tot wat heel veel secundaire literatuur wel veronderstelt, 
de term Volksgeist niet als een belangrijk concept of element van zijn leer naar voor geschoven heeft, en, meer 
nog, de term zelf nergens gebruikt, al moet daarbij meteen vermeld worden dat hij wel de betekenis van de term 
zou onderschrijven, en dat hij min of meer gelijksoortige uitdrukkingen wel gebruikt heeft (zoals Charakter eines 
Volkes, Geist der Völker, of Geist der Zeiten).  

 2



moeten worden: “Wahrlich, wie Gott alle Sprachen der Welt duldet, so sollte auch ein Regent 
die verschiednen Sprachen seiner Völker nich nur dulden, sondern auch ehren” (Suphan XVII: 
59).  

Maar Herder ging ook verder en grondde zijn nationalisme ten derde in het principe dat 
rond ieder volk en iedere taalgroep staatsgrenzen getrokken zouden moeten worden:  
 

“Die Natur erzieht Familien; der natürlichste Staat ist also auch Ein Volk, mit Einem 
Nationalcharakter. (…) Nichts scheint also dem Zweck der Regierungen so offenbar 
entgegen, als die unnatürliche Vergrößerung der Staaten, die wilde Vermischung der 
Menschen-Gattungen und Nationen unter Einen Scepter. Der Menschenscepter ist viel 
zu schwach und klien, daß so widersinnige Theile in ihn eingeimpft werden könnten; 
zusammengeleimt werden sie also in ein brechliche Maschiene, die man Staats-
Maschiene nennet, ohne inneres Leben und Sympathie der Theile gegen einander” 
(XIII: 384-385).  

 
Het is vooral deze laatste passage die vandaag heel wat achterdocht opwekt, en waardoor 
velen geneigd zijn Herders nationalisme en de erbij horende organische staatstheorie als 
achterhaald en zelfs gevaarlijk af te doen. Toch wijzen vele Herder-commentatoren erop dat 
Herders nationalisme in feite erg gematigd is en dat de sfeer van eng nationalisme en zelfs 
racisme die rond zijn werk hangt niet zozeer in zijn eigen theorie zijn oorsprong vindt maar in 
wat de Herder-receptie, en daarbij vooral Duitse romantische politieke theoretici, van die 
theorie gemaakt hebben. In het derde deel van deze tekst zal ik in het licht van deze 
nuancering proberen aan te tonen dat Herders normatieve rechtvaardiging van het belang van 
volkslidmaatschap in belangrijke opzichten overeenstemt met een gematigde liberaal-
nationalistische stroming in de politieke filosofie die vandaag veel weerklank vindt bij heel wat 
denkers die een brug willen slaan tussen het liberalisme en het communitarisme van de laatste 
decennia. Voorlopig kan het volstaan op de volgende nuanceringen te wijzen die van belang 
zijn om Herders nationalisme juist te duiden.  

Ten eerste is Herders natiedenken niet statisch en niet uniform. Zijn organische visie is 
gebaseerd op het belang van groei, spontaniteit en dynamiek. Zo laat hij in zijn Abhandlung 
zien dat de linguïstische diversiteit, die hij hoog in het vaandel draagt, het resultaat is van een 
dynamisch en niet te betreuren proces waarbij groepen mensen verschillende idiomen 
begonnen te ontwikkelen ten gevolge van factoren als geografische afstand, gewoonten of 
conflicten tussen volkeren. En de voornaamste reden waarom hij bijvoorbeeld het schrift 
negatief kwalificeert (zie verder) is de grote uniformisering die met de introductie ervan 
gepaard gaat: het schrift homogeniseert de gedachten, reduceert dialecten en gebaren en zet 
een rem op originaliteit en diversiteit. Taal, cultuur en traditie zijn met andere woorden geen 
gegevenheden die individuen passief moeten ondergaan, geen dode artefacten maar levende 
krachten die voortdurend groeien en aan verandering onderhevig zijn (XXXI: 27; Abhandlung: 
338-339; zie ook Spencer 1996: 250). 

Ook is het, ten tweede, belangrijk erop te wijzen dat Herders nationalisme vooral 
linguïstisch en cultureel van aard is en daarmee vermijdt te verzanden in een racistisch of 
etnisch nationalisme (zie ook Muthu 2003: 249-250; Fox 2003: 253-254). Zo wijst Herder 
expliciet elke verwijzing naar de verklarende rol van rassen van de hand en geeft hij aan dat 
een volk vooral bestaat uit een nationaal karakter en een gedeelde taal, in plaats van een 
gedeeld ras. Bovendien merkt hij op dat raciale mengvormen in onze wereld schering en 
inslag zijn (XIII: 257). Daarmee geeft hij aan dat zijn natieconcept geen etnische of raciale 
homogeniteit veronderstelt, en primair gericht is op het belang van de gedeelde taal en de 
volkseigenheid.  

Zijn nationalisme wordt ook nooit imperialistisch of agressief. Herder onderstreept 
weliswaar het belang van patriottisme ten aanzien van die taal en volkseigenheid, maar 

 3



verdedigt evenwel slechts een gematigde of gelouterde vorm van patriottisme, die hij 
vergelijkt met de bekommernis die verwacht kan worden van allen die zich aan boord van een 
schip bevinden om het wel en wee van het geheel (zie XVII: 315-316; XVIII: 270-271). 
Patriottisme is voor Herder iets positiefs zolang het aanzet tot goede dingen, zoals verlichting, 
moedigheid, aandacht voor kunst en de nationale taal, zelfrespect en de wil om je te verzetten 
tegen de imperialistische overrompeling door andere volkeren en culturen (XVIII: 345). Maar 
het gaat de verkeerde kant op als patriottisme verzandt in chauvinisme en zelf tot 
imperialisme verwordt. Herder propageert zelfverdediging maar veroordeelt invasies in 
vreemde landen scherp: kabinetten en staatsmachines kunnen elkaar dan wel willen 
bedriegen en uitroeien, maar vaderlanden doen elkaar dat niet aan. “Nicht so rücken 
Vaterländer gegeneinander; sie liegen ruhig neben einander, und stehen sich als Familien 
bei. Vaterländer gegen Vaterländer im Blutkampf ist der ärgste Barbarismus der 
menschlichen Sprache” (XVII: 319). 

Hiermee is meteen al de derde en belangrijkste nuancering ingeluid: Herder bedt zijn 
nationalisme in in een bepaald soort kosmopolitisme. Dat betekent voor alle duidelijkheid 
geenszins dat Herder appreciatie heeft voor mensen die zich graag als wereldburgers 
definiëren en daarmee aangeven dat ze onpartijdig staan ten aanzien van de volkeren waarin 
ze opgegroeid zijn. Hij vindt de primitieve mens, stevig in zijn volk geworteld dan ook een 
‘waarlijker’ mens dan de gecultiveerde kosmopolitische ‘schaduwmens’ (XIII: 339). Maar zijn 
afkeer van de kosmopolieten geldt evenwel slechts voor wie in zijn liefde voor de mensheid 
meent voorbij te kunnen gaan aan het belang van nationale hechtingen. We kunnen Herders 
theorie daarentegen wel categoriseren als een cultureel kosmopolitisme, dat zich vooral uit in een 
gelijk respect voor de culturele diversiteit op aarde, zonder dat ten koste te laten gaan van de 
gelijkwaardigheid van elke mens. Pauline Kleingeld (1999: 515) definieert ‘cultureel 
kosmopolitisme’ als de stelling dat de menselijkheid (humanity) zich uitdrukt in een rijke 
variëteit aan culturele vormen die we elk in hun particulariteit moeten erkennen. Zij ziet het 
Duitse culturele kosmopolitisme op het einde van de achttiende eeuw vooral aanwezig in de 
werken van Georg Forster, al lijkt dezelfde strekking evenzo aanwezig in Herders verdediging 
van nationalisme. Herders theorie is namelijk sterk gegrond in een basis van menselijkheid 
(Humanität) die volgens hem universeel gedeeld wordt. Zo begrijpt hij de mensheid als een 
eenheid en de geschiedenis als een ‘ketting van menselijkheid’ die individuen en naties 
samenbindt (XIII: 346). Hij stelt zelfs dat wie alle mogelijke variaties zou kennen van het 
‘mensentype’ dat alle volkeren en individuen gemeen hebben, reeds met een paar gegeven 
kenmerken het hele karakter van een volk of een individu zou kunnen reconstrueren (XVIII: 
250). En in zijn brieven stemt hij in met Fénelons adagium om meer van je familie dan van 
jezelf te houden, meer van je vaderland dan van je familie en meer van de mensheid dan van 
je vaderland (XVIII: 241).  

Het sterkst profileert dit internationalistisch getinte kosmopolitisme zich in Herders strijd 
tegen kolonialisme en imperialisme. Voortdurend gaat Herder tekeer tegen de arrogantie van 
de Europese staten die menen te weten hoe een juist leven eruit ziet en andere, vooral 
Afrikaanse en Amerikaanse volkeren willen dwingen om – vaak als slaven – volgens hun 
normen te leven. Niet alleen de Europese koloniale machten moeten het hier ontgelden maar 
evenzo alle vormen van cultureel imperialisme in het verleden. Herder heeft bijvoorbeeld 
geen goed woord over voor helden als Alexander of Julius Caesar, die vele volkeren verdrukt 
hebben en talloze doden op hun geweten hebben. Ook de kruistochten hebben volgens 
Herder slechts vernietiging en onrecht gebracht. Interessant hierbij is dat zijn verdediging van 
het nationalistische natiestaatmodel haar morele rechtvaardiging grotendeels haalt uit die 
afkeer van kolonialisme en imperialisme, zoals bijvoorbeeld duidelijk wordt in het volgende 
citaat:  
  

 4



 “Selbst das Christenthum, sobald es als Staatsmaschiene auf fremde Völker wirkte, 
drückte sie schrecklich; bei einigen verstümmelte es dergestalt ihren eigenthümlichen 
Charakter, daß keine anderhalbtausend Jahre ihn haben zurechtbringen mögen. 
Wünschten wir nicht, daß z.B. der Geist der nordischen Völker, der Deutschen, der 
Galen, Slaven u.s. ungestört und rein aus sich selber hätte hervorgehen mögen?” 
(XVIII: 222). 

 
Herder onderbouwt zijn natiestaatmodel dus vanuit het belang dat ieder volk heeft om zich 
niet door agressieve anderen te laten overrompelen. Herder is ervan overtuigd dat de wereld 
bestaat uit een enorme diversiteit aan volkeren die elk hun leden een veilige thuisbasis geven. 
Het imperialisme – zowel in die vorm ervan die koloniale machten tentoon spreiden 
tegenover andere naties als het imperialisme van bureaucratische multinationale rijken tegen 
hun interne volkeren – is immoreel omdat het bepaalde volkeren verdrukt en dwingt te leven 
volgens de particuliere normen van een ander volk. Zelfs in het eerder geciteerde citaat waarin 
hij het natiestaatmodel verdedigt lijkt die verdediging vooral geïnstigeerd vanuit een afkeer 
van de ‘onnatuurlijke uitbreiding van staten’, die meestal gedreven wordt door de 
machtszucht van heersers (XIII 384-385). Het natiestaatmodel is er dus op gericht een 
internationale orde na te streven waarin iedereen vooral met rust gelaten wordt en in staat 
gesteld wordt zijn eigen collectieve levenswandel zelf te bepalen. In brief 115 schrijft hij dat 
God het ook zo gewild heeft, dat de diversiteit van talen, ethieken en neigingen bedoeld was 
als een stop tegen de aanmatigende aaneenschakeling van volkeren, als een Damm gegen fremde 
Ueberschwemmungen, om zo elk volk in staat te stellen zijn eigen nationale karakter te bewaren 
(XVIII: 235-236). 
 
 

II 

 
In dit tweede gedeelte reconstrueer ik de taalfilosofische achtergrond van deze taal-en 
natiepolitieke theorie. Herders taalfilosofie komt voornamelijk aan bod in zijn Abhandlung über 
den Ursprung der Sprache (1772), dat zich engageert in een in de achttiende eeuw bekende 
discussie over de oorsprong van de taal. Herder zet zich daarin af tegen twee posities, 
waartussen hij vervolgens zijn eigen originele visie op het ontstaan en de basis van taal 
positioneert. Ten eerste bekritiseert Herder de stelling dat taal een goddelijke oorsprong heeft, 
die hij vooral aan Süßmilch en ten dele ook aan Rousseau toeschrijft. Herder geeft tegelijk 
echter ook aan niet te willen vervallen in het andere kamp, geleid door Condillac, dat de 
oorsprong van taal legt in bepaalde signaalkreten zoals pijnuitroepen, die de mens met de 
dieren deelt. 

Herders eigen visie leunt dichter aan bij de eerste dan bij de tweede visie. Herder stelt 
weliswaar dat het ontstaan en de concrete vormgeving van talen niet te wijten is aan 
goddelijke interventie, maar gelooft wel dat taal, of beter, een vermogen tot taal als een 
goddelijke gift gezien moet worden. Mensen zijn geboren met een bepaalde linguïstische gave 
maar creëren toch in zekere zin zelf hun taal. God speelt dus wel een belangrijke rol maar er is 
menselijke interventie nodig.  

Het is echter vooral Herders kritiek op de tweede positie die het meest relevant is voor een 
juist begrip van Herders denken over het belang van taal en in het bijzonder moedertaal. Dat 
komt omdat zijn discussie met Condillac, die overigens grotendeels overeenkomt met  de 
kritiek van Wittgenstein op de taalfilosofie van Augustinus (zie ook Taylor 1995: 80), 
kenmerkend is voor de romantische visie op taal. Volgens Condillac ontstond taal doordat 
mensen – hij spreekt in het bijzonder over twee geïsoleerde kinderen in een woestijn – 
‘kreten’ uit de sfeer van de ‘gewaarwording’, zoals pijn-of angstkreten, gingen verbinden met 

 5



de gedachten waarvoor die kreten de tekens vormen. Zo zullen ze die gewaarwordingskreten 
begrijpen als een model om zelf taal te creëren, om nieuwe geluiden samen te stellen waarmee 
ze dan naar dingen kunnen gaan verwijzen met namen. Mensen werden het vervolgens 
onderling eens over de betekenis van de eerste woorden die ze wilden gebruiken en zo 
ontstond langzaam aan een vocabularium en een taal.  

Herders verwijt aan het adres van Condillac is dat hij aanneemt wat hij geacht wordt te 
bewijzen. Wat verklaard moet worden, aldus Herder, is de capaciteit zelf om te begrijpen dat 
woorden of tekens naar dingen en gedachten kunnen verwijzen; waar het in de taal om gaat is 
het verwijsproces zelf. Zijn eigen oplossing ziet er als volgt uit. Volgens Herder zijn de 
verschillen tussen mens en dier kwalitatief van aard (Abhandlung 270). In tegenstelling tot 
dieren, die erg beperkt zijn in hun doen en laten en zich laten leiden door hun instinct, 
hebben mensen de eigenschap om niet alleen dingen te willen of te bedenken, maar om zich 
ook bewust te zijn van het feit dat ze willen en bedenken. Herder noemt die eigenschap 
Besonnenheit, wat ruwweg vertaald kan worden als ‘bewustzijn’ en ruimer als ‘reflexiviteit’, en 
wat soms door hem onderscheiden wordt van het ermee samenhangende Besinnung, dat vooral 
doelt op het actieve moment van het bewustzijn en vertaald kan worden als ‘bewustwording’. 
Door Besonnenheit slaagt de mens erin dingen als dusdanig, als de dingen zelf, te erkennen. Met 
behulp van dit concept meent Herder dat er geen transitie van primitieve geluiden tot 
intelligibele taal te verklaren valt: door Besonnnenheit verschilt de mens namelijk fundamenteel 
van dieren. Mensentaal is niet afgeleid van natuurlijke signaalgeluiden, die behoren tot de taal 
van de gewaarwording die ook dieren hebben. De taal van de mensen is daarentegen 
menselijk precies door Besonnenheit. Dat legt hij als volgt uit. Taal, hier begrepen als het proces 
van verwijzing, ontstaat door over een bepaald object na te denken en er dan een specifiek 
kenmerk uit te selecteren dat het object accuraat representeert. Zodra je dat doet, zodra je een 
kenmerk selecteert en er je aandacht op richt heb je het innerlijke proces van de genese van 
een woord doorlopen. Dankzij de innerlijke voorstelling van een kenmerk, mogelijk gemaakt 
door Besonnenheit, is er sprake van een innerlijke taal. In een tweede stap wordt die innerlijke 
taal uiterlijk aanwezig gesteld door het kenmerk te verbinden met een klank. Herder legt de 
verklaring van het ontstaan van klanken in de belangrijke rol van het gevoel en van de 
zintuigen bij de mens. Vooral de scherpe gevoeligheid van de mens voor het gehoorzintuig 
leidt tot geluidsrepresentaties van de innerlijke woorden. Herder geeft aan dat het eerste 
woord geconstrueerd zou kunnen zijn via klanknabootsing. Hij stelt zich voor dat het blaten 
van het schaap in een proces van Besinnung als karakteristieke eigenschap voor het schaap zelf 
geselecteerd werd. Meteen lag er direct een klank voorhanden voor de uiterlijke representatie 
van dat innerlijke proces: mensen begonnen de klanknabootsing van het blaten van het 
schaap te aanzien als naam voor het schaap zelf5.  

Zo is de taal van de mensen ontstaan. Het verhaal gaat echter verder. Zodra de eerste 
woorden aldus uitgevonden zijn – door de eerste mensen – is het taalproces in gang gezet. 
Vanaf dan wordt taal bij uitstek een sociaal gebeuren. Ouders voeden hun kinderen op in hun 
taal, waardoor kinderen ondergedompeld worden in die taal en daardoor meteen ook in de 
met die taal verweven gevoelens en ervaringen van hun ouders. Al snel wordt deze taal een 
familiale taal die zelf ook een familiale denkwijze uitdrukt. Voor de ouders is de taal van hun 
kinderen dan ook “ein Dialekt ihrer Gedanken, ein Loblied ihrer Taten” (Abhandlung 336).  

Gaandeweg ontstaat er ook een diversiteit aan talen. Taal was sowieso nooit homogeen: 
geen twee mensen delen precies dezelfde taal, want er treden verschillen op in woordkeuze, 
accenten, enzovoort. De taal van de kinderen van die mensen zal vervolgens meer gemeen 
hebben met die van henzelf dan met die van anderen. Die linguïstische diversiteit neemt toe 

                                                 
5 Natuurlijk ligt bij niet alle kenmerken de link met een specifiek geluid zo voor de hand; niet alle objecten 
maken geluiden. Toch wijst Herder ook in die gevallen naar het belang van het gevoel, dat volgens hem 
overigens erg dicht bij het gehoor aanligt. Veel zichtbare dingen kunnen immers bewegen of bewogen worden 
en maken daarbij een geluid of voelen daarbij aan als een geluid.  

 6



naarmate families gingen verhuizen naar andere delen van de aarde met andere klimaten en er 
andere behoeftes ontwikkelden. En door conflicten doken er ook onder groepen en volkeren 
die dicht bij elkaar woonden taalverschillen op. Zo heeft de natuur ervoor gezorgd dat 
volkeren gescheiden werden door taal, ethiek, gewoonten, bergen, zeeën en rivieren (XVIII: 
235). 

Dat is in een notendop Herders verklaring voor het ontstaan van de taal. In dit verhaal 
lijken er mij verschillende kenmerken te zitten die fundamenteel zijn voor een ‘Herderiaans’ 
begrip van het belang van taalidentiteit en taalpolitiek en die de pijlers vormen voor de 
romantische lijn die Herder initieert en die blijft doorwerken in de attitude die veel mensen 
vandaag aannemen tegenover de waarde van hun moedertaal en tegenover linguïstische 
diversiteit in het algemeen. Concreet bespreek ik in wat volgt twee van die kenmerken, die ik 
in het derde gedeelte terug opneem. 

Ten eerste is taal voor Herder – en voor alle taalromantici na hem – primair iets van het 
gevoel. Dat uit zich niet alleen in zijn taalfilosofie. Herders kritiek op Kant komt erop neer 
dat moraliteit geen zaak is van de rede en het kenvermogen alleen, maar vooral iets is van het 
gevoel, en ook zijn antropologie is antidualistisch en naturalistisch. In zijn politieke filosofie 
stelt Herder dat het niet mogelijk is om a priori, voorafgaand aan het maatschappelijk debat, 
rechtvaardige wetten te bedenken en om redelijk vast te stellen wat goed is en wat niet. Wat 
Herder wel doet is nagaan hoe we goede (gevoelsmatige) disposities kunnen aanwakkeren bij 
de burgers van een staat. Zo is het van belang, aldus Herder, om gevoelens van nationaliteit te 
stimuleren en om (nationale) vooroordelen positief te bejegenen, voor zover die mensen tot 
het goede kunnen aanzetten (zie Brief 121, XVIII: 280-286). In zijn taalfilosofie leidt dit 
naturalisme hem ertoe de klemtoon te leggen op de rol van zintuiglijkheid in de taal, en dan 
vooral op het gehoor. De mens is vooral een leerling van het oor, meer nog dan van het zicht 
(XIII: 141-142). Het gehoor ligt volgens hem dicht bij het gevoel, dichter dan het zicht, dat hij 
vaak associeert met transparantie, perfectie en verblinding, terwijl het gehoor zachter is, 
doorleefder en tegelijk werkelijker (Abhandlung 299-302). Het zicht wordt door hem ook 
geassocieerd met hogere wezens dan mensen (XIII: 141-142), en met de ijdele speculatieve 
hoop de woorden achter ons te laten om tot de dingen zelf door te kunnen dringen6. Gehoor, 
geluid en gevoel eerder dan zicht en cognitie vormen met andere woorden de kern van de 
taal7.  

Deze voorkeur voor natuurlijkheid en gevoelsmatigheid uit zich ook in de afkeer die Herder 
uit ten aanzien van elke vorm van veralgemening en systematisering van talen. Hij gaat 
voortdurend tekeer tegen de grammaticale en lexicale keurslijven die vooral geciviliseerde 
volkeren aan hun talen menen te moeten opleggen8. Voortdurend contrasteert Herder de 
overdreven verfijnde, geketende en geciviliseerde spreek-en schrijftrant van zijn tijd met de 
krachtige, levendige  en originele stijl van de oudste talen ter wereld, uit het Morgenland, en van 
de (jonge) talen van de primitieve volkeren (Wilden). Die oudste talen worden net als de talen 
van de jongste volkeren ook nog veel meer gekenmerkt door geluid, activiteit, muzikaliteit en 
versheid, en door een afwezigheid van linguïstische regelneverij. Wie daarentegen een 
geleerde en verfijnde taal spreekt, dwaalt, droomt en kraamt slechts linguïstische na-aperij uit 

                                                 
6 In dit verband is het tekenend dat Herder verschillende keren blinden en doven contrasteert een aangeeft dat 
het voor blinden geen probleem is taal te hebben, terwijl dat voor doven heel wat moeilijker zoniet onmogelijk is 
(XIII: 357; Ahbandlung 261, 287, 299). 
7 Zoals ik vooral in mijn bespreking van het tweede kenmerk aangeef, betekent deze voorkeur voor de 
gevoelsmatige kant van taal geenszins dat Herder redelijkheid afwijst, wel integendeel: Herder draagt redelijkheid 
hoog in het vaandel op voorwaarde dat ze gesitueerd is. Voor Herder zijn gevoel en rede, taal en redelijkheid dus 
geen tegengestelde begrippen.  
8 Die afkeer van systematisering en disciplinering zie je bijvoorbeeld ook in de vorm zelf van Herders werken, 
die vaak erg onsystematisch, emotioneel en vooral grammaticaal ongedisciplineerd zijn. Ook de titels van zijn 
werken geven blijk van zijn afkeer van systematiek: zijn hoofdwerk over de geschiedenis van de mensheid heeft 
als titel Ideen, en dat over de Duitse literatuur heet Fragmente. 

 7



(XIII: 369). De geciviliseerde taalspreker spreekt in formaliteiten en verliest zijn talige 
creativiteit (Abhandlung 331-332). Verfijnde metafysische schrijfsels karakteriseert Herder als 
een degeneratie vergeleken bij de oorspronkelijke moedertaal van de menselijke soort, die de 
primitiefste talen dan ook veel meer benaderen (Abhandlung 256-257). Volgens Herder is een 
grammatica niets meer dan een artificiële filosofische poging om de epiek van de 
weerklinkende en creatieve natuur te beteugelen door er regelmaat aan op te leggen 
(Abhandlung 314).  

Deze afkeer van systematiek en beperking van de linguïstische creativiteit leidt er zoals ik 
eerder al vermeldde toe dat Herder gemengde gevoelens heeft ten aanzien van het schrift. 
Herder geeft aan dat het schrift de creatieve energie van mensen onderdrukt; het is artificieel 
en uniformiserend en doet onze gedachten tot dorre ideeën verstommen (XIII: 366). Hoe 
levendiger een taal overigens is, hoe minder nood gevoeld wordt om die taal in woorden uit te 
drukken (Abhandlung 258). Interessant is hier overigens dat hij zijn tirade tegen het schrift in 
de Ideen wel besluit met de stelling dat de traditie van het schrift ondanks alles toch de meest 
duurzame en doeltreffende institutie van God genoemd kan worden, aangezien schrijfsels 
natie na natie en eeuw na eeuw doorgegeven kunnen worden en zo mettertijd het hele 
mensengeslacht in een ketting van broederlijke traditie kunnen verenigen (XIII: 366). 

Ten tweede lanceert Herder als eerste op systematische wijze het idee dat taal voor de mens 
de wereld ontsluit. Dat kan als volgt duidelijk gemaakt worden. Herders visie keert zich 
resoluut zowel tegen het idee dat de menselijke rede alinguïstisch functioneert (zoals Herder 
dat ondermeer in Kant terugvindt) als tegen het ermee verwante begrip dat woorden enkel 
instrumenten zijn om (alinguïstisch gedefinieerde) dingen mee te doen (zoals Herder dat 
aanwezig ziet in de taalfilosofie van Condillac). In beide gevallen wordt er vanuit gegaan dat 
de mens uit zijn linguïstische conditie kan stappen en taal dan eventueel kan gebruiken zoals 
hij ook kledij draagt of een dak bouwt. Volgens Herder is een dergelijk naïef metafysisch 
enthousiasme dat uitgaat van het bestaan van zo’n ‘woordenloze rede’ onzinnig (XIII: 361). 
“[E]ine reine Vernuft ohne Sprache ist auf Erden ein utopisches Land” (XIII: 357). 
Daartegenover stelt Herder dat de mens onlosmakelijk van zijn taligheid doordrongen is en er 
geen afstand van kan nemen. Tegelijkertijd benadrukt hij evenwel dat de mens ook een 
redelijk wezen is. Voor Herder zijn rede en taal inherent met elkaar vervlochten: zonder rede 
is taal onmogelijk en zonder taal is rede onmogelijk. Reeds vanaf de eerste gedachte, mogelijk 
gemaakt door onze menselijke capaciteit tot Besonnenheit, zijn rede én taal aanwezig: zodra we 
in onszelf een typisch kenmerk uitselecteren – zoals het blaten van het schaap – hebben we 
innerlijk taal. Dan reeds is taal uitgevonden: “Die Sprache is erfunden! Eben so natürlich und 
dem Menschen notwendig erfunden als der Mensch ein Mensch war” (Abhandlung 278)9. 

Die sterke band tussen denken (rede) en taal impliceert meteen ook dat mensen niet alleen 
gebonden zijn aan taligheid, maar evenzo aan moedertaligheid: Herder stelt dat ons denken 
bepaald wordt door die specifieke taal die we van onze ouders meegekregen hebben. Reeds 
het kind dat zijn eerste woorden stamelt, stamelt slechts een herhaling van de gevoelens van 
zijn ouders. Zo wordt zijn fysisch spraakorgaan alsook zijn denken geïmpregneerd met de 
levenswijze van zijn ouders (Abhandlung 335). Naarmate families en volkeren zich van elkaar 
distantieerden ontstonden de volkstalen, die beïnvloed werden door de omstandigheden, het 
klimaat, de ethiek en de gewoonten van de volkeren (Abhandlung 340), maar die zelf ook 
steeds het denken van de taalsprekers beïnvloeden. Het gevolg hiervan is dat het denken van 
een volk en de volksaard inherent verweven zijn met de taal van het volk. Elk volk spreekt 

                                                 
9 Men zou kunnen argumenteren dat er bij Herder geen volstrekte gelijkoorspronkelijkheid bestaat tussen taal en 
rede, aangezien de capaciteit tot Besonnenheit voorafgaat aan het hebben van taal en zelf eerder redelijk dan talig 
van aard is. Herders punt is evenwel vooral dat taal reeds vanaf het eerste gebruik van de rede aanwezig is, dat 
rede zonder taal ‘leeg’ blijft: “Sprache ist der Charakter unsrer Vernunft, durch welchen sie allein Gestalt gewinnt 
und sich fortpflanzt” (XIII: 358). 

 8



zoals het denkt en denkt zoals het spreekt (Suphan II: 18). Een volk heeft dan ook geen idee 
waarvoor het geen woord heeft (Abhandlung 309; XIII: 357).  

Meteen wordt ook duidelijk dat de menselijke conditie door haar talige karakter gekenmerkt 
wordt door beperkingen en eindigheid. Dat wordt in Herders taalfilosofie duidelijk door het 
‘nominalistische’ karakter van zijn kritiek op de speculatieve rede. Omdat een woordenloze 
rede een fictie is, zijn we steeds gebonden aan talige tekens die verwijzen naar dingen. De 
woorden drukken in zich evenwel niet de dingen uit, maar slechts namen: wij hebben geen 
idee van het wezen van de dingen zelf (XIII: 358). Dat moet ons tot bescheidenheid nopen: 
een innigere en meer directe verbinding tussen mensen is niet mogelijk. Indien we direct in de 
dingen zelf zouden kunnen denken in plaats van in woorden, dan zouden we in het land van 
de waarheid vertoeven. Maar dat is een fictie: wij beschikken slechts over woorden.  

Samengevat wijst Herders taalfilosofie ons op het feit dat wij wezenlijk talige wezens zijn en 
dat we niet uit onze talige conditie kunnen stappen. Eerder dan primair instrumenten te zijn 
van een op zich woordenloze rede, vormen woorden het talige medium waardoorheen de 
wereld zich voor ons openbaart. Taal fungeert als de psychologische matrix waarin ons 
bewustzijn van het sociale leven zich ontwikkelt (Suphan V:135; Barnard 1965: 57). “Unsre 
Muttersprache war ja zugleich die erste Welt, die wir sahen, die ersten Empfindungen, die wir 
fühlten, die erste Wirksamkeit und Freude, die wir genossen!” (Abhandlung 336). Als we die 
dispositie om in de taal waarin we opgevoed zijn te denken verliezen, dan verliezen we ook 
onszelf en ook de wereld (XVIII: 336). Hiermee heeft Herder een lange taalfilosofische lijn 
geïnitieerd, die Charles Taylor ondermeer gecontinueerd ziet via Heidegger en Wittgenstein, 
waarbij taal begrepen wordt als constitutief voor ons ervaren van de (mensen)wereld (zie 
Taylor 1995: 79-9910 voor het constitutief-expressivisme van Herder).  

Merk hierbij ten slotte nog op dat ook hier het feit dat er een intrinsieke band tussen taal en 
volk bestaat, nooit de onderliggende menselijkheid ondergraaft die alle volkeren en alle talen 
kenmerkt. Dat valt in te zien doordat taal niet alleen onze maar ook de algemeen-menselijke 
levensvorm ontsluit: wij zijn tegelijk gekenmerkt door taligheid én door moedertaligheid. Het 
is steeds via onze moedertalige gesitueerdheid zelf dat we ook op het spoor komen van de 
universele menselijkheid op zich. Volgens Herder ligt aan alle talen dezelfde menselijke rede 
ten grondslag:  “Sprachen wechseln mit jedem Volk in jedem Klima; in allen Sprachen aber ist 
Ein und dieselbe Merkmal-suchende Menschenvernunft kennbar” (XIII: 388; zie ook XIII: 
361). Dat uit zich ondermeer in zijn stelling dat er slechts één menselijke taalsoort aanwezig is 
op aarde. Als volkeren als ‘nationale dieren’ waren, waarbij elke menselijke soort een radicaal 
eigen taal had, dan zouden talen fundamenteel verschillend zijn, zoals ook de inwoners van 
Saturnus, aldus Herder, een fundamenteel andere soort taal zouden spreken dan de aardse 
mensentaal. Maar bij ons, mensen, is er maar één taalsoort, die van de mensen, zodat alle 
naties wezenlijke linguïstische overeenkomsten delen. “Wie Ein Menschenvolk nur auf der 
Erde wohnet, so auch nur Eine Menschensprache: wie aber diese Große Gattung sich in so 
viele kleine Landarten nationalisiert hat: so ihre Sprachen nicht anders” (Abhandlung 351)11.  

                                                 
10 Taylor plaatst dit constitutief-expressivisme van Herder op één lijn met een holisme dat hij ook aan Herder 
toeschrijft en dat ook Wittgensteins argument tegen privé-taal kenmerkt. Taylor definieert het holisme als de 
theorie die stelt dat woorden hun betekenis ontlenen aan hun positionering tussen andere woorden, zodat de 
betekenis van een woord niet begrepen kan worden zonder referentie naar het gehele taalweb dat alle andere 
woorden samen vormen. Hoewel ik vermoed dat Herder deze stelling in een bepaalde, eerder triviale zin wel zou 
kunnen onderschrijven, behoort het holisme zeker niet tot de kern van zijn theorie. Dat wordt bijvoorbeeld 
duidelijk uit Herders eerder weergegeven analyse van de genese van het eerste woord. Het eerste woord zou 
volgens Herder tot stand gekomen kunnen zijn door de karakteristieke identificatie van het blaten van het 
schaap met het schaap zelf. Aangezien de eerste mens tijdens deze genese van het  eerste woord (maar er ook 
net voor evenals meteen erna) over geen andere woorden beschikt (laat staan over een taalweb) is alvast de 
oorsprong van taal volgens Herder niet holistisch te verklaren.  
11 Deze onderliggende gemeenschappelijke menselijkheid komt ook tot uiting in Herders geloof dat zich 
uiteindelijk overal een vooruitgang, een groei manifesteert in redelijkheid: zo stelt hij in zijn vierde natuurwet dat 
alle talen in een voortschrijdende ketting van Bildung zitten (Abhandlung 347), en gaat hij in de laatste pagina’s van 

 9



 
 

III 

 
In dit derde gedeelte wil ik aantonen in hoeverre Herder op het vlak van de ideeën het pad 
geplaveid heeft voor een vandaag steeds invloedrijker wordende stroming in de vooral 
Angelsaksische politieke filosofie die zichzelf definieert als het liberaal nationalisme. Ik wil niet 
argumenteren dat er vandaag geen andere stromingen zijn die invloed blijven ondergaan van 
Herders taalpolitieke en taalfilosofische denken. Veel nationalisten en antinationalisten blijven 
een beroep doen op zijn theorie en ook de aandacht voor pluralisme en de belangrijke rol van 
cultuur in het algemeen zijn thema’s waar vandaag een Herderiaanse inslag in te herkennen 
valt. Wat ik vooral wil doen is aantonen dat er enkele opvallende gelijkenissen zijn tussen 
Herders theorie en die van het liberaal nationalisme, en dat het denkkader van het liberaal 
nationalisme zelf aan het voorlopige eindpunt staat van een romantische lijn om over taal en 
nationalisme na te denken die door Herder zelf geïnitieerd is.  

Ook is het niet mijn bedoeling aan te tonen dat alle liberaal-nationalisten zelf ook direct in 
hun theorieën door hun Herderlectuur beïnvloed zijn. Toch zijn er op zijn minst enkele 
liberale nationalisten die Herder als hun geestelijke vader erkennen. Zo argumenteert Yael 
Tamir, die met haar Liberal Nationalism uit 1993 één van de gangmakers is van deze politieke 
theorie, dat het liberaal nationalisme ‘direct afstamt’ van het cultureel pluralisme van Herder, 
waarbij ze ook de negentiende-eeuwse Italiaanse liberale nationalist Mazzini als geestelijke 
vader noemt (Tamir 1993: 79). En Charles Taylor (1993: 135-139), die door ondermeer Will 
Kymlicka (2001: 39), die zelf ook het liberaal nationalisme aanhangt, als liberale nationalist 
wordt voorgesteld, verwijst voortdurend naar Herder en vermeldt Herder in een overzicht 
van zijn intellectuele ontwikkeling als één van zijn belangrijkste leermeesters12.  

Waarvoor staat het liberaal nationalisme dan precies? Algemeen genomen is de 
voornaamste karaktertrek van het liberaal nationalisme dat het een bekommernis om de eigen 
nationale identiteit vooropstelt zonder andere menselijke waarden uit het oog te verliezen 
waartegenover nationale waarden afgewogen moeten worden (zie Tamir 1993: 79). In die zin 
is het vooral een gematigd nationalisme, een nationalisme gezuiverd van alle illiberale 
tendensen die het in de loop van zijn geschiedenis aangenomen heeft.  

Hoewel een nauwkeurigere definitie formuleren moeilijk is en dreigt onrecht te doen aan de 
diversiteit onder de liberale nationalisten en aan de subtiliteit van hun theorieën, hanteer ik in 
wat volgt de volgende werkomschrijving van waar het in het liberaal nationalisme om draait, 
om daarna te analyseren in hoeverre Herder in dit plaatje past. Het liberaal nationalisme heeft, 
zoals de naam suggereert, zowel een liberale als een nationalistische component. De kern van 
het nationalisme van deze doctrine is de overtuiging dat nationale identiteiten van belang zijn, 
dat de staat ze daarom mag en moet beschermen en promoten, en, vooral, dat het wenselijk is 
dat de grenzen van politieke eenheden samenvallen met nationale grenzen13. Daarbij gaan 
liberale nationalisten ervan uit dat het de nationale groepen zijn waaromheen politieke 

                                                                                                                                                         
de Abhandlung zelfs zover dat hij stelt dat talen ‘beter’ worden doorheen hun evolutie, aangezien die ketting van 
redelijkheid, Bildung en menselijkheid zich steeds meer manifesteert. Ultiem lijkt het er dus op dat Herder, die 
eerder in de Abhandlung en ook elders erg pessimistisch is over het verlies aan vitaliteit en originaliteit in onze 
geciviliseerde talen, toch een positief toekomstbeeld voor ogen heeft, waarin vooruitgang niet hoeft te betekenen 
dat we afstand doen van de positieve elementen uit het verleden. 
12 Kymlicka zelf vermeldt Herder niet bij zijn karakterisering van het belang van nationale identiteiten, maar wel 
Herders geestesgenoten Mazzini en Humboldt (Kymlicka 1995: 51).  
13 Deze aanbeveling om politieke grenzen rond nationale eenheden te trekken wordt ondermeer verdedigd door 
Chaim Gans, Will Kymlicka, David Miller, Margaret Moore en Yael Tamir. Ook Joseph Raz en Charles Taylor 
worden verder vaak als liberale nationalisten omschreven, maar het is niet duidelijk in hoeverre zij geneigd zijn 
ook deze aanbeveling te onderschrijven.  

 10



grenzen getrokken moeten worden, en niet omgekeerd, zoals dat het geval is bij 
staatsnationalismes die gegeven staten willen omsmeden tot nationale gehelen. Merk wel op 
dat het samenvoegen van nationale en politieke grenzen niet (meteen) hoeft te leiden tot de 
onafhankelijkheid van die naties in nieuwe staten. Sommige exponenten van deze theorie 
propageren in de mate van het mogelijke wel de afscheiding van naties in aparte natiestaten 
(Miller 1995: 82; Moore 2001), maar vele liberale nationalisten stellen dat afscheiding niet 
hoeft en dat politieke grenzen trekken rond naties binnen een (multinationale) staat meestal 
volstaat om aan de nationale gesitueerdheid van mensen tegemoet te komen; zij pleiten dan 
voornamelijk voor ‘nationale’ zelfbestuursrechten binnen talige en politieke eenheden in 
multinationale staten als Canada en België (Gans 2003; Kymlicka 1995; Tamir 1993).  

De liberale kant van het liberale nationalisme behelst enerzijds een typisch liberaal geloof in 
het belang van individuele rechten, waartegen culturele rechten nooit mogen indruisen, en 
anderzijds de stelling dat het nationalisme ‘gematigd’ moet zijn. Will Kymlicka (2001: 39-41) 
omschrijft dit gematigde karakter als volgt: liberale nationalismes gaan de nationale identiteit 
niet dwangmatig opleggen aan wie die niet deelt, zijn niet agressief ten aanzien van andere 
nationale identiteiten, laten andere identiteiten toe op de publieke sfeer en hanteren typisch 
een ‘dunne’ conceptie van nationale identiteit. 

Is Herder een liberale nationalist? Heel wat van zijn ideeën komen in ieder geval overeen 
met centrale overtuigingen uit het liberaal nationalisme, al zijn er ook belangrijke verschillen. 
Ten eerste is Herders nationalisme gematigd en in die zin liberaal. Zo gaf ik eerder reeds aan 
dat hij een onderscheid op basis van ras afwijst, zowel wat causale verklaringen als morele 
onderscheidingen betreft. Zijn nationalisme is dus niet etnisch, niet raciaal maar wel cultureel 
en linguïstisch van aard, net zoals dat bij de liberale nationalisten het geval is14. Herder is dan 
wel een voorstander van patriottisme, maar slechts van een gelouterde vorm ervan, gezuiverd 
van de culturele agressie die (te) vaak met dit concept verbonden is. Die afwezigheid van 
culturele chauvinisme en agressie ten aanzien van andere naties is ook een fundamentele 
karaktertrek van het liberale nationalisme, en wordt bij Herder gegrond in het belang van 
Humanität, dat zich verder ondermeer uit in zijn antikolonialisme en anti-imperialisme. Herder 
kan daarmee terecht als een (culturele) pluralist omschreven worden, die, overtuigd van het 
belang van taal en cultuur, zonder ophouden pleit tegen de verdrukking van volkeren en voor 
de mogelijkheid voor elk volk om een eigen cultuur en ontwikkeling in stand te houden. De 
kritiek dat vele romantische politieke theorieën de fout begaan in hun verdediging van 
nationale identiteiten de morele gemeenschap te beperken tot de natie, en dus geen oog te 
hebben voor morele verplichtingen ten aanzien van individuen die tot andere naties behoren 
(zie bijvoorbeeld Larmore 1996: 54-56), is dus zeker niet van toepassing op Herder, die 
systematisch het belang van nationalisme grondt in de universele morele gelijkheid van 
individuen en van volkeren. 

Ten tweede is Herder volgens mijn definitie van liberaal-nationalisme erg nationalistisch in de 
concrete politieke principes die hij verdedigt. Zo stelt hij expliciet dat talige identiteiten niet 
alleen getolereerd maar ook actief beschermd moeten worden en dat de nationale taal door de 
politiek beschouwd moet worden als een middel tot integratie en cohesie. Hij verdedigt ook 
duidelijk de stelling dat elk volk met een gedeelde taal en een nationaal karakter een eigen 
staat moet krijgen. Wat dat laatste betreft staat hij dus een ‘diep’-nationalistische theorie voor. 
Daarbij moet dan wel (opnieuw) vermeld worden dat het vooral zijn afkeer van imperialisme 
is, die hem ertoe drijft te besluiten dammen in te bouwen tegen de overspoeling door 
vreemde agressieve mogendheden, om zo volkeren toe te laten om hun eigen identiteit te 
ontwikkelen (Suphan XVII: 236). Dat verschilt niet veel van de rechtvaardiging die Kymlicka 
geeft voor zijn gematigd nationalisme, aangezien Kymlicka zijn beslissing nationale culturen 
eigen politieke contexten te geven evenzo legitimeert als externe beschermingen tegen de impact 

                                                 
14 Op dit specifieke punt kom ik zo meteen nog terug, omdat de precieze invulling van dit culturele nationalisme 
wel degelijk een verschil bevat tussen Herder en de huidige liberale nationalisten. 

 11



van grotere naties binnen dezelfde staat die zonder die bescherming destructief kunnen zijn 
voor de nationale context in kwestie (Kymlicka 1995: 36). 

Dat Herder als een inspiratiebron voor het liberaal nationalisme kan fungeren, wordt meer 
nog dan uit bovengenoemde politieke gelijkenissen duidelijk uit de manier waarop hij het 
koesteren van nationale identiteiten rechtvaardigt. Het is vooral deze gelijkenis die een band 
tussen Herder en het liberaal-nationalisme rechtvaardigt. Die markante overeenkomst bestaat 
uit twee elementen: ten eerste een begrip van de nationale taal (en de nationale identiteit) als 
een medium of een context; ten tweede een gecombineerd begrip van gesitueerdheid én 
redelijkheid.  

Uit de taalfilosofische achtergrond van Herders visie op identiteit blijkt dat Herder 
essentieel talen en naties aanziet als de media waardoor we een wereld kunnen hebben, 
waardoorheen ons leven betekenisvol wordt. Cruciaal voor Herder is dat mensen geen 
essentieel alinguïstische abstracte individuen zijn die zich als atomen tegenover elkaar 
gedragen. Mensen zijn geworteld in een specifieke levensvorm en kunnen slechts vanuit die 
achtergrond in interactie treden met de wereld. We kunnen de wereld niet anders dan op basis 
van onze taal en cultuur beoordelen, omdat we niet zouden weten wat waardevol is als we die 
keuzecontext niet hadden. Deze gedachte behoort tot de kern van het communitarisme van 
de voorbije decennia, en is ook een essentiële pijler van het liberaal nationalisme, dat ervan 
uitgaat dat vrijheid vereist dat mensen kunnen beschikken over een culturele keuzecontext 
(zie Raz 1994: 176; Miller 1995: 86; Kymlicka 1995: 83). Taal en cultuur worden door hen, net 
als bij Herder, begrepen als de psychologische matrices van ons leven, als de bril die ons leven 
toegankelijk maakt. De zin dat onze cultuur ‘ons opties verschaft en ze meteen ook voor ons 
betekenisvol maakt’ (Kymlicka 1995: 83) kon evengoed door Herder geschreven zijn. 
Essentieel hierbij is dat zowel Herder als zijn hedendaagse liberaal-nationalistische 
erfgenamen ‘cultuur’ expliciet begrijpen als ‘natie’: de culturele context die ons identiteit en 
vrijheid verschaft is steeds nationaal van aard (en dus niet sub-of supranationaal). Voor zowel 
Herder als Miller, Kymlicka en Tamir is het vanzelfsprekend dat wij in een wereld leven die 
verdeeld is in naties15. 

Daarnaast is het wat dit betreft markant dat Herder expliciet het samengaan van 
gesitueerdheid én redelijkheid thematiseert, en zich daarbij bijvoorbeeld onderscheidt van 
ondermeer zijn tijdgenoot Jacobi, voor wie gesitueerdheid impliceerde dat we de rede achter 
ons laten (Larmore 1996: 47; zie ook Beiser 1992; 2003). Voor Herder betekent talige 
gesitueerdheid nooit dat we onze redelijkheid, die Herder essentieel acht voor ons menszijn, 
opgeven. Net zoals Herder zich keert tegen de ijdele ambitie van speculatieve metafysici om 
het individu los te denken van zijn taal en volk, keert hij zich tegen wie meent van de rede 
afstand te moeten nemen. Ook deze doctrine maakt wezenlijk deel uit van het liberaal 
nationalisme, dat vrijheid én rede steeds samen denkt. Zo stelt Joseph Raz dat hij een freedom 
within reason prefereert boven een pure freedom of licence’ (1994: 176). Ook Kymlicka (1995: 81) 
geeft expliciet aan dat het van belang is om je eigen leven rationeel te kunnen evalueren en te 
herzien indien je dat nodig acht (zie ook Tamir 1993: 36).  

Dat lijkt me de kern van de overeenkomst tussen Herder en het liberaal nationalisme: de 
gelijke visie op belichaamde vrijheid en gesitueerde redelijkheid16. Neem bijvoorbeeld de 
kritiek die Kymlicka (2001: 210-212) formuleert op de variant van het kosmopolitisme dat 

                                                 
15 Zelf denk ik dat deze verenging van het culturele-identiteitsargument tot het belang van nationale identiteiten 
onwenselijk is en een belangrijk probleem genereert voor het liberaal nationalisme (zie voor deze kritiek De 
Schutter 2005).  
16 Liberaal-nationalisten gaan er daarbij ook vanuit dat de diepe band die de meeste mensen met hun cultuur en 
taal ervaren moreel waardevol kan zijn. Zo zullen ze het intrinsieke identiteitsbelang dat mensen in hun eigen taal 
hebben als een motivatie erkennen om naast de instrumentele functie van taal ook een intrinsieke en expressieve 
waarde aan taal toe te kennen. Deze stelling die de keuze van de specifieke cultuur en taal waartoe mensen 
toegang geboden wordt, grondt in de gevoelens die mensen ervaren bij hun eigen cultuur en taal, is ook 
fundamenteel Herderiaans en komt voor in de twee kenmerken die ik eerder in Herders taalfilosofie benadrukte. 

 12



Jeremy Waldron recentelijk verdedigd heeft en dat hij gepresenteerd heeft als een kritiek op 
het liberaal nationalisme (Waldron 1995). Voor Waldron is een kosmopoliet iemand die zich 
niet definieert met behulp van zijn locatie, burgerschap of taal. De kosmopoliet stelt volgens 
Waldron van op een afstand en uit verschillende culturele keuzecontexten het menu van zijn 
eigen multiculturele identiteit samen, waarbij hij zelf niet in een specifieke cultuur ingebed is 
en eerder een soort multiculturele en kosmopolitische manager wordt die zijn eigen leven 
coördineert. De repliek van Kymlicka is dezelfde als die van Herder: culturele kruisbestuiving 
en multiculturaliteit sluiten het hebben van een geworteldheid in (en een diepe band met) je 
eigen taal en cultuur niet uit, maar zijn ermee compatibel en veronderstellen die geworteldheid. 
De onpartijdige view from nowhere is onmogelijk. 

Toch is er op zijn minst één belangrijk verschil tussen Herders nationalisme en dat van de 
liberale nationalisten. Dit betreft het pluralistische karakter van nationalisme. Zoals ik eerder 
stelde staat Herder geen raciaal getint en geen etnisch nationalisme voor, maar baseert hij zijn 
nationalisme op nationale en linguïstische kenmerken. Ook liberale nationalisten doen dat en 
definiëren hun identiteitstheorieën dus op ‘dunne’ concepties van nationaliteit, zoals 
ondermeer kennis van de taal, participatie aan gedeelde publieke instituties en een 
bekommernis om de overleving van de natie op lange termijn (zie ook Kymlicka 2001: 40). 
Herder zal het daarmee eens zijn, maar zijn organische conceptie van nationaal lidmaatschap 
gaat verder, en veronderstelt dat de leden van een volk allen dezelfde gedeelde concepties van 
het goede leven delen en dat hun levenswijzen naadloos ingepast kunnen worden in de 
Volksgeist van de natie. Herder gaat zeer ver in zijn respect voor andere levenswijzen en wijst 
elke vorm van inmenging in andere volkeren af. Elke volk heeft immers een eigen levenswijze 
en, daarbij passend, een eigen perfectiestandaard (XIV: 227); er is dus niet één goede manier 
om te leven, en het is zeker niet zo dat de Europese koloniale machten die manier kennen 
(laat staan nastreven). Maar Herder ‘vergeet’ in zijn queeste om elk volk zijn eigenheid te laten 
beleven dat volkeren zelf ook intern divers kunnen zijn. Hij gaat ervan uit dat er niet één 
goede manier van leven is die boven alle andere verheven is, maar neemt daarbij wel aan dat 
elk volk een gedeelde levenswijze heeft waar elk individu organisch deel van uitmaakt zoals 
takken aan een boom. Hoewel Herders organische theorie zoals ik eerder probeerde aan te 
tonen geenszins statisch is, gaat hij toch (zowel descriptief als normatief) uit van nationaal 
gedeelde concepties van het goede leven als basis voor de politieke associatie, waarbij hij geen 
plaats ziet voor individuele rechten, die het individu besschermen tegen de staat of het volk, en 
dat is een stap die alle liberaal-nationalisten vandaag weigeren te zetten.  
 
 
 
 
 

 13



Lijst van geraadpleegde werken 

 
Barnard, B. (1965), Herder’s Social and Political thought. From Enlightenment to Nationalism. Oxford: 
Clarendon Press. 
 
Beiser Fr. (1992), The Genesis of Modern German Political Thought, Harvard: Harvard Universtiy 
Press.  
 
Beiser, Fr. (2003), The Romantic Imperative, Harvard: Harvard University Press. 
 
Berlin, I. (2001), The Roots of Romanticism, Princeton: Princeton University Press. 
 
De Schutter, H. (2005), ‘Nations, Boundaries and Justice. On Will Kymlicka’s Theory of 
Multinationalism’, Ethical Perspectives 12(1), 17-40. 
 
Dreitzel, H. (1987), ‘Herders politische Konzepte’, in Johann Gottfried Herder 1744-1803, hg. 
Von G. Sauder, Hamburg: Felix Meiner Verlag. 
 
Fox, R.A. (2003), ‘J.G. Herder on Language and the Metaphysics of National Community’, 
Review of Politics 65(2), 238-263. 
 
Gaier, U. (1988), Herders Sprachphilosophie und Erkenntniskritik, Stuttgart-Bad Cannstatt: 
Friedrich Frommann Verlag.  
 
Gans, C. (2003), The Limits of Nationalism. Cambridge: Cambridge University Press. 
 
Herder, J.G., Sämtliche Werke, hg. von B. Suphan, 33 Bd., Berlin, Weidmann Verlag, 1877-
1913).  
 
Herder, J.G., Werke, hg. von W. Pross, Bd. II, München & Wien, Carl Hanser Verlag 1987. 
 
Herder, K.G. Philosophical Writings, ed. M.N. Forster, Cambridge: University Press, 2002. 
 
Kymlicka, W. (2001), Politics in the Vernacular. Nationalism, Multiculturalism and Citizenship. 
Oxford: Oxford University Press. 
 
Kleingeld, P. (1999), ‘Six Varieties of Cosmopolitanism in Late Eighteenth-Century 
Germany’, Journal of the History of Ideas 60 (3), 505-524. 
 
Larmore, Ch. (1996), The Romantic Legacy, New York: Columbia University Press. 
 
Moore, M. (2001) ‘Normative Justification for Liberal Nationalism: Justice, Democracy and 
National Identity’, Nations and Nationalism, 7 (1), 1-20. 
 
Muthu, S. (2003), Enlightenment against Empire, Princeton: Princeton University Press. 
 
Spencer, V. (1996), ‘Towards an Ontology of Holistic Individualism: Herder’s theory of 
Identity, Culture and Community’, History of European Ideas 252(3), 245-260. 
 

 14



Taylor, Ch. (1993), Reconciling the Solitudes. Essays on Canadian Federalism and Nationalism, edited 
by Guy Laforest, Montéal & Kingston: McGill-Queen’s University Press. 
 
Taylor, Ch. (1995), Philosophical Arguments, Harvard, Harvard University Press.  
 
Tamir, Y. (1993), Liberal Nationalism, Princeton: Princeton University Press. 
 
Waldron, J. (1995), “Minority Cultures and the Cosmopolitan Alternative.” The Rights of 
Minority Cultures. Edited by Will Kymlicka, Oxford: Oxford University Press, 93-122. 
 

 15


	Moedertaal en taalpolitiek bij Herder
	Over de taalfilosofische grond van Herders taalnationalisme

	I
	II
	III
	 Lijst van geraadpleegde werken

