Een filosofie voor interactieve beleidsvorming: Het gedachtegoed van Hannah Arendt
door Wouter-Jan Oosten

De Duitse Hannah Arendt (1906-1975) zou na haar proefschrift over het werk van Augustinus
misschien theologie blijven bestuderen als niet de shoah tussenbeide was gekomen. Ze verrichtte
sociaal werk voor joodse vluchtelingen en vond zelf in de V'S een toevluchtsoord voor het nazigeweld.
Derest van haar leven trachtte Arendt de westerse, verlichte beschaving te redden uit de klauwen van
die ervaring. In 1951 verscheen Arendts The Origins of Totalitarianismen in 1958 The Human
Condition. Erg spraakmakend was haar reflectie op de berechting van Adolf Eichmann begin jaren
zestig, waarbij ze het kwaad in de mens nuanceerde. De gel eerde interpretaties noemen Arendts werk
soms te historiserend, tekortschietend in realiteitszin. Het isinderdaad niet alledaags, maar toch
relevant.

Participatieve democratie

Om het waardevolle aspect van het moderne te borgen in het licht van de weerzinwekkende ervaring,
moest Arendt allicht diep graven. De industriéle economie en het imperialisme maakten groepen van
mensen overbodig en de regimes van Hitler en Stalin vernietigden de politiek. Hoe dan vast te houden
aan noties van maatschappelijke emancipatie en individuele ontplooiing? Arendt ging in op de mens,
op samenleven en politiek bedrijven. Er bestaat in dezelfde geleerde interpretatie verschil van mening
over de vraag of zij daarbij de liberale democratie verliet of niet. Mijns insziens verrijken Arendts
analyse en suggestie de liberaal-democratische verworvenheid. In meer toegepaste zin: haar
betekenisgevend kader voor handelen kan worden opgevat als fundament voor interactieve
beleidsvorming, of voor een participatieve democratie. Hoe vergezocht de analyse van Arendt ook lijkt,
haar notie van handelen is minder radicaal dan de directe democratie Jean-Jacques Rousseall.

Arbeid, maken en en handelen

De modernisering houdt een vervreemding in. De mens verbouwt het land als boer of slaaf, brengt als
ambachtsman gereedschappen voort of als kunstenaar siervoorwerpen, vormt zich in gesprek met
anderen een mening over gebeurtenissen en richt op grond van zijn opvattingen zijn wereld in. De
arbeid van boer of daaf blijft dicht bij de natuur. Dezelfde wisselwerking met de natuur beleeft
iedereen bij het eten en drinken. De producten van ambachtsman of kunstenaar staan a verder van de
natuur. De ambachtsman heeft een andere relatie met zijn product dan de landbouwer. De mens die
spreekt en handelt schetste Arendt in de context van de Griekse oudheid: de burgers van een stadstaat
bepaalden de politiek en spraken recht en als hoplieten brachten zij ook de politiek op het slagveld ten
uitvoer. Arbeid, maken (werk) en handelen (actie) waren drie belangrijke begrippen bij Arendt. Haar
analyse hield in dat met de vestiging van het christendom het handelen alle glans verloor. In de oudheid
bracht het handelen roem en een vorm van onsterfelijkheid onder de mensen. Het christendom predikte
echter bescheidenheid en overgave. Met het uitzicht op deelhebben in de goddelijke eeuwigheid
verbleekte elke vorm van onsterfelijkheid onder de mensen. Middel eeuwse rechtspraak en politiek
waren het werk van daartoe door God over de mensen aangestelden, zoals een broodmand het werk
was van een mandenvlechter. De publieke sfeer waarin de oude Grieken bijeenkwamen om te
handelen, werd verdrongen door een sociale sfeer waarin a het werk plaatshad dat niet strikt privé was.
Die sociale sfeer kende met name economische relaties. Bedenk dat in het feodale stelsel het openbaar
bestuur op eigendom was gebaseerd.

Vermogensin het handelen

Arendt hield dus het beeld voor van de polis waar op de agora burgers bijeenkwamen. Die polisvan
vrije burgers werd gekenmerkt door een publieke sfeer waarin zel fverwezenlijking kon plaatshebben.
Een burger was het hoofd van een huishouden (oikos) en in zijn huishouden droegen vrouwen en
dlaven zorg voor a het materiéle, de arbeid en het maken. De minder rijke mannen waren niet
vrijgesteld van werk en bekleedden niet het politieke burgerschap. Plato heeft voorgesteld om de
politiek op te dragen aan deskundigen in plaats van aan alle burgers over te laten. Aristoteles en vele
anderen gaven daarop de kritiek dat Plato de polisin een oikos wilde veranderen. De publieke sfeer zou
een collectieve private sfeer worden, waarin vrijheid en zelfverwezenlijking onmogelijk zijn. Dat Plato
dit voorstelde, was begrijpelijk. Diens leermeester Socrates was immers in de Atheense polis ter dood
gebracht. Dat vonnisis een illustratie van Arendts inzichten: het menselijk handelen kan onomkeerbare



gevolgen hebben die mogelijk verschrikkelijk zijn. Door de wisselvalligheid van de menselijke wil, laat
ook onvoorspelbaarheid zich gelden. Arendt vond in het handelen ook antwoorden hierop: tegenover
onomkeerbaarheid staat het vergeven en tegenover onvoorspelbaarheid staat het beloven.

Polis en moderne stad

Door zich te concentreren op de polis, legde Arendt het verband tussen stad en politiek burgerschap.
Dezelfde relatie onderzochten verscheidene sociologen, planners en filosofen in de jaren zestig en
zeventig van de twintigste eeuw, van wie Richard Sennett de meest bekende is. Kort gezegd
formuleerden zij voor de stad de menselijke maat en voor de burger de zeggenschap van het individu,
beide in contrast met de economisch richting gegeven processen van technische rationalisering. Hun
kritiek werd als links ontvangen. Anders dan sommige van de duidelijk anarchistisch of
communitaristisch denkenden in dit discours, is Arendt niet eenvoudig te plaatsen op het links-rechts-
continulm. In de moderne grootsteden is de spontane actie van mondige burgers voor het eerst weer
verschenen. De planning van de stadsvernieuwing trachtte toen om daarop in te spelen. Inmiddelsis
actieve politieke betrokkenheid van burgers meer gebruikelijk geworden, maar op de eigen stedelijke
omgeving ligt nog wel een accent. De participatie van nu is als het ware de weerklank van het
Oudgriekse handelen. Het moderne handelen verondersteld dan wel een publieke sfeer waarin
economie niet dominant is en waarin meningsvorming dus meerduidig kan zijn. Handelen veronderstelt
ook openbaarheid. Openbare plaatsen hoeven niet als de agora een klassiek plein of een traditionele
zaal te zijn, virtuele ruimten en pluriforme ontmoetingsplekken kunnen dezelfde functie vervullen.

Na het imperialisme en de beide wereldoorlogen trachtte Hannah Arendt om het politiek bedrijven te
herwaarderen. Dat deed zij door politiek te herbronnen: de sociale sfeer, diein het verlengde van de
private sfeer was ontstaan en die de sfeer van de economie is, moest weer plaatsmaken voor de
publieke sfeer waarin vrij gehandeld kan worden. Die transformatie veronderstelt een ander
burgerschap. Het cynisme en de wanhoop die het gevolg waren van het bijna verloren gaan van de
idealen uit de Verlichting, kunnen beantwoord worden met de zingeving van handelen in de publieke
sfeer. Mensen kunnen excelleren in de politiek en zich ontplooien in hun politiek burgerschap.



