
 1

Politieke emergentie van het subject 
 
Wouter-Jan Oosten 
 
Stelling 
 
De representatieve democratie gaat uit van hèt algemeen belang en objectiveert de 
politiek. Het bestuur kan dan uitgaan van de technische rationaliteit. Sinds de jaren 
zestig wint de participatieve democratie aan populariteit. Zo wordt vanuit de politieke 
theorie met de individuele burger de politiek gesubjectiveerd. 
 
Van object naar subject in de filosofie 
 
Aurelius Augustinus geeft aanzetten tot een subjectivistische filosofie lang voor René 
Descartes’ wending. Augustinus stelt dat er reëel een wereld bestaat en dat wij 
mensen door onze ziel die wereld ervaren. Dat standpunt, van een subjectieve 
ervaring van de objectieve wereld, is wat tweeslachtig.i Een tweeslachtigheid is ook te 
vinden in David Eastons wetenschapsfilosofie, die wel positivistisch is maar gematigd 
daarin. Die posities van Augustinus en Easton staan in contrast met de meer 
constructivistische ideeën van Hannah Arendt. Augustinus’ waardering van politiek 
en Arendts waardering daarvan, contrasteren eveneens. Volgens Augustinus komt de 
staat niet onmiddellijk voort uit de zonde, maar doordat de zonde inherent is aan de 
mens is de politiek wel zondig. Arendt ziet de mens zichzelf in de politiek 
verwezenlijken. Dat in de bovenstaande vergelijkingen Easton en Arendt naast elkaar 
worden opgevoerd, is minder gebruikelijk dan het vergelijken van Plato en 
Aristoteles, Augustinus en Thomas van Aquino of van Thomas Hobbes en John 
Locke. Het werk van Easton en Arendt is, zo blijkt hopelijk, behulpzaam om het 
subject te belichten zoals dat zich tegenwoordig voordoet aan het bestuur en de 
politiek. 
 
De subjectiviteit van mens en maatschappij wordt hier niet zozeer gezocht in de 
subjectfilosofie die zich vanaf het werk van Descartes ontwikkelt, maar in de politieke 
filosofie. ‘Vanaf het eind van de middeleeuwen werd het accent in de relatie tussen 
het eigen “ik” en zijn omgeving steeds meer gelegd op het subjectieve en minder op 
het objectieve. Dat geldt zowel voor de kennisleer en de ethiek als voor sociale 
doctrines en de theologie.’ii De titel Politieke emergentie van het subject is niet los te 
zien van de term ‘object’. De oriëntatie op het subject in de politiek wordt behandeld 
als alternatief voor de oriëntatie op het object. In de ethiek is het verdrongen object 
het godsbegrip en in het bestuur is het de technische rationaliteit. Met betrekking tot 
het godsbegrip in de ethiek wordt, met Friedrich Nietzsche, wel gezegd dat God dood 
is. Een goddelijk plan voor onze wereld en de zin die God geeft aan het mens-zijn, 
worden niet langer zondermeer verondersteld. Het niet meer vasthouden aan een 
metafysische realiteit als grondslag voor essentialisme, dwingt ons niet om te stellen 
dat onze waarden elk fundament ontberen. Waarden worden naar tijd en plaats 
ingevuld, maar hierin is toch enige continuïteit te vinden door de geschiedenis en door 
culturen heen. Een zekere invulling van een waardenstelsel is inherent aan de 
menselijke conditie. In plaats van een metafysisch-realistisch essentialisme kan er dan 
een internalistisch essentialisme geformuleerd worden.iii Met betrekking tot de 
technische rationaliteit in het bestuur wordt wel gezegd dat de samenleving sinds de 
late twintigste eeuw zo complex en pluriform is, en daardoor zo doordrongen van 



 2

onzekerheid en ambiguïteit, dat wetenschappers, ambtenaren en politici het ook 
allemaal niet meer weten.iv Deskundigheid fragmenteert over subdisciplines en 
niemand heeft nog voldoende autoriteit om richtinggevende keuzes te maken. Tussen 
de ethiek en het bestuur treffen we de politiek. Het doel van deze beknopte studie is te 
laten zien hoe in de politiek het subject op de voorgrond treedt. Ten eerste is met 
David Easton te zien dat de burger zich laat gelden in het politieke systeem. Ten 
tweede is met Hannah Arendt het handelen van de burger in de publieke sfeer te 
duiden. Het burgerschap dat deze auteurs voorstellen in respectievelijk de jaren zestig 
en vijftig van de twintigste eeuw, blijkt thans de basis te zijn voor een heroriëntatie 
van de democratische rechtsstaat: de representatieve democratie wordt wat meer een 
participatieve democratie. 
 
David Easton 
 
De opkomst van subjectivisme kan nagevolgd worden bij de Amerikaanse 
politicoloog David Easton. Hij plaatst het subject in de politicologie en in het 
politieke leven dat hij als systeem verbeeldt. Dat politiek systeem kent inputs, 
throughputs, outputs, outcomes en feedback. Easton is de belangrijkste exponent van 
de algemene systeemtheorie, een lijn die samen met de twee lijnen van structureel-
functionalisme of functionele analyse (denk aan Talcott Parsons en Robert Merton) en 
van communicatietheorie (denk aan Karl Deutsch) het perspectief van de 
systeemtheorieën vormt. Deze systeemtheorieën bevinden zich in de traditie van het 
positivistisch paradigma, maar Easton is hierin erg gematigd. Hij erkent dat waarden 
de wetenschapper beïnvloeden en stelt dat de subjectieve uitgangspunten explicitering 
behoeven: ‘[…] I shall urge, first, that moral views unfluence theoretical thinking to 
such a degree that a conceptual framework would be incomplete without a clear 
knowledge and understanding of its moral premises; second, that mere description or 
formal knowledge of these ethical premises does not meet this requirement for moral 
clarity […]. Briefly stated, the reason for this lies in the impossibility for political 
research ever to free itself from involvement with values. […] This influence does not 
mean, however, that the validity of empirical research depends upon the kind of 
values with which one approaches his data; validity still is determined by the 
correspondence of a statement to reality.’v Het model van het politieke systeem dat 
Easton voorstelt kent met zijn feedback wel een belangrijke cybernetische component, 
doch hij vat de automatische afstemmings- en regelingsmechanismen niet 
deterministisch op. Zijn voluntaristische invulling van processen verwoordt Easton  
als volgt: ‘[…] this flow is not of a passive sort. It is not analogous to a liquid 
coursing through a conduit and emerging differently due to an admixture of chemicals 
en route or to water flowing through a hydroelectric generating plant and performing 
work in the process. A political system is a goal-setting, self-transforming and 
creatively adaptive system. It consists of human beings who are capable of 
anticipating, evaluating, and acting constructively to prevent disturbances in the 
system’s environment. In the light of their goals, they may seek to correct any 
disturbances that might be expected to occasion stress. The demands and support can 
be molded to the purposes and desires of members of the system to the extent that 
knowledge, resources and inclination permit.’vi Over het subject in het politieke 
systeem schrijft Easton dan: ‘To explain the determinants of any particular act, we 
need to know not only the various circumstances or objective conditions surrounding 
it, but also the kind of personality, the improperly called “subjective” conditions, that 
individuals bring to the activity. No two individuals will define a situation and react to 



 3

it in exactly the same way. The same facts may be so interpreted by two different 
persons as to lead to totally divergent decisions and actions. A source of the 
divergence lies in the individual’s personality. In traditional research, political science 
has shown a marked indifference to the relevance of the motivations and feelings of 
participants in political activity. Within the last three decades this has given birth to 
sharp dissatisfaction, so pervasive that it has led to the adoption of a new concept, that 
of political behavior, to express the measure of the discontent and the need for a new 
outlook towards research. This concept mirrors a deep sentiment in favor of closer, if 
not almost exclusive, attention to the motivations and feelings of the human actor. 
Whereas situational research had its roots in sociology, concern for behavior seeks its 
categories in psychology.’vii Politiek wordt door David Easton helder verbeeld met 
zijn concept van het politieke systeem en daarbij acht hij de handelende burger 
cruciaal. De notie van het individu dat als burger handelt, is uitgewerkt door Hannah 
Arendt. Daarbij grijpt zij terug op de klassieke oudheid. Haar beschouwingen raken 
meer aan het werk van de politieke denker Carl Schmitt en aan dat van G.W.F. Hegel; 
de relatie tussen Arendt en Easton wordt nu hier gelegd. 
 
Hannah Arendt 
 
Hannah Arendt schrijft een dissertatie over Augustinus, maar in haar verdere werk 
richt ze zich niet meer op de theologie. Als sociaal bewogen, Europese jodin raakt ze 
innig betrokken bij het geweld dat in de jaren dertig en veertig van de twintigste eeuw 
de wereld teistert. Arendt stelt zich de vraag naar het hoe en waarom van totalitaire 
regimes en de vraag naar de aard van het kwaad. Daarbij formuleert zij een analyse 
van en kritiek op de moderniteit. Met haar werk tracht ze de verlichtingsidealen te 
redden van de duistere zijde van de modernisering. Arendt neemt dan ook niet 
volledig afstand van de moderniteit en het modernisme. Zij vindt in de geschiedenis 
de inspiratie tot haar idealen en wel bij de ervaring en het denken van een periode ver 
voordat critici als Karl Marx, Friedrich Nietzsche en Sigmund Freud kanttekeningen 
plaatsen bij de modernisering. Arendts werk heeft ook nog niets van de postmoderne 
kritiek van een kwart eeuw later. 
 
In The Human Condition maakt Arendt onderscheid tussen ‘labor’, ‘work’ en ‘action’: 
respectievelijk het arbeiden als van een landarbeider of slaaf, het maken als van een 
ambachtsman, en het handelen als van een burger in politieke zin.viii De gebruikelijke 
benadering van politiek bedrijven als ‘maken’ miskent volgens haar dat mensen geen 
grondstof zijn in een productieproces, maar unieke en creatieve individuen. Aan de 
pluraliteit van het menselijk samenleven, die wordt erkend in de benadering van 
politiek bedrijven als ‘handelen’, is een onvoorspelbaarheid en onzekerheid eigen. 
‘Action, […] no matter what its specific content, always establishes relationships and 
therefore has an inherent tendency to force open all limitations and cut across all 
boundaries.’ix Die stelling over handelen benadrukt het sociale, het samenleven, waar 
het oorspronkelijk filosofische begrip ‘subjectivisme’ nog toelaat om van samenleven 
het karakter van de dialoog te versluieren. Het is verleidelijk om uit politiek de 
onvoorspelbaarheid en onzekerheid weg te nemen, maar volgens Arendt wordt 
politiek bedrijven dan gereduceerd tot ‘maken’. Zij houdt als antwoord op 
onvoorspelbaarheid wel het vermogen om te beloven voor. Onomkeerheid en 
mogelijkerwijs verschrikkelijke gevolgen, ook eigen aan het menselijk optreden, ziet 
Arendt beantwoord door het vermogen om te vergeven. Pluraliteit is een basisconditie 
voor handelen; ze kent gelijkheid en onderscheid.x Dankzij de gelijkheid kunnen 



 4

burgers zich in de publieke sfeer tot elkaar richten. Pluraliteit kent ook onderscheid 
tussen individuen en opvattingen, waardoor communicatie en begripsvorming kunnen 
plaatshebben. Bernard Crick suggereert dat in de polis verscheidenheid op het toneel 
verschijnt: ‘The Greek polis was perhaps the first circumstance in which a division of 
labour went together with a division of interests (or speculative alternatives) to a 
sufficient degree to make politics a plausible response to the problem of ruling such a  
society.’xi Crick volgt in zijn boek In Defence of Politics Arendt in het onderscheid 
tussen ‘handelen en ‘maken’. Hij verdedigt de ‘politiek’ tegen ondermeer wetenschap, 
technologie en bureaucratie, die alle streven naar onzekerheidsreductie. Deze drie zijn 
volgens hem gerelateerd aan productie. Voor het handelen van een burger in politieke 
zin gaat Arendt terug naar de polis. De Atheense republiek die Socrates ter dood 
veroordeelt, brengt in Plato een diepgaande teleurstelling in politiek teweeg. In 
Plato’s ideale constitutie bedrijft de koning-filosoof politiek als ‘maken’. Eén van de 
voornaamste punten van kritiek op Plato is dat hij de polis inricht als oikos: het vrije 
politieke handelen vervangt hij door een regime dat overeenkomt met de geleide 
productie in het huishouden. In de sociale stratificatie van de republiek in de Griekse 
oudheid neemt de vrije burger de hoogste plaats in. De man die in de polis vrij burger 
is, heeft verder de minder nobele hoedanigheid van hoofd van een huishouden. Aan 
hem voorbehouden zijn het verrichten van daden op het slagveld en het spreken in 
vergadering op de agora, en hierin kan hij excelleren. Zijn ‘hogere mens-zijn’ 
kenmerkt zich aldus door handelen (praxis) en spreken (lexis).xii Volgens Arendts en 
soortgelijke analyses is de publieke sfeer waarin het handelen kan plaatsvinden, 
verloren gegaan in de middeleeuwen gedomineerd door het christendom en in de 
periode sedertdien welke door een technische rationaliteit wordt gedomineerd. De 
geschiedenis is daarmee echter niet ten einde: aan de individualisering, zogezegd die 
van de jaren zestig van de twintigste eeuw, beantwoordt de notie van een meer 
participatieve democratie. Waar Arendt spreekt over mensen die zich in de publieke 
sfeer tot elkaar richten, is haar visie niet een subjectivisme waarin mensen zich in 
zichzelf keren en dan vanuit zichzelf de wereld ervaren. Zij wijst af om mens en 
samenleving te bezien en beoordelen buiten het zingevend kader van mens en 
samenleving om, haar visie is in die zin wel subjectivistisch. Het denken van Arendt 
beweegt zich tussen individualisme en communitarisme, al zijn er wel critici die haar 
op die as een eenduidig extreme positie toedichten. 
 
Participatieve democratie 
 
Ontplooiing en expressie enerzijds en mechanisering en unanimisering anderzijds zijn 
twee verschillende gezichten van modernisering. Het subject is in de westerse 
geschiedenis als concept aangezet met het afschudden van feodale banden en rooms-
katholieke dogma’s. Over de late achttiende en vroege negentiende eeuw: ‘De tendens 
tot subjectivering was niet alleen ingetreden in het filosofische gedachtengoed van die 
tijd, maar had zijn sociaal-historische pendant in de ontwikkeling van de burgerij. 
Subjectiviteit vormde de basis van identiteitsbesef en de wil om zichzelf te 
handhaven.’xiii Als keerzijde van een langdurig moderniseringsproces plaatst de 
industriële revolutie in de late negentiende eeuw de technische rationaliteit op haar 
hoogste punt. Het recente postmaterialisme ondergraaft die hoge positie. Een 
scherpere schets is dat het activisme vanuit de civil society, door het mondige 
individu, de hegemonie en het monopolie ondergraaft van een overheid die zich 
bedient van wetenschappelijke deskundigheid. Dit activisme vraagt een ander bestuur. 
De bestuurskundigen Erik-Hans Klijn en Joop Koppenjan stellen: ‘Government is not 



 5

only expected to operate effectively and efficiently, its actions must also be 
legitimate: they must be “backed” by politicians and political parties, but there must 
also be social acceptance of public policy.’xiv Klijn en Koppenjan nemen geen 
genoegen met de klassieke opzet van de representatieve democratie waar het gaat om 
legitimering: ‘The solution of defining the public or common interest in terms of 
elected political representation is based on an unrealistic and naieve assumption about 
the accumulation of preferences of citizens that has long since been falsified by theory 
and research.’xv De representatieve democratie wordt dan ook gecorrigeerd met 
participatieve elementen. De zelfmoord van de democratie in de Republiek van 
Weimar illustreert dat een parlementaire democratie niet volstaat als waarborg zonder 
een funderende politieke cultuur en civil society. De samenhang tussen sociaal 
kapitaal, maatschappelijke participatie, politieke socialisatie en een democratische 
politieke cultuur is evenwel lastig te onderzoeken, zeker wanneer het erom gaat de 
richting van enige causaliteit aan te tonen. Sinds de analyse van de toen jonge 
Noordamerikaanse democratie door Alexis de Tocqueville is hieraan toch veel 
gewerkt. De corrigerende participatieve elementen in de liberale, representatieve 
democratie zijn concreter en beter waarneembaar dan het alomvattende concept van 
een dragende politieke cultuur en civil society. De democratische rechtsstaat 
ontwikkelt zich namelijk met een accumulatie van wettelijke voorzieningen voor 
rechtsbescherming, consultatie, inspraak en interactieve beleidsvorming. 
Rechtsbescherming, passief met betrekking tot het burgerschap, gaat al samen met de 
opkomst van de notie van rechtsstatelijkheid in de achttiende eeuw, maar 
voorzieningen voor actief burgerschap komen nu pas tot rijping. Consultatie en 
inspraak hebben jarenlang het karakter van een soms louter symbolisch beroep op de 
burger omwille van het draagvlak voor beleid. Zulke inspraakprocessen worden door 
burgers in toenemende mate als frustrerend ervaren. Met interactieve beleidsvorming 
verandert er iets: het bestuur laat in toenemende mate het monopolie op de 
beleidsformulering los. In referenda, workshops, ateliers en met behulp van internet 
kunnen individuele burgers en kleine, informele organisaties in een eerdere fase bij 
beleidsvorming betrokken worden dan het geval is bij consultatie en inspraak. In 
termen van David Eastons systeemmodel: burgers worden onderdeel van de black box 
waarin de transformatie van inputs in outputs plaatsheeft en hoeven niet meer te 
wachten tot outputs zich als de outcomes van beleid aan hen voordoen. 
 
Besluit 
 
De ideeën van verlichtingsfilosofen en maatschappelijke woelingen hebben ons de 
democratische rechtsstaat verschaft, waarna burgers en groeperingen zich binnen die 
democratische rechtsstaat gingen emanciperen. Representatieve democratie en bestuur 
(government) werden door die emancipatie veranderd. De twee behandelde politieke 
denkers begeleiden de betreffende verandering. David Easton beschrijft de burger als 
subject in het politieke systeem. Er is dan nog altijd sprake van de gekende 
representatieve democratie, maar bestuur is een functie die dan al meer 
omgevingsbewust wordt ingevuld (responsive/pro-active government). Hannah 
Arendt houdt de burger voor die handelt in zijn of haar politieke gemeenschap. De 
representatieve democratie staat dan meer open voor activisme vanuit de civil society 
en krijgt een meer participatief karakter. Van bestuur in traditionele zin kan dan 
eigenlijk geen sprake meer zijn, echter niet zozeer omdat de morele basis voor 
autoriteit wegvalt en omdat bestuur door activisten als illegitiem wordt ervaren. 
Bestuur behoeft verandering omdat de toegenomen maatschappelijke pluraliteit, 



 6

complexiteit en ambiguïteit het nodig maken om breed en van onderop kennis en 
inzichten te mobiliseren. Zonder verbreding van het bestuur lopen 
overheidsmaatregelen stuk op de onmaakbaarheid van de samenleving. Bestuur 
(government) maakt dan in toenemende mate plaats voor sturing door zowel publieke 
als private partijen (governance). 
 
Nota’s 
                                                           
i Hamlyn, D.W. (1990). The Penguin History of Western Philosophy. Londen: Penguin Books. Pagina’s 
93-94. 
ii Pütz, P. (2000). De achterliggende ideeën van de Renaissance tot de Romantiek. Toman, R. (red.) 
Classicisme en Romantiek, Architectuur, Beeldhouwkunst, Schilderkunst, Tekenkunst 1750-1848. 
Keulen: Könemann. Pagina 6. 
iii Nussbaum, M. (1992). Human Functioning and Social Justice. Political Theory, jrg. 20, nr. 2, 
pagina’s 202-246. 
iv Zie bijvoorbeeld Noordegraaf, M. (2000). Attention!, Work and Behavior of Public Managers amidst 
Ambiguity. Delft: Eburon. 
v Easton, D. (1965a). The Political System, An inquiry into the state of political science. New York: 
Alfred A. Knopf. Pagina’s 220, 223, 225-226. 
vi Easton, D. (1965b). A Framework for Political Analysis. Englewood Cliffs: Prentice-Hall. Pagina 
132. 
vii Easton, 1965a, pagina’s 200-201. 
viii Door anderen ook wel vertaald in ‘actie’, ‘werken’ en ‘arbeiden’. 
ix Arendt, H. (1998). The Human Condition. Chicago/Londen: The University of Chicago Press. Pagina 
190. 
x Kateb, G. (1984). Hannah Arendt, Politics, Conscience, Evil. Oxford: Martin Robertson. Pagina’s 14-
15. 
xi Crick, B. (1982). In Defence of Politics. Harmondsworth: Penguin Books. Pagina 142. 
xii Arendt, op.cit., pagina’s 24-27. In de (Atheense) democratie nemen de welsprekendheid en 
demagogie geleidelijk een meer prominente plaats in. ‘Lexis’ wordt zo door retorica verdrongen. 
Vergelijkbaar met ‘praxis’ en ‘lexis’ is het begrippenpaar ‘ratio’ en ‘oratio’, waaraan de notie van een 
deliberatieve en discursieve democratie kan gerelateerd worden. George Kateb wijst erop dat Arendt 
wel spreken en doen of handelen noemt, maar zich vervolgens concentreert op het spreken en soms op 
het geschreven woord. Bernard Crick (op. cit., pagina 33) vat ‘politiek’ op in de lijn van Arendt: ‘Some 
freedom, at least, must exist wherever there is political rule. For politics is a process of discussion, and 
discussion demands, in the original Greek sense, dialectic.’ 
xiii Pütz, op.cit., pagina 7. 
xiv Klijn, E.H., J.F.M. Koppenjan (2000). Public management and policy networks, Foundations of a 
network approach to governance. Public management, An international journal of research and theory, 
jrg. 2, nr. 2. Pagina 152. 
xv Klijn en Koppenjan, op.cit., pagina 148. 


