Incommensurabiliteit en Organisatie

De reconstructie van een academische patstelling

JUUP ESSERS



Incommensurabiliteit en Organisatie






Incommensurabiliteit en organisatie

DE RECONSTRUCTIE VAN EEN ACADEMISCHE PATSTELLING

Incommensurability and organization
THE RECONSTRUCTION OF AN ACADEMIC STALEMATE

Proefschrift
ter verkrijging van de graad van doctor
aan de Erasmus Universiteit Rotterdam
op gezag van de Rector magnificus

Prof.dr. S.W.J. Lamberts
en volgens besluit van het College voor Promoties.

De openbare verdediging zal plaatsvinden op
donderdag 8 februari 2007 om 16.00 uur

door
Jozef Paulus Johannes Maria Essers

Geboren te Helmond



Promotiecommissie:
Promotoren: Prof.dr. S. Magala

Overige Leden: Prof.dr. L. Karsten
Prof.dr. J.F.D.B. Wempe
Dr. Ph. Van Engeldorp Gastelaars

Erasmus Research Institute of Management (ERIM)
RSM Erasmus University / Erasmus School of Economics
Erasmus University Rotterdam

Internet: http://www.erim.eur.nl

ISBN-10: 90 — 5892 - 133 -6
ISBN-13: 978 —90 — 5892 — 133 -8

Omslag:
René Magritte, La lunette d’approche (1963)

© 2006, Juup Essers

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced or transmitted in any
form or by any means electronic or mechanical, including photocopying, recording, or by
any information storage and retrieval system, without permission in writing from the au-
thor.



Voor mijn gezin

Incipit vita nuova.



“[...] method, like organization, is the salvation of puny men,
the compensatory device for individual foibles, the gadget

which allows mediocrity to transcend its limitations.”
(Wolin, S. (2004 [1960]), Politics and Vision, p.343)

“Jetzt, nachdem alle Wege (wie man sich iiberredet) vergeblich

versucht sind, herrscht Uberdruf3 und génzlicher Indifferentism,

die Mutter der Chaos und der Nacht, in den Wissenschafien, aber

doch zugleich der Ursprung, wenigstens das Vorspiel einer nahen

Umschaffung und Aufklirung derselben, wenn sie durch iibel an-

gebrachten Fleify dunkel, verwirrt und unbrauchbar geworden.’
(Kant, I. (1781), Kritik der reinen Vernunft, A10)






INHOUD

1 INLEIDING 1
1.1 HET INCOMMENSURABILITEITSDEBAT IN DE ORGANISATIEKUNDE .........covvenenne.. 1
1.2 INCOMMENSURABILITEIT ALS ORGANISATIEPROBLEEM ........ccoveevienieeveereeveenneens 4
1.3 METHODE .....cotteeeteeeeeee et et e e e e e e et e eetae e ettt e eetaeeeaeeeenseeeesaeeeseeeesseeesaesenreeas 12

1.3.1  Het partijdigheidSprobleem ....................c.cccoouvenioiiiincoiiiiiiiestsesee e 12
1.3.2  Rationele reCONSIFUCHIE ................cc..ccoeeeeeeieeeeeeeee e 13

DEEL I ORGANISATIES VAN KENNIS 19

2 INCOMMENSURABILITEIT EN HET PROBLEEM VAN HET CRITERIUM........... 21
2.1 INLEIDING ..ovviotiiitiietieeeteere et et eeveeeveeeteeeteeeteeeveeeaseeeseeaseenseenseesessssesssasssenssesrneenns 21
2.2 DE PROBLEEMGESTUURDE DYNAMIEK VAN WETENSCHAP........cocovveereereenreennens 22
2.3 DE HISTORISCHE WORTELS VAN HET INCOMMENSURABILITEITSBEGRIP.............. 29
2.4 HET PROBLEEM VAN HET CRITERIUM.......cc0cotieveenriereereeereenseeeseesnseenseenneeseeseens 33
2.5 INCOMPARABILITEIT, INCOMPATIBILITEIT, “‘MATELOOSHEID’? .....ccccvevevenerererannns 36
2.6 CONCLUSIE. .. .vtieteeeeteeeeeeeeeteeeeteeeeeeeeeaeeeeaseeeeseeesseeeeseeeseseseeseeeeesssessseeenssesanseeens 41

3 SEMANTISCHE INCOMMENSURABILITEIT 43
3.1 INLEIDING ..ovvioviiiteieteeeeeeereeeteeeve et e eveeeteeeteeeteeeveeenseenseenneeseeseeeseseseeesesesseeseesrneenns 43
32 KUHNS EVOLUTIONAIR KANTIANISME ......ocoiiiiieeriereereeereeereeeteesereenneeeneenseeseens 44
33 LEXICALE STRUCTUREN EN LOCALE INCOMMENSURABILITEIT ........ccc0eeevveennnenn. 47
34 BETEKENIS EN VERWIJZING ....uveiiiteeeereeeiteeeeeseeeeseeeeseeeeeseseeseeeeesesessseeenssesseseeanns 51
35 INTERPARADIGMATISCHE VERTALING, INTERPRETATIE EN (NON-)DIALOOG ...... 56
3.6 CONCLUSIE. .. uvtieteeeetteeeeteeeeeteeeeaeeeeaeeeeeseeeesseeeeseeesseeeeseeeeeseseesaeeeessseasseeenssesanseeens 61

4 AXIOLOGISCHE INCOMMENSURABILITEIT 63
4.1 INLEIDING ..ovvioviieteietee et ereeete et eeveeeteeeteeeteeeseeenseenseenseeseeseeeseeeseeesesesseesnesrneenns 63
4.2 THEORIEKEUZE EN KUHN-VERLIES........cccoittiiiteieireeeiteeenreeeeteeeeeneeesssesennseesseeenns 65
4.3 DE INCOMMENSURABILITEIT VAN WAARDEN .......cccviiiiiiiiirieetreeeieeeceneeenneeenneees 67
4.4 INCOMMENSURABILITEIT EN INSTRUMENTELE RATIONALITEIT......ccovveeiuveeenreenns 73
4.5 INCOMMENSURABILITEIT EN COMMUNICATIEVE SYMMETRIE .......ccovvveeiuveeenneenns 75
4.6 INCOMMENSURABILITEIT ALS PRODUCT VAN DE REDE........ccoveeeveeeitreeenreeereeenns 80
4.7 WAARDEN, RATIONALITEIT EN TAAL .....uviiiiuieeeteeeeteeeeieeeereeeeteeeeiseeeeseeeenseeeenseeas 88
4.8 CONCLUSIE......ueeeteeeetteeeeteeeeeteeeeeeeeeseeeeeaeeesseeeeeaesesseeeeseeeenteseessesessesessseeenssesanseeans 94

DEEL II KENNIS VAN ORGANISATIES 929

5 APORIE EN FRUSTRATIE; DE RECONSTRUCTIE VAN EEN DEBAT.....ccccecevevenee 101
5.1 INLEIDING ...tvieieieie et ettt et eete e et ete e e et e et e e eaveeeeaaeeeneeeenseeenaeeenseeeenneas 101

52 DE IDENTIFICATIE VAN PARADIGMAS .....ooiiuvieiiueieeiteeeeeeeeeeeeeeeteeeeeeeeereeeeaeeeenes 102



5.2.1  Tuinieren in de organisatiekunde .....................c..ccccoeeoesevecesvneeaeseeenn, 102

5.2.2  Wel of niet incommensurabel? ..................ccooueeieceneiieiieieineees e, 108

53 EEN DEBAT TUSSEN DOVEN.......ccoiuiiiitiieeetieeeteeeeeeeeiseeeeseeesseeeenseseesnessseeesseeennes 111
5.3.1  Het integrationiSMe.............c.ccoceieiieieeii ettt 112
5.3.2  Het PIUFALISME .............ooiiieeiieee e 115

5.3.3 Het ISOLAEIONISMIE............cccoeeeeeeeeeeeeeeeeee et 121

54 DE ZELFREPRODUCTIE VAN INCOMMENSURABILITEIT .. 124
5.4.1  Een metatheoretische patstelling ........................... 124

5.4.2  De beredeneerde onbeslistheid van de rede ... 127

5.5 CONCLUSIE.....cvteetvieteeeeveereeereeeseeeseeeseesseeeseeaseeeseeenseesseenseeseenssensesessessseessesssesnnean 130

6 DE ORGANISATIE VAN INTERPARADIGMATISCHE TOLERANTIE.........ccccceeeee 133
6.1 INLEIDING ...vviviiiteietie ettt ettt et eeve et teeetaeeteeeaseeaseeaseenseenseeseeessesssenssesssesnnenn 133
6.2 MULTIPARADIGMATISCH ONDERZOEK .......cccutiiiuiieiiieesireeeneeeeereeesneesssneesseeennns 135
6.3 WHO’S AFRAID OF INCOMMENSURABILITY? ... .. 141
6.4 HET MANAGEMENT VAN VERSCHIL ... 147
6.5 VERZUILING EN PACIFICATIE IN DE ORGANISATIEKUNDE .. 153
6.6 CONCLUSIE......vteieveeeeiteeeeteeeeteeeeeeeeeteeeeiveeeeneeeeseeeeeseseeseeeeseeens ... 158

7 GRENZEN VAN ORGANISEERBAARHEID 161
7.1 INLEIDING ..ovviivieiteieteeeeeeteeete e et eereeeveeeteeeteeeteeenreenseeaseenseessesesessessseessesseeennenn 161
7.2 TRANSCENDENTALE ORGANISATIEANALYSE .....ccvioiiieireereeneeereeseeneeneeeseereeseeneas 164
7.2.1  Reed’s organisatieparadox ...................c.ccocoeeieoiiienieeiienesieeee e 167

7.2.2  Het bot dat in de keel blijft Steken.................cccoovveienioiiiniieieeieee 171

7.3 EEN ORGANISATIEKUNDIGE GRENSVERKENNING .... L 177
7.3.1  De nulgraad van organisatie ................c.cccecuceecvreeans.. 178

7.3.2  Incommensurabiliteit als symptoom van organisatie ... 180

7.4 IDEOLOGIE EN ORGANISATIE........cccoitieietteeeiteeeereeeiteeeeireeeeaeeeeseeeeseeeesneeesesesnnees 186
7.4.1  De onbewuste wet van het SUDJECt ..............cccooeioeieioiiiiiiiiiieeee e 188

7.4.2 SOCIEtY AOESIE @XISE .......oeeeeieeeeeeeee et 189

7.5 WANNEER OP TE HOUDEN MET ORGANISEREN........c.ccoviuiieirreeereeeeneeeereeeenseeeenns 193
BIBLIOGRAFIE 195
REGISTER 203
SAMENVATTING 207
SUMMARY IN ENGLISH 217
PART 1: ORGANIZATIONS OF KNOWLEDGE .......c.cceiteitieeteenreeereenreeeneeereeeseeseeiseesseeseesseenns 218
PART 2: KNOWLEDGE OF ORGANIZATIONS ......cuvteivieiteeereeireeereeeseeeseeesseeseeseeeseeseensessseenns 223

CURRICULUM VITAE 231







HOOFDSTUK 1
INLEIDING

1.1 Het incommensurabiliteitsdebat in de organisatieckunde

Deze studie is gewijd aan de analyse van het theoretische belang en de praktische beteke-
nis van het incommensurabiliteitsvraagstuk voor de organisatickunde. In dit wetenschaps-
gebied is sinds 1985 met afwisselende intensiteit een debat gevoerd, dat zich voornamelijk
heeft toegespitst op de vraag, of organisatiekundige paradigma’s nu wel of niet incommen-
surabel zijn. De acceptatie of verwerping van incommensurabiliteit als kenmerk van de
verhouding tussen deze paradigma’s is daarbij steeds het punt geweest, waarover betrok-
kenen het ieder vanuit hun eigen paradigmatische uitgangspositie fundamenteel oneens
zijn geweest. De discussie is overigens niet alleen beperkt gebleven tot de vraag, of organi-
satieckundige paradigma’s inderdaad incommensurabel zijn, maar heeft ook steeds de bete-
kenis van het begrip incommensurabiliteit zelf tot onderwerp gehad. Voorts is ook het be-
lang van onreduceerbare paradigmatische diversiteit in de organisatiekunde voortdurend
onderwerp van geschil geweest. In het steeds weer als een veenbrand oplaaiende debat zijn
kortom drie vragen aan de orde: Wat is incommensurabiliteit? Zijn organisatiekundige
paradigma’s incommensurabel? En, hoe ernstig moet het probleem van paradigmatische
diversiteit c.q. incommensurabiliteit voor de status, de ontwikkeling en de praktijk van de
organisatieckunde als wetenschap worden genomen?

In de wetenschapstheorie is het begrip incommensurabiliteit begin jaren zestig gelijktijdig
geintroduceerd door Thomas Kuhn en Paul Feyerabend.! In algemene zin verwijst het bij
hen naar het ontbreken van gemeenschappelijke, dat wil zeggen paradigmaonafthankelijke,
objectieve of onpartijdige maatstaven of criteria voor de evaluatie van de cognitieve en
praktische merites van rivaliserende paradigma’s. Hoewel Kuhn en Feyerabend niet pre-
cies dezelfde invulling aan het begrip geven, brengen zij met dit begrip primair tegen een
naief empiristische wetenschapsopvatting in, dat het principieel onmogelijk is om middels
een beroep op objectieve waarnemingen ondubbelzinnig en definitief te beslissen welke
van twee strijdige theorieén het beste strookt met de werkelijkheid. Er bestaat volgens bei-
den geen theorie- of paradigmaonafhankelijke waarnemingstaal, waarin onze empirische
gewaarwordingen objectief en onpartijdig kunnen worden uitgedrukt en waarmee een pa-
radigmaonathankelijke toegang tot ‘de feiten” wordt gewaarborgd. Wat waar is dan wel, of
iets waar is, wordt daarmee athankelijk van ons conceptueel schema, van de begripsmatige
structuur van de taal waarin kennis wordt uitgedrukt.> Op het niveau van de waarneming
en de taal, en volgens Kuhn ook op het niveau van algemene concepties van wetenschap,
ontbreekt zodoende een objectieve basis voor theoriekeuze.

De notie van incommensurabiliteit, zoals Kuhn en Feyerabend die hebben uitgewerkt en
verdedigd, is wijd en zijd opgevat als grondslag voor een vergaand wetenschappelijk rela-
tivisme, waarbinnen nog nauwelijks plaats is voor een distinctief criterium van weten-
schappelijke rationaliteit op grond waarvan ‘goede’ en ‘slechte’ wetenschap van elkaar

! Kuhn (1962,1970%); Feyerabend (1962). In de tekst zal ik Kuhns werk hierna kortweg aanduiden
als Structure. Bronverwijzingen hebben betrekking op de tweede druk die ook voorzien is van een
nawoord, waarin Kuhn ingaat op de belangrijkste kritiek die sinds 1962 naar aanleiding van de eerste
druk was losgebarsten. In deze reactie zet hij zich overigens expliciet af tegen opvattingen die Fey-
erabend onder de vlag van hetzelfde begrip dacht te kunnen presenteren.

% Davidson (1984: 189)



Inleiding

kunnen worden onderscheiden. Vanwege de verschillende conceptuele structuren van pa-
radigma’s wordt incommensurabiliteit bovendien vaak geassocieerd met een zeker onver-
mogen tot succesvolle communicatie of wederzijds begrip tussen andersdenkenden. Dis-
cussie tussen participanten aan weerszijden van een paradigmakloof heeft daardoor vaak
het karakter van een debat tussen doven. Wie het debat in de organisatickunde overziet
ontkomt nauwelijks aan dit beeld. Daarbij lijkt men overigens niet steeds de beste bedoe-
lingen met zijn intellectuele opponenten te hebben en valt tevens een zekere ideologische
spanning tussen de verschillende posities te bespeuren. Zo krijgt het debat soms iets van
een moddergevecht, waarin men het zich middels een tamelijk heftige retoriek veroorlooft
paradigmatische tegenstrevers nogal wat in de schoenen te schuiven. Naast onbegrip lijkt
het debat daardoor soms bepaald te worden door doelbewuste vertekening van de opvattin-
gen van tegenstanders. Verdedigers van incommensurabiliteit onder organisatickundigen,
zoals Burrell en Morgan en Jackson en Carter,® worden er openlijk van beticht een soort
intellectuele ‘apartheidspolitiek’ of een theoretisch ‘anarchisme’ te bepleiten. Op hun beurt
beschuldigen zij de ‘gevestigde orde’ in de organisatickunde, in het debat vooral verte-
genwoordigd door Donaldson,* weer van een repressieve machtspolitiek en een ‘totalitair
sciéntisme’, waarvan de gemeenschap van organisatiekundigen moet worden verlost, als
betrof het de bevrijdingsstrijd van een armzalig en onderdrukt volk tegen een wrede, zich-
zelf over hun ruggen verrijkende dictator. Maar ook subtielere argumentatiestrategieén,
waarbij het begrip incommensurabiliteit even veelkleurig is geinterpreteerd als er stand-
punten in het debat te verdedigen zijn, zijn niet onbenut gelaten. Partijen in het debat lijken
daarbij soms vooral te kiezen voor een bepaalde interpretatie van het begrip, omdat die het
meeste uitzicht biedt op handhaving van reeds ingenomen organisatickundige stel-
lingnames. Kwalificaties van het begrip en implicaties die eraan verbonden worden, heb-
ben dan vooral de functie van een reddingsoperatie van de eigen organisatiekundige we-
tenschapsopvatting. Zelfs Kuhn moet het dan met enige regelmaat ontgelden.

Saai is het debat hierdoor nooit geweest. Wel is het door de afwisseling van serieuze ana-
lyses met de nodige retorische schijnbewegingen bijzonder lastig om een enigszins afstan-
delijk en onpartijdig oordeel over de ingenomen posities uit te spreken. Een extra compli-
catie daarbij is, dat het debat op een merkwaardige manier op zichzelf betrokken is. Aan-
gezien incommensurabiliteit, hoe men hier inhoudelijk ook tegenover staat, de onderlinge
verhouding tussen paradigma’s betreft en het oordeel over incommensurabiliteit mede af-
hankelijk is van kennistheoretische achtergrondovertuigingen binnen die paradigma’s,
gaan de standpunten in het debat in feite over de wederzijdse relatie tussen deze standpun-
ten zelf. Via de geboden analyses van het incommensurabiliteitsbegrip spreken de betrok-
ken paradigma’s zich in het debat in wezen uit over hun eigen onderlinge positie, over hun
beeld van elkaar en van zichzelf, waardoor het debat in feite als een opmerkelijk verleng-
stuk van de oorspronkelijke paradigmadiscussie in dit vakgebied moet worden beschouwd.
Paradigma’s verhouden zich hierin, zoals Kuhn in Structure al vermoedde, fundamenteel
partijdig tot elkaar, zodat:

3 Burrell en Morgan (1979); Jackson en Carter (1991)
* Donaldson (1985, 1988)

2



Inleiding

“When paradigms enter, as they must, into a debate about paradigm choice, their role is neces-
sarily circular. Each group uses its own paradigm to argue in that paradigm’s defense.” >

Onontkoombare consequentie hiervan voor het debat in de organisatiekunde lijkt, en dat is
voor sommige betrokken paradigma’s beduidend moeilijker te accepteren dan voor andere,
dat de standpunten in het debat over incommensurabiliteit ook zelf incommensurabel zijn,
waardoor een soort Droste-effect ontstaat, dat de oplosbaarheid van het geschil tussen deze
paradigma’s hinderlijk in de weg staat. Voor zover discussies tussen incommensurabele
posities inderdaad het karakter hebben van een debat tussen doven, is in het metadebat
over deze kwestie in de organisatickunde in ieder geval een debat tussen doven ontstaan
over de vraag, of men nu wel of niet een debat tussen doven voert. Deze recursiviteit,
waardoor de partijdigheid in de discussie tussen paradigma’s niet zomaar een bijkomstig
en vermijdbaar ongemak is, maar een noodzakelijk en vicieus karakter krijgt, lijkt kenmer-
kend voor incommensurabele verhoudingen en verklaart dan ook het voor velen zo frustre-
rend aporetische verloop van het debat in de organisatiekunde.

Begin jaren negentig tekende zich in het debat al duidelijk af, dat partijen zo in een on-
doorbreekbare intellectuele patstelling waren geraakt. Meer en meer kwam daardoor de
‘paradigmamentaliteit’ zelf onder vuur te liggen,” al verschafte de oproep om deze te door-
breken of af te schaffen nauwelijks soelaas, omdat het de onvermijdelijke vraag onbeant-
woord laat ten gunste van welk paradigma dit dan moet gebeuren. Men kan zich afvragen,
waarom organisatiekundigen desondanks zo langdurig met het probleem van paradigmati-
sche diversiteit zijn blijven worstelen. Waarom heeft men zich juist in de organisatieckunde
zo druk gemaakt over dit probleem? Paradigmadebatten doen zich op gezette tijden overal
in de wetenschap voor. In de sociale wetenschappen zijn ze zelfs schering en inslag. In elk
van deze debatten staan paradigma’s doorgaans onverzoenlijk tegenover elkaar en mani-
festeert zich zo de problematiek van incommensurabiliteit in deze wetenschappen. Maar in
geen van deze debatten is de incommensurabiliteit van paradigma’s zelf het onderwerp van
interparadigmatisch debat geweest. Dat is wel het geval in de organisatickunde en dat
maakt het debat in zoverre uniek, dat het buiten de filosofie het enige debat in zijn soort is
dat inhoudelijk is gewijd aan de incommensurabiliteit van paradigma’s.” Als we mogen
veronderstellen, dat interparadigmatische debatten gewoonlijk gaan over onderwerpen die
van centrale betekenis zijn voor een vakgebied, dan roept dit de vraag op, wat dan het in-
houdelijke belang is van incommensurabiliteit voor de organisatickunde?

Aanwijzingen hiervoor worden in het debat zelf nauwelijks geboden. Scherer voert aan,
dat de incommensurabiliteit en diversiteit van paradigma’s in de organisatickunde zeker
niet alleen een theoretisch probleem is, maar ook de professionele praktijk van de organi-
satickunde en het management raakt.® Incommensurabiliteit is ook een praktisch probleem,

3 Kuhn (1970: 94)
6 Vgl. Ackroyd (1992); Willmott (1993)

7 Aandacht voor het begrip incommensurabiliteit heeft zich overigens de laatste jaren ook gemanifes-
teerd in de economie (O’Neill 1998; Favretti e.a. 1999) en in de rechtswetenschap (Chang 1997), al
wordt het hier niet primair geanalyseerd in relatie tot verschillende economische of rechtsweten-
schappelijke paradigma’s.

8 Scherer (1998: 150)



Inleiding

dat managers voor de onwelgevallige omstandigheid plaatst, dat zij zich bij hun dagelijkse
beleidsproblemen niet voor een verlossend oordeel tot de organisatickundige wetenschap
kunnen wenden. De wetenschap is als het op dit oordeel aankomt zo mogelijk nog ver-
deelder dan de beroepspraktijk zelf. Dat is lastig, maar het is — al geef ik Scherer gelijk, dat
incommensurabiliteit inderdaad ook en volgens mij zelfs primair een praktisch probleem is
— geen argument dat uniek is voor de organisatiekunde en direct de inhoud van organisa-
tiekundige theorieén raakt. Willen we verklaren waarom de organisatickunde zich meer
dan andere wetenschapsgebieden iets gelegen zou moeten laten liggen aan incommensura-
biliteit, dan moeten we de vraag kunnen beantwoorden: wat heeft incommensurabiliteit
inhoudelijk met organiseren of met het begrip organisatie te maken? Het begin van een
antwoord op deze vraag is in het debat, zoals het tot nu toe gevoerd is, echter nog niet ge-
geven.

Dit antwoord moet mijns inziens luiden, dat incommensurabiliteit een organisatieprobleem
bij uitstek vormt. Organisatieactiviteiten ontlenen zelfs veelal hun impuls aan de oplossing
van een of andere praktische manifestatie ervan. Incommensurabiliteit stelt daarbij echter
een principiéle, in de praktijk steeds schuivende grens aan wat iiberhaupt organiseerbaar is.
In die, zoals Kant zou zeggen, transcendentale zin duidt het de meest algemene voorwaar-
den voor de mogelijkheid van organisatie aan. De begrippen incommensurabiliteit en or-
ganisatie onderhouden zo een intieme, antagonistische betekenisrelatie. Enerzijds bereikt
ons vermogen tot organiseren noodzakelijkerwijs zijn grens daar waar sprake is van onre-
duceerbare incommensurabiliteit; anderzijds is ‘organiseren’ precies het vermogen, waar-
mee incommensurabiliteit in de praktijk van ons denken en doen bestreden, teruggedron-
gen of in ieder geval tijdelijk onzichtbaar gemaakt kan worden. Zo bezien raakt het in-
commensurabiliteitsvraagstuk de organisatickunde inderdaad in het hart en is de intuitieve
fascinatie van menig organisatickundige voor dit concept alleszins begrijpelijk. Het nodigt
dan immers uit tot een fundamentele grensverkenning van de pretenties van de organisa-
tiekunde als wetenschap, ofwel — wederom in Kantiaanse termen — tot een ‘kritiek van de
organisatorische rede’, waartoe Burrell en Morgan in 1979 in feite ook al opriepen, toen
zij in een nogal confronterende woordkeuze de ontwikkeling van een anti-
organisatietheorie vanuit radicaal humanistisch perspectief bepleitten. Mijn doel in deze
studie is een aanzet voor deze transcendentale organisatietheorie te geven door via een
reconstructie van het gevoerde debat te laten zien, wat er ten behoeve van een dieper in-
zicht in ons organisatievermogen in de verhouding tussen beide begrippen op het spel
staat.

1.2  Incommensurabiliteit als organisatieprobleem

Om die relatie te kunnen leggen zal ik me in het eerste deel van deze studie toeleggen op
een betekenisanalyse van het incommensurabiliteitsbegrip zelf, zoals dit in de weten-
schapstheorie met name in reactie op het werk van Kuhn een rol heeft gespeeld. Centrale
vraag daarbij is, hoe incommensurabiliteit de door Kuhn vermoede vicieuze partijdigheid
in de verhouding tussen paradigma’s inderdaad in zijn kielzog met zich meevoert en in
welke zin daarmee de rationaliteit van de wetenschapsbeoefening in het geding is. Die ana-
lyse stelt me in het tweede deel in staat om middels een rationele reconstructie van het ge-
voerde debat incommensurabiliteit op drie niveaus als een organisatieprobleem binnen de
organisatickunde te kwalificeren, namelijk ten eerste als een probleem op inhoudelijk ni-
veau aangaande de organisatie en onderlinge plaatsbepaling van diverse organisatieopvat-

4



Inleiding

tingen, ten tweede als een praktisch probleem van het management van deze diversiteit in
de organisatiekunde als discipline, en ten derde als een franscendentaal probleem van or-
ganiseren in het algemeen.

Ik beperk me in deze studie om drie redenen tot de incommensurabiliteitsconceptie van
Kuhn en de ontwikkeling die het begrip in zijn werk heeft doorgemaakt. Ten eerste is het
vooral deze conceptie en niet die van Feyerabend, die binnen de wetenschapsfilosofie de
grootste invloed heeft gehad en de belangrijkste stof tot discussie heeft opgeleverd. Ten
tweede is het ook het werk van Kuhn waarnaar organisatickundigen in hun debat bijna
exclusief hebben verwezen. Zowel voor critici als verdedigers van incommensurabiliteit
was het vooral zijn conceptie ervan die als ijkpunt gold om het begrip en zijn belang voor
de organisatiekunde te duiden. Zoals ik al meldde heeft dat echter allerminst de gewenste
duidelijkheid over de betekenis van het concept opgeleverd. Door me op Kuhn te concen-
treren, wordt dus een vrij directe aansluiting met het debat in de organisatickunde verze-
kerd en kan een aantal misconcepties over het begrip c.q. over Kuhns bedoelingen ermee
die in het debat een belangrijke rol hebben gespeeld, worden ontzenuwd. Dat de aandacht
zowel in de filosofie als in de organisatiekunde vooral naar Kuhn is uitgegaan, kan overi-
gens weer verklaard worden uit een inhoudelijke overweging om zijn conceptie centraal te
stellen. Zijn visie wordt vrij algemeen’ als origineler, complexer en uitdagender be-
schouwd dan die van Feyerabend, die er overigens nooit een geheim van heeft gemaakt
zijn begrip van incommensurabiliteit gevormd te hebben na lezing van proefversies van
Structure die Kuhn hem voor commentaar had toegezonden.'’ De analyse die ik hier voor
ogen heb, valt uiteen in drie delen, waarlangs ik de belangrijkste kritickpunten die tegen
Kuhns visie zijn ingebracht, wil behandelen.

In hoofdstuk 2 zal ik eerst de formele structuur van het begrip bepalen aan de hand van een
schets van Kuhns wetenschapstheoretische opvattingen en de ontwikkeling die daarin heeft
plaatsgevonden. Mijn belangrijkste doel in dit hoofdstuk is te laten zien, hoe incommensu-
rabiliteit de hierboven genoemde vicieuze partijdigheid in de verhouding tussen paradig-
ma’s impliceert, waaraan zoveel filosofen en organisatiekundigen aanstoot hebben geno-
men. Om deze kwestie helder te krijgen grijp ik terug op de historische wortels van het
begrip. Kuhn heeft het begrip ontleend aan de antieke Griekse wiskunde, waar het betrek-
king heeft op de ontdekking van onmeetbare getallen, maar in feite vooral de relativiteit
van de keuze van een meeteenheid voor empirische grootheden aanduidt. De belangrijkste
intuitie van Kuhn die aan de basis van zijn filosofische onderneming ligt, is dat deze relati-
viteit aan een ‘maatstaf’ evenzeer van toepassing is op de geldigheid van wetenschappelij-
ke kennis. Of we iets als waar of wetenschappelijk verantwoord accepteren is onontkoom-
baar afhankelijk van de criteria die we daaraan stellen. In de woorden van Kunneman is het
belangrijkste resultaat van de ‘Kuhniaanse wending’ daarmee, dat wij de verant-
woordelijkheid voor de waarheid van onze kennis niet volledig kunnen afschuiven op het
object ervan, d.w.z. op een vermeend eenduidige empirische werkelijkheid."' Daarmee
zinspeelt Kuhn in feite op een probleem dat in de filosofie sinds Sextus Empiricus bekend
is als ‘het probleem van het criterium’ en dat later door de Duitse Popperiaan Hans Albert

o Vgl. Bernstein (1983, 1991); Hoyningen (1993); Sankey (1994)
1 Feyerabend (1970: 219)
! Kunneman (1986: 16)



Inleiding

is aangeduid als het ‘Miinchhausentrilemma’,'? waaruit de vicieuze partijdigheid van para-
digma’s direct volgt. Scherer heeft dit probleem binnen het debat in de organisatiekunde
weliswaar onderkend,13 maar het is mijns inziens niet overdreven om te stellen, dat heden-
daagse denkers de implicaties ervan vaak minder goed hebben doorzien dan hun klassieke
voorgangers. De Amerikaanse filosofe Martha Nussbaum vormt daarop een belangrijke
uitzondering."* Zij brengt de ontdekking van het incommensurabiliteitsprobleem in de
Griekse filosofie direct in verband met onze meest fundamentele opvattingen over prakti-
sche rationaliteit en de rol van dit begrip in de bemiddeling van waardeconflict.

Dit praktische aspect klinkt ook door in Kuhns conceptie van incommensurabiliteit voor de
wetenschapsbeoefening en bepaalt voor een groot deel de complexiteit ervan. In tegenstel-
ling tot Feyerabend beperkt Kuhn het incommensurabiliteitsbegrip inhoudelijk immers niet
tot de manier waarop wetenschappelijke begrippenkaders contact maken met de werkelijk-
heid en de daaruit voortvloeiende relativisme- en communicatieproblemen. Incommensu-
rabiliteit is bij Kuhn niet alleen een semantische kwestie, die betrekking heeft op een onre-
duceerbare betekenisvariantie in de verhouding tussen paradigmatische begrippenkaders, al
is de receptie van zijn inzichten daar veelal wel toe beperkt, ook in de organisatiekunde.
Het begrip kent voor Kuhn ook steeds een axiologisch aspect, dat betrekking heeft op een
evenzeer onreduceerbare standaardvariantie” in de verhouding tussen paradigma’s, dat
wil zeggen op de criteria c.q. waarden waarmee we tot een rationele verantwoording van
theorie- en paradigmakeuze kunnen komen. Het is voor Kuhn dus ook wezenlijk een kwes-
tie van praktische rationaliteit in de beoefening van wetenschap en de rechtvaardiging van
haar resultaten. Deze twee aspecten, het semantische en het axiologische, bepalen de on-
derwerpen van de volgende twee hoofdstukken.

In hoofdstuk 3 concentreer ik me op de semantische kant van incommensurabiliteit. Wat
Kuhn hier in wezen claimt is dat er geen objectieve, paradigmaonathankelijke basis voor
de beoordeling van kennisaanspraken bestaat. Er is tussen paradigma’s sprake van een
zodanige conceptuele dispariteit, dat verschillende theorieén niet zonder verlies of veran-
dering van betekenis in dezelfde taal kunnen worden uitgedrukt. Incommensurabiliteit im-
pliceert zo wederzijdse onvertaalbaarheid. Het gemis aan gemeenschappelijke maatstaven
uit zich hier in het ontbreken van een gemeenschappelijke taal. De belangrijkste problemen
die met dit aspect van incommensurabiliteit verbonden zijn, zijn het relativismeprobleem
en de mogelijkheid van interparadigmatische communicatie en wederzijds begrip. Kuhn
heeft er regelmatig gewag van gemaakt, dat mensen over de kloof tussen paradigma’s heen
onvermijdelijk langs elkaar heen praten. Hun communicatie is ‘partial’. Davidson is een
van de sterkste opponenten, tegen wie Kuhn zich op deze fronten heeft moeten verdedigen.
Volgens hem is de notie van incommensurabiliteit, opgevat als volledige of gedeeltelijke
onvertaalbaarheid, fundamenteel incoherent. Hoe kunnen we immers van verschillende
talen of conceptuele kaders spreken, als we hun onderling verschil niet op een gemeen-
schappelijk en onproblematisch toegankelijk ‘coordinatenstelsel’ van empirische gewaar-

12 Albert (1958)

13 Scherer (1998)

14 Nussbaum (1986)

15 Vgl. Sankey (1994: 19)

6



Inleiding

wordingen kunnen projecteren.'® De notie van verschil vooronderstelt volgens Davidson
dus een basis van gemeenschappelijkheid, waarmee eveneens de minimale voorwaarde
voor wederzijds begrip is gegarandeerd, maar die lijkt Kuhn nu juist te ontkennen, zowel
op het niveau van de taal als van de empirie. Volgens filosofen als Putnam en Kripke is het
centrale probleem hier, dat Kuhn ten onrechte vasthoudt aan een descriptieve verwijzings-
theorie, waarin de betekenis die we aan een term hechten (de beschrijving) bepaalt wat er
in de wereld mee correspondeert (de verwijzing).!” Daarmee wordt alles echter afhankelijk
van ‘hoe je het definieert’. Mijn doel in dit hoofdstuk is te laten zien, dat Kuhns beroep op
de descriptieve verwijzingstheorie toch in hoge mate terecht is, al maakt dat de betreffende
definitiekwesties niet volkomen willekeurig. De keuze voor bepaalde definities of concep-
tuele kaders is volgens Kuhn wel degelijk beargumenteerbaar, maar daarom nog niet defi-
nitief beslisbaar. Daarmee maakt Kuhn het semantische aspect van incommensurabiliteit
echter direct ondergeschikt aan het axiologische. Uiteindelijk gaat het om de mogelijkheid
een keuze tussen conceptuele kaders rationeel te verantwoorden en om de criteria die we
aan een dergelijke verantwoording willen stellen.
Hoofdstuk 4 gaat in op dit — mijns inziens centrale — axiologische aspect van in-
commensurabiliteit, de kwestie van standaardvariantie tussen paradigma’s. Volgens Kuhn
behelst dit aspect primair het gegeven dat elk paradigma via een lijst van op te lossen pro-
blemen (overigens vaak impliciet) zijn eigen criteria van wetenschappelijke relevantie,
kwaliteit en succes poneert.'® Critici van Kuhn hebben er veelvuldig op gewezen, dat hij de
rationaliteit van de wetenschapsbeoefening en het idee van wetenschappelijke vooruitgang
wezenlijk zou hebben ondermijnd door incommensurabiliteit als noodzakelijk kenmerk
van haar historische ontwikkeling op te vatten. Vooral Lakatos, in zijn bijdrage aan de dis-
cussiebundel Criticism and the Growth of Knowledge *° ziet hierin een aanval op onze
meest centrale intellectuele waarden:

“For Kuhn scientific change — from one ‘paradigm’ to another — is a mystical conversion

which is not and cannot be governed by rules of reason [...]. It concerns our central intellec-

tual values [...]. If even in science there is no other way of judging a theory but by assessing

the number, strength and vocal energy of its supporters, then this must be even more so in the

social sciences: truth lies in power.” 20

En verderop:
“[Wlhen a new ‘paradigm’ emerges, incommensurable with its predecessor
[, tThere are no rational standards for their comparison. Each paradigm contains its own stan-
dards. [A scientific revolution] sweeps away not only the old theories and rules but also the
standards which made us respect them. The new paradigm brings a totally new rationality.
There are no super-paradigmatic standards. The change is a band-wagon effect. Thus in
Kuhns view scientific revolution is irrational, a matter of mob psychology.” 2

1 Davidson (1984: 184)

17 Zie Schwartz (1977).

'8 Kuhn (1970: 148)

!9 Lakatos & Musgrave (1970)
2% ibid.: 93; nadruk in origineel

2! ibid.: 178; nadruk in origineel



Inleiding

Ongetwijfeld zijn deze passages bewust gechargeerd en bedoeld om te confronteren. Fey-
erabend heeft deze kritiek dan ook altijd nogal luchthartig opgevat. Volgens hem had
Lakatos de strengste versies van het falsificationisme immers toch al moeten opgeven,
zodat hij in de praktijk niet meer dan Feyerabends eigen ‘anything goes’ perspectief over-
hield, waarin de voorkeur van een onderzoeker voor een bepaalde theorie eigenlijk niets
anders is dan een kwestie van smaak. En die ontwikkeling, irrationeel of niet, is Feyera-
bend wel zo lief, omdat ze onderzoekers de vrijheid geeft nieuwe wegen in te slaan en zich
te onttrekken aan de strenge en conservatieve leefregels van de heersende wetenschaps-
praktijk:

“Such a development [...] changes science from a stern demanding mistress into an attractive

and yielding courtesan who tries to anticipate every wish of her lover. Of course, it is up to

us to choose either a dragon or a pussy cat for our company. I do not think I need to explain

my own preferences.” 2

Dat gaat Kuhn, die deze esthetiserende visie van Feyerabend op wetenschap niet alleen
absurd maar zelfs ‘vagelijk obsceen’ noemt, echter veel te ver. Hij heeft met de verdedi-
ging van incommensurabiliteit allerminst de inzet om de irrationaliteit van de wetenschap
te propageren, maar juist om te laten zien:
“... that existing theories of rationality are not quite right and that we must readjust or
change them to explain why science works as it does.” »

Kuhn is er dus eerder op uit om de rationaliteit van de wetenschapsbeoefening middels het
begrip van paradigmatische incommensurabiliteit te redden dan haar op enigerlei wijze aan
de wilgen te hangen. Maar wat is er dan mis met bestaande rationaliteitsopvattingen, waar-
door er volgens Kuhn een verkeerd beeld ontstaat van de wetenschapsontwikkeling? Kuhn
behandelt dit probleem met name via de kwestie van theorie- of paradigmakeuze. Wat hem
vooral stoort aan de manier waarop dit keuzeprobleem steevast wordt voorgesteld is, hoe
traditionele wetenschapsopvattingen er van uitgaan, dat er definitieve en logisch dwingen-
de argumenten moeten bestaan op grond waarvan één paradigma superieur verklaard kan
worden aan een ander. Paradigmakeuze wordt, met andere woorden, steeds als een eendui-
dig beslisbare trade-off opgevat, waarbij argumenten voor en tegen rivaliserende paradig-
ma’s met behulp van objectieve standaarden tegen elkaar kunnen worden afgewogen en bij
ontstentenis waarvan de wetenschap een klaarblijkelijk gebrek aan rationaliteit zou verto-
nen. Kuhn heeft dit beeld keer op keer bestreden. De standaardvariantie tussen paradig-
ma’s is volgens hem immers nodig om naast de winst ook het verlies aan verklarend ver-
mogen inzichtelijk te maken, dat de keuze voor één ervan met zich meebrengt.?* Incom-
mensurabiliteit, zo volgt hier mijns inziens uit, wijst daardoor niet op een rationaliteitste-
kort in de wetenschap, maar moet juist opgevat worden als een direct product van haar
rationaliteit. Het doet zich niet voor, omdat er een gebrek aan goede redenen is om een
verantwoorde keuze tussen paradigma’s te maken, maar eerder omdat er een overvioed aan
is. Incommensurabiliteit impliceert in deze zin rationele, dat wil zeggen rationeel gemoti-
veerde onbeslisbaarheid, geen irrationaliteit. Belangrijke steun voor deze visie is te vinden

2 ibid.: 229.
2 ibid.: 264.
24 Kuhn (1970: 156v)

8



Inleiding

bij de Britse filosoof Joseph Raz en in de postmoderne filosofie van Jean-Frangois Lyo-
tard.” Vooral de visie van deze laatste is van belang als tegenwicht tegen de subtiele stra-
tegie van Habermas om middels een communicatietheoretische verbreding van het rationa-
liteitsbegrip de beslisbaarheid van concurrerende geldigheidsaanspraken alsnog veilig te
stellen en zo het incommensurabiliteitsprobleem te omzeilen. Volgens Lyotard houdt Ha-
bermas daarin nog te veel vast aan een ‘totaliserend’ idee van de rede. In mijn interpretatie
is de ‘verstrooide’ rationaliteitsconceptie van Lyotard er juist op gericht om in het oor-
deelsvermogen de spanning te bewaren tussen de voor de verantwoording van een oordeel
vereiste vrijheid en de vrijheidsvernietigende pretentie die tegelijk met elk oordeel samen-
gaat. Het is deze spanning die Kuhn mijns inziens eveneens in zijn paradigmatheorie tot
uitdrukking heeft willen brengen en waardoor de keuze tussen verschillende paradigma’s
70 zeer op scherp wordt gezet, ook in de organisatickunde.

In het tweede deel van deze studie gebruik ik deze analyse van het incommensura-
biliteitsbegrip om de theoretische en praktische betekenis ervan voor de organisatiekunde
te verhelderen door te laten zien, hoe incommensurabiliteit op zowel inhoudelijk, praktisch
als transcendentaal niveau voor dit vakgebied een existentieel organisatieprobleem vormt.
Allereerst presenteer ik daarvoor in hoofdstuk 5 een reconstructie van het debat, waarlangs
ik de vicieuze partijdigheid van posities in het debat ten opzichte van de door Burrell en
Morgan in hun Sociological Paradigms and Organizational Analysis geidentificeerde pa-
radigma’s laat zien. Hun model is echter niet het enige dat in de organisatickunde is ge-
formuleerd om het organisatickundig kennisveld inhoudelijk te organiseren. Andere mo-
dellen” brengen de beschikbare kennis in de organisatickunde inhoudelijk anders in kaart,
wat tot de bizarre consequentie leidt, dat twee theorieén die in het ene model tot hetzelfde
paradigma behoren en bijgevolg niet incommensurabel zouden zijn, in een ander model in
verschillende paradigma’s kunnen worden gegroepeerd en het dan wel zijn. Beschouwen
we echter de motieven die aan de modelleringen van Pfeffer en van Astley en Van de Ven
ten grondslag liggen, dan blijkt dat deze bij voorbaat de mogelijkheid van incommensura-
bele verhoudingen in het organisatickundig kennisveld uitsluiten. In zoverre nemen zij,
evenals Burrell en Morgan overigens, van meet af aan stelling ten aanzien van de incom-
mensurabiliteit van organisatiekundige paradigma’s, die de aanleiding vormde voor het
gevoerde debat. De posities in het debat overziend kunnen deze vervolgens beschouwd
worden als confrontatie van drie fundamenteel incommensurabele waardeoriéntaties op het
constitutieve doel van de organisatiekunde als praktijkgerichte wetenschap, waarin even-
eens de in het vorige hoofdstuk benoemde visies op de aard van wetenschappelijke rationa-
liteit kunnen worden herkend. Deze protopoliticke waardeoriéntaties, respectievelijk be-
noemd als integrationisme, pluralisme en isolationisme, weerspiegelen specifieke norma-
tieve achtergrondovertuigingen over het belang van gemeenschappelijkheid en verschil in
de organisatie van intermenselijke verhoudingen en liggen als zodanig niet alleen ten
grondslag aan de door Burrell en Morgan onderscheiden sociologische c.q. organisatie-
kundige paradigma’s, maar bepalen tevens de opvattingen over incommensurabiliteit en
paradigmatische diversiteit, zoals die in het debat tot uiting komen. Op die manier illu-
streert het debat precies de vicieuze partijdigheid die in hoofdstuk 2 met het concept van
incommensurabiliteit in verband is gebracht. Overigens neemt dat niet weg, dat deze waar-

% Raz (1986, 1997); Lyotard (1979, 1983, 1986).
%6 Bijvoorbeeld Pfeffer (1982) en Astley & Van de Ven (1983).



Inleiding

deoriéntaties zich alle kunnen beroepen op een zekere legitimatiebasis, waardoor noch de
keuze ertussen in het algemeen of in concrete gevallen noch een oordeel over hun verenig-
baarheid zelf objectief rationeel beslisbaar is.

Op praktisch niveau ga ik in hoofdstuk 6 voorts in op het probleem, hoe in het licht van
deze vicieuze partijdigheid een zekere mate van wetenschappelijke tolerantie binnen de
organisatiekunde organiseerbaar is. Op het niveau van de onderzoekspraktijk zijn hier van-
uit pluralistische hoek belangrijke voorstellen gedaan om de incommensurabiliteitsthese te
neutraliseren middels verschillende vormen van multiparadigmatisch onderzoek.”” Hoewel
deze voorstellen in verschillende gradaties alle het voordeel hebben een rijker en com-
plexer inzicht in organisatieverschijnselen te bevorderen dan vanuit één afzonderlijk per-
spectief mogelijk is, lijken zij het incommensurabiliteitsprobleem toch eerder te omzeilen
dan daadwerkelijk hanteerbaar te maken. De kwetsbaarheid van het pluralisme komt hier
vooral tot uiting in de neiging de praktische, beleidsmatige consequenties voor organisaties
van de verschillen tussen paradigma’s overmatig te bagatelliseren of zelfs te miskennen.
Dat blijkt bijvoorbeeld, wanneer we de blik richten op de organisatie c.q. het management
van de kennisontwikkeling in de organisatickunde zelf. Het slagveld van het debat over-
ziend kan gesteld worden, dat de organisatickunde daarin vooralsnog met een onopgelost
‘organisatieprobleem’ van haar eigen werkgebied kampt. De vraag is hier, hoe de ‘school-
strijd’ in dit vakgebied op zodanige wijze politiek-organisatorisch kan worden opgevan-
gen, dat een voor de organisatickunde concreet en organisatorisch werkbaar pluralistisch
alternatief wordt geschetst tegenover het autoritarisme dat Pfeffer eerder vanuit een inte-
grationistische inspiratie verdedigde om de vooruitgang in de organisatickunde veilig te
stellen.”® Op dit niveau kunnen de in hoofdstuk 5 geidentificeerde protopoliticke waarde-
oriéntaties aangaande de incommensurabiliteit van paradigma’s beschouwd worden als
fundamenteel verschillende manieren om diversiteit in de praktijk van organisaties te ma-
nagen. Onder verwijzing naar de politicksociologische theorie van het pluralisme, die
Lijphart eertijds gebruikte om de stabiliteit van de Nederlandse pacificatiedemocratie ten
tijde van de verzuiling te verklaren,” ga ik na in hoeverre en onder welke voorwaarden een
gelijksoortige intellectuele ‘pacificatie’ in de organisatiekunde haalbaar is, waarbinnen
eensgezindheid, autonomie en tolerantie in een zodanige mix zijn vertegenwoordigd, dat
verschillen tussen organisaticopvattingen noch gebagatelliseerd noch verabsoluteerd wor-
den en de spanning ertussen maximaal kan worden benut voor intraparadigmatische theo-
rieontwikkeling. Daarmee wordt de incommensurabiliteit van organisatiekundige paradig-
ma’s niet onder de mat geveegd, maar kunnen de schismatische risico’s ervan voor de or-
ganisatiekunde als discipline ook niet volledig worden opgeheven.

Hoofdstuk 7 tenslotte is gewijd aan de vraag, hoe incommensurabiliteit in wezen ook als
een transcendentaal organisatieprobleem moet worden opgevat. Hierin wordt de aanzet
gepresenteerd voor een ‘kritieck van de organisatorische rede’, die de mogelijkheidsvoor-
waarden en daarmee ook de grenzen van ons vermogen tot organiseren bepaalt. Sinds de
Verlichting heeft het Westers denken in feite een mateloos vertrouwen gesteld in dit ver-
mogen en de weldadigheid ervan voor mens en samenleving. Dat organiseren, hoe ook

2 Bijvoorbeeld Gioia en Pitré (1990), Hassard (1991) en Schultz &Hatch (1996).
2 Peffer (1993)
% Zie Lijphart (1976)

10



Inleiding

paradigmatisch geduid, of we het nu opvatten in traditioneel functionalistische zin of als
een postmoderne lappendeken van narratieve exercities, eigenlijk altijd nodig is, vormt
sindsdien het excessieve postulaat van de organisatiekunde. Dit postulaat kan met behulp
van de Sloveense differentiefilosoof Zizek, die in zijn denkwijze sterk beinvloed is door de
Franse psychoanalyticus Lacan, zowel op ontologisch als ideologisch niveau van een preg-
nante kritiek voorzien worden. In de organisatickunde wordt daarvoor het aangrijpingspunt
gevonden in de door Reed geformuleerde constitutieve organisatie-paradox, waarom de
mens in de wereld eigenlijk altijd nog al organiserend zijn bestemming zou moeten vinden,
terwijl die wereld zelf ontologisch steeds al als ‘volledig georganiseerd’, als natuur of
kosmos, wordt voorgesteld.”® Analoog aan de manier waarop Zizek de lotgevallen van de
menselijke subjectiviteit, van het Cartesiaanse cogito analyseert, waarvan volgens hem
vooral de transcendentale filosofen van de Verlichting (met name Kant en Hegel) de ver-
drongen kern hebben blootgelegd,® kan incommensurabiliteit ook als het ontologisch we-
zenlijke alfa et omega tegenover de zelftransparante, rationele en doelgerichte organisatie
worden betekend, dat wil zeggen als het traumatische onuitsprekelijke taboe, waarop zij is
gebaseerd en dat steeds op de loer ligt om haar oermissie te ondermijnen. In de organisa-
tiekunde kan Cooper’” als een van de uitzonderlijke denkers gezien worden die langs de-
constructivistische weg middels de notie van de ‘nulgraad van organisatie’ een gelijksoor-
tige grensverkenning van ons organisatievermogen heeft ondernomen en in de weldadige
ook de inherent gewelddadige werking ervan heeft gesignaleerd. In elke daad van sociale
als ook symbolische organisatie kan deze grens teruggevoerd worden op de in Zizeks ter-
men extieme, fundamenteel vervreemde verhouding van het organiserend subject tot de
werkelijkheid, waarin het criterium (het doel, de wet) figureert als het fallische object van
het onvervulbare verlangen die wereld terug te winnen en te domesticeren. Zo bezien is
organiseren de primair symbolische en eeuwig tot falen gedoemde krachttoer (zingeving
genaamd) een willekeurig veld van entiteiten duurzaam aan een criterium te onderwerpen,
door Zizek in navolging van Schelling aangeduid als oorspronkelijke daad van Sysifusach-
tige hybris. De porté van Zizeks analyse is echter niet ontologisch, maar ideologiekritisch.
En ook hier kan organiseren in het verlengde van zijn analyse opgevat worden als de
voortdurende fantasmatische ‘cover up’-operatie die erop gericht is zijn eigen traumatische
kern te verhullen. Organiseren is in deze zin wezenlijk ideologisch, het voertuig van een
‘vals bewustzijn’, dat herkenbaar is in tal van alsof-verhalen (ficties) die de westerse cul-
tuur schragen, van het sociaal contract, de homo economicus en ‘objectieve’ kennis tot
populaire films als Blade Runner. Kenmerkend voor onze (postmoderne) tijd is volgens
Zizek, dat we tegenwoordig heel goed weten dat we in een illusie leven, in een leugen,
maar er desondanks voor kiezen haar te volgen en bestendigen. Onze cultuur is daarmee
cynisch tot op het bot geworden. Het grote (organisatie)politieke risico daarvan is, zoals
Oosterling ook onderkent,* een vergaande vorm van maatschappelijke onverschilligheid
die door de grote vertelling van pluralistische vrijheid en zelfontplooiing (de “monsterlij-
ke” plicht om gelukkig te zijn, om zichzelf te “organiseren”) eerder wordt aangewakkerd

30 Reed (1985: 124)

31 Zie bijv. Zizek (1997)
32 Cooper (1990)

33 Oosterling (1992)

11



Inleiding

dan gematigd. In een sublieme analyse van het formalisme in de Kantiaanse ethiek formu-
leert Zizek echter een moreel alternatief voor deze schijnbaar onafwendbare ontwikke-
lingsgang, die neerkomt op de oproep om in onze organisatiedrift niet ‘tot het einde te
gaan’ maar te stoppen voor de afgrond die ons scheidt van de Ander, i.e. het teken van
deze kloof, de incommensurabiliteit, niet alleen, zoals Lyotard suggereerde, te leren “ver-
dragen” maar positief te respecteren en in stand te houden.

1.3 Methode

1.3.1  Het partijdigheidsprobleem

Als Kuhn gelijk heeft wanneer hij stelt dat ieder debat tussen paradigma’s noodzakelij-
kerwijs en onvermijdelijk door een vicieuze partijdigheid wordt gekenmerkt en het inder-
daad aannemelijk te maken is dat dit evenzeer voor het incommensurabiliteitsdebat in de
organisatiekunde geldt, dan plaatst dit mij methodologisch gezien voor het lastige pro-
bleem hoe in de analyse van dit debat diezelfde vooringenomenheid voorkomen of in ieder
geval verdisconteerd kan worden. Juist in het incommensurabiliteitsdebat in de organisa-
tiekunde blijkt immers, als ik gelijk heb, dat het innemen van een metaperspectief op zich-
zelf geen enkele waarborg biedt voor een ‘objectieve’ of in ieder geval niet flagrant voor-
ingenomen analyse. Wat zou een onderzoeker die mijn (onvermijdelijke) paradigmatische
uitgangspositie niet deelt zich dan gelegen moeten laten liggen aan mijn bevindingen? In
hoeverre doen de geldigheidsaanspraken die met deze studie in het geding gebracht wor-
den en het beroep op algemene instemming dat daarmee op welk (meta-)niveau dan ook
onvermijdelijk wordt gedaan, niet direct afbreuk aan de stelling van incommensurabiliteit
zelf? Ik zal toch in ieder geval menen wat ik zeg en mijn stellingname niet zomaar willen
inruilen voor willekeurig welke andere. Van daaruit zou gemakkelijk verdedigbaar zijn dat
incommensurabiliteit, zoals Weaver en Gioia stelden,* eigenlijk een ‘self-stultifying the-
sis’ is. De verdediging van incommensurabilteit lijkt dan immers onvermijdelijk te berus-
ten op een performatieve paradox, waarbij de communicatieve strekking van het beweerde
in strijd is met de propositionele inhoud ervan.’> En zo dat al niet het geval is, dan resteert
het probleem hoe ik vanuit mijn paradigmatische positie recht kan doen aan de inhou-
delijke stellingnames van paradigmatische opponenten. Wat ben ik bereid ze ‘in de schoe-
nen schuiven’ om mijn eigen geldigheidsaanspraken tegenover de hunne overeind te kun-
nen houden? Kortom, hoe is een onpartijdig oordeel in deze mogelijk, waarbij geen van de
partijen in het debat onrecht wordt gedaan?

Met Lyotard die hierin het voorbeeld van Kant volgt,*® kan de situatie voorgesteld worden
als die van een rechter die in een geschil moet oordelen tussen strijdende partijen. In tegen-
stelling tot een geding is een geschil volgens Lyotard een soort conflict tussen (minstens)
twee partijen dat niet rechtvaardig kan worden beslecht bij gebrek aan een oordeelsregel

** Weaver en Gioia (1994: 566)

3 Een performatieve paradox is een logische tegenstelling tussen de semantische inhoud van een
uitspraak en de pragmatische voltrekking ervan als taalhandeling. Zo is het uitspreken van de zin “Tk
zeg niets” performatief in strijd met zijn inhoud.

36 Lyotard (1983, 1986 [ned. vert. 1991])

12



Inleiding

die op beider verweer van toepassing is c.q. door betrokken partijen als zodanig wordt er-
kend. Kortom, de rechter beschikt niet over een overkoepelend ‘wetboek’, waarop hij zijn
oordeel kan baseren en vonnis kan wijzen. Veeleer doen partijen in hun verweer juist be-
roep op de rechtsgeldigheid en toepasselijkheid van verschillende en in het onderhavige
geval onverenigbare ‘wetboeken’ die de rechter wordt geacht te gebruiken. Een onrecht
ontstaat volgens Lyotard, wanneer de rechter op voorhand het beroep op een wetboek,
waarop een partij zijn verweer bouwt, niet ontvankelijk verklaart of diskwalificeert. Hij
moet, zoals Lyotard aangeeft, de ‘onderlinge heterogeniteit’ van verweren respecteren, ze
ontwarren en een beslissing nemen; “maar hij laat, onder voorbehoud van zijn onderzoek,
hun coéxistentie toe: hij vergelijkt.” *” Toch wordt van hem verlangd dat hij uiteindelijk
een beslissing neemt. Welke basis kan hij daarvoor hebben?

Het omgaan met deze problematiek vereist een subtiele argumentatiestrategie die berust op
twee pijlers. Ten eerste kan de rechter zijn eigen positie zo goed mogelijk expliciteren om
haar op die manier (in ieder geval intern) kritiseerbaar te maken. Wat binnen de organisa-
tiekunde geldt voor de partijen in het geschil, geldt ook voor de beoordelaar ervan. Hoewel
misschien niet duidelijk is welke wet in dit geschil van toepassing is, moet de rechter van
tevoren toestaan dat hij in ieder geval in zijn oordeel ook zelf aan die wet gebonden is en
er niet boven staat. In beginsel dient hij zich in de analyse van het debat dan te houden aan
de ‘vormingsregels’ en beoordelingscriteria die door het eigen paradigma worden gesteld
en moet hij de rechtmatigheid van de gemaakte analyse ook ‘empirisch’ kunnen onder-
steunen door daartoe strekkende gevallen in het verloop van het debat te kunnen aandra-
gen. Ten tweede, juist daar waar het aankomt op een eerlijke vergelijking van verschillen-
de paradigmatische argumenten in het debat zal de rechter (in ieder geval virtueel) het per-
spectief in moeten nemen van degene die nog geen perspectief heeft, het standpunt van
iemand die nog geen standpunt heeft bepaald. Vanuit dit virtuele non-perspectief of non-
standpunt stimuleert de rechter partijen om naar hun eigen maatstaven de best mogelijke
argumenten voor hun posities in stelling te brengen. In hoeverre de rechter daarin slaagt en
in zijn eigen oordeel in staat is deze argumenten adequaat te benoemen c.q. weer te geven,
is daarbij uiteindelijk steeds ter beoordeling van die partijen zelf.

Met deze werkwijze maak ik het mijzelf als beoordelaar van het incommensurabili-
teitsdebat misschien niet gemakkelijk. De strategie is in ieder geval niet om een soort on-
partijdigheid te veinzen, waar die in feite niet gegeven is. Eerder sier ik mijzelf met de
pretentie partijdig te kunnen zijn zonder vooringenomenheid. Daarbij neem ik het histo-
risch verloop van het debat en de argumenten die daarin zijn uitgewisseld als feitelijk ge-
geven om daarlangs de structuur van gebruikte argumentaties en de vicieuze partijdigheid
van ingenomen stellingen ten aanzien van het incommensurabiliteitsvraagstuk zichtbaar te
maken. Dat is eveneens de basis van de methode van rationele reconstructie.

1.3.2 Rationele reconstructie

Als onderzoeksmethode is de methode van rationele reconstructie er in deze studie op ge-
richt om aan de hand van een beschrijving van het debat en van de argumenten die deel-
nemers daaraan voor hun eigen standpunt en tegen die van hun opponenten feitelijk heb-
ben ingebracht, voor iedere positie in het debat de naar eigen (impliciete) maatstaven

37 ibid. (1991: 46)

13



Inleiding

sterkste argumenten te formuleren. Op die manier kan dan de ‘regelstructuur’ zichtbaar
gemaakt worden die elk van de stromingen in het landschap van de organisatiekunde aan
de praktijk van hoogwaardig organisatickundig onderzoek wenst te stellen en eigenlijk
steeds al stelt.
Kenmerkend voor de methode van rationele reconstructie is, dat zij hierin het midden
houdt tussen een feitelijke beschrijving en een normatieve beoordeling van het beschreve-
ne. Gaat het bijvoorbeeld over de rationaliteit van de wetenschapsbeoefening of de kwali-
teit van wetenschappelijke theorieén, dan zal degene die daarvan een rationele reconstruc-
tie wil geven enerzijds simpelweg moeten beschrijven, hoe onderzoekers en wetenschaps-
theoretici feitelijk denken over deze begrippen, hoe ze daarover redeneren, welke overwe-
gingen ze accepteren en welke soort redeneren ze daarin als beslissend zien. Een rationele
reconstructie moet in die zin ‘historisch adequaat’ zijn. Anderzijds gaat een rationele re-
constructie noodzakelijkerwijs verder dan zuivere beschrijving, omdat de reconstructie van
elk gedachtegoed als rationeel zelf een normatief criterium van rationaliteit vooronderstelt.
Te zeggen dat zulk een oordeel volledig overgelaten zou kunnen worden gelaten aan wat
wetenschappers en wetenschapstheoretici feitelijk gedacht hebben, leidt onvermijdelijk tot
een vicieuze cirkel. Zeggen dat wetenschappers zelf wel kunnen bepalen wat als weten-
schap geldt, kortom dat wetenschap is wat wetenschappers doen, leidt immers onvermij-
delijk tot de vraag wie dan als ‘wetenschapper’ mag worden aangemerkt. Op die manier
zou een puur beschrijvende reconstructie zelfs nooit op gang kunnen komen.** Een ratione-
le reconstructie vereist daarom altijd een in zekere mate autonoom criterium van rationali-
teit, dat niet volledig aan de feitelijkheid van wat in een bepaald gebied naar voren ge-
bracht is, ontleend kan worden. De toets van zo’n criterium ligt echter tevens in de vraag
of het ons in staat stelt om in ons voorbeeld een historisch adequate demarcatie te maken
tussen wat wel en niet als wetenschap geldt. En het zijn in het onderhavige debat natuurlijk
precies deze definities van wetenschappelijkheid en rationaliteit die er mede in ter discus-
sie staan, ja zelfs in zekere zin de kern van het geschil uitmaken. Passmore beschouwt rati-
onele reconstructies dan ook als principieel bekritiseerbaar en feilbaar en houdt vol dat er
onvermijdelijk verschil van mening over kan bestaan.” Als filosofisch analyse-instrument
speelt de methode van rationele reconstructie een vooraanstaande rol in het wetenschaps-
theoretisch werk van Imre Lakatos en Jiirgen Habermas.
Lakatos probeert met de methode van rationele reconstructie analoog aan het bovenstaande
tegen de (vermeend) relativistische implicaties van Kuhns wetenschapshistorische analyses
in een zo groot mogelijk deel van de historische ontwikkeling van de wetenschappen als
een ‘rationeel’ ontwikkelingsproces te redden. Daartoe gaat hij uit van drie samenhangen-
de stellingen:*
1. een reconstructie van de wetenschapsgeschiedenis berust altijd op een normatief uit-
gangspunt, dat criteria verschaft waarmee elementen in die geschiedenis als rationeel
dan wel ‘wetenschapsextern’ gekwalificeerd kunnen worden;

38 passmore (1967: 224)
% ibid.: 225
0 Vgl. Kunneman (1986: 30)

14



Inleiding

2. externe, sociaal-psychologische c.q. politicke verklaringen zijn altijd nodig om een
deel van de feitelijke gebeurtenissen in de geschiedenis van de wetenschap of een dis-
cipline ‘ontwikkelingsdynamisch’ te kunnen verklaren;

3. maar hoe meer een wetenschapsopvatting in staat is de geschiedenis van de we-
tenschap als rationeel te duiden en verklaren, hoe beter die positie is.

Verschillende opvattingen over de aard van wetenschap en over de criteria voor goede
wetenschapsbeoefening zullen de geschiedenis van de wetenschap anders duiden, omdat
zij de feitelijke beslissingen van wetenschappers in termen van rationaliteit of wetenschap-
pelijke aanvaardbaarheid verschillend zullen beoordelen. Als zo’n wetenschapsopvatting
nu stelselmatig andere beslissingen van wetenschappers zou verwachten dan deze histo-
risch hebben genomen, dan bevindt die methodologie zich blijkbaar op gespannen voet
met de op enig moment ‘heersende’ wetenschapspraktijk. Dat was ook precies een van de
argumenten die Kuhn tegen het kritisch rationalisme van Popper inbracht. Poppers weten-
schapsopvatting mocht weliswaar als normatief kader consistent zijn, de feitelijke praktijk
van de wetenschapsgeschiedenis liet zien, dat wetenschappers zich niet aan zijn falsificati-
onisme hielden. In die zin moet volgens Lakatos op grond van Poppers theorie veel te veel
van het feitelijk gedrag van wetenschappers als ‘irrationeel” worden aangemerkt en mag
het precies als de kracht van Kuhns wetenschapshistorische analyse gezien worden, dat hij
op grond daarvan deze conceptie van wetenschappelijke rationaliteit heeft uitgedaagd c.q.
“gefalsificeerd”.*' Het zal niet verbazen, zoals Kunneman opmerkt, dat Lakatos’ eigen
wetenschapsopvatting het in zijn eigen ogen en naar deze criteria gemeten als rationele
reconstructic van de wetenschapsgeschiedenis veel beter doet. Maar de achterliggende
conceptie van rationaliteit, op grond waarvan Lakatos tot deze conclusie komt, ontleent hij
(evenals Popper en Kuhn overigens) direct aan de inhoudelijke ontwikkeling van de na-
tuurwetenschappen over de afgelopen drie eeuwen. Op grond daarvan mag Lakatos vol-
gens Kunneman weliswaar zijn rationaliteitconceptie verdedigen, maar dat neemt niet weg
dat deze conceptie in de toekomst of in andere vakgebieden (bijvoorbeeld binnen de socia-
le wetenschappen) veel minder goed in staat kan blijken om de feitelijke beslissingen van
wetenschappers als rationeel te duiden. Lakatos legt dus een specifieke conceptie van rati-
onaliteit op aan de wetenschapsgeschiedenis, terwijl er volgens Kunneman met de Kuhni-
aanse wending juist een fundamentele breuk is opgetreden met betrekking tot wat in die
zin als rationeel in de ontwikkeling van wetenschap kan worden aangemerkt.*” Hij ziet wat
dat betreft in de wetenschaps- en rationaliteitstheorie van Habermas een beter alternatief.

Volgens Habermas zijn rationele reconstructies in het bijzonder gericht op de verheldering

van het impliciete systeem van regels dat door competente actoren in een bepaald veld van

menselijke activiteit wordt gevolgd.*® Sociale actoren begeven zich in allerlei soorten re-
gelgeleide praktijken waarin zij bepaalde vaardigheden als het ware ‘automatisch’ toepas-

4 Hoogland (1993) onderkent hierin overigens zelf een performatieve paradox die het metho-
dologische partijdigheidsprobleem, zoals hierboven omschreven, nader accentueert. Kuhns histori-
sche falsificatie van het falsificatiebeginsel vooronderstelt immers op performatief niveau dit begin-
sel zelf, maar laat daarmee tevens zien, dat het falsificatiebeginsel zelf niet falsificeerbaar is, omdat
het zichzelf in de voltrekking van zijn weerlegging ook vooronderstelt, waarmee dit beginsel logisch
gezien niet aan zijn zelf gepostuleerde criterium van wetenschappelijkheid kan voldoen.

2 Kunneman (1986: 36)
> Habermas (1984: 363v)

15



Inleiding

sen zonder zich noodzakelijkerwijs bewust te zijn van de regels die zij in de beoefening
van deze praktijken volgen. Competente actoren beschikken over het algemeen over min of
meer toereikende ‘knowhow’ in een bepaalde praktijk, maar hoeven niet per se expliciete
en geldige kennis te hebben over de fundamentele regelstructuur van die praktijk. Het
spreken van een taal wordt vaak genoemd als het schoolvoorbeeld hiervan. Competente
leden van een taalgemeenschap weten over het algemeen wel hoe ze hun taal goed moeten
spreken, maar hoeven geen expliciete kennis te hebben van de grammaticale en idiomati-
sche regels die aan hun taal ten grondslag liggen. Hetzelfde geldt voor de wetenschap:
competente onderzoekers hoeven zich de regels van het wetenschappelijk taalspel niet cor-
rect of volledig en uitputtend bewust te zijn om in de praktijk naar het oordeel van hun
peers in de wetenschappelijke gemeenschap volwaardig onderzoek te kunnen doen.
Habermas beschouwt de procedure van een rationele reconstructie nu in feite als een soort
hermeneutische analyse, als een betekenisuitleg, die echter niet gericht is op het oppervlak-
teniveau van de taal, maar op het niveau van de dieptestructuur van het regelbewustzijn, de
‘generatieve grammatica’, of in Wittgensteiniaanse terminologie de constitutieve en regu-
latieve regels van het taalspel, dat mensen in een bepaald gebied van spreken en handelen
volgen. Een dergelijke reconstructie is vooral van belang om op enig gebied, bijvoorbeeld
in de wetenschap, een rationeel gestuurd leerproces mogelijk te maken of in ieder geval te
zorgen dat dit proces niet door onbewuste blokkades wordt gehinderd. Aan de reconstruc-
tie van dat regelbewustzijn stelt Habermas een aantal eisen:*

1. de reconstructie van het regelbewustzijn moet het succesvol gedrag van compe-
tente actoren in een bepaald veld van menselijke activiteit zo precies mogelijk
vastleggen, verklaren en voorspelbaar maken;

2. de regelstructuur moet daarbij zo eenvoudig mogelijk gehouden worden;

3. de taal waarin de reconstructic wordt gegeven, moet van dezelfde orde zijn als die
waarin actoren hun competenties zelf duiden; en

4. de reconstructie van het voortheoretische weten van competente actoren moet voor
deze actoren zelf herkenbaar en acceptabel zijn.

Pas als aan deze voorwaarden voldaan is, kan een reconstructie als geslaagd worden be-
schouwd. Daarbij benadrukt Habermas, dat rationele reconstructies de feitelijke intuities
van actoren, dat wil zeggen het voortheoretisch weten waarop hun gedrag binnen een prak-
tijk stoelt, weliswaar meer of minder expliciet en passend kunnen weergeven, maar nooit
kunnen weerleggen. Rationele reconstructies kunnen hoogstens de weergave of interpreta-
tie verwerpen van een bepaald regelbewustzijn en de geldende intuities daarbinnen, maar
niet deze intuities zelf. Deze behoren immers tot het ‘empirisch materiaal’ waarop een re-
constructie zelf is gebaseerd en waarvoor zij een theoretische verklaring geeft. Empirische
gegevens laten zich echter in een theorie wel verklaren, maar niet als gegevens weerleggen
of ontkennen.

Het belangrijkste verschil tussen de opvattingen van Lakatos en Habermas is, dat de laatste
tot op zekere hoogte beter met de mogelijkheid overweg kan, dat verschillende subgroepen
in de wetenschapspraktijk zowel diachronisch als in eenzelfde historische periode andere
rationaliteitsmaatstaven kunnen hanteren, terwijl Lakatos de geschiedenis van de weten-
schap achteraf met een extern en uniform rationaliteitsbegrip reconstrueert, dat betrokke-
nen voor hun eigen bijdrage aan die geschiedenis niet hoeven te herkennen of ondersteu-

4 ibid.: 368-69

16



Inleiding

nen. Zolang de geschiedenis als geheel maar zo goed mogelijk als uniform rationeel ont-
wikkelingsproces kan worden beschouwd, is het Lakatos wel goed. Daarmee is Lakatos
echter minder goed dan Habermas in staat om de wetenschapsontwikkeling ook met be-
trekking tot vigerende maatstaven van rationaliteit als een dynamisch leerproces te be-
schouwen. Om die reden is de opvatting van Habermas — hoewel die ook zijn tekortko-
mingen heeft, zoals ik in hoofdstuk 4 zal bespreken — hier prefereerbaar.

De belangrijkste methodologische aanwijzing in Habermas’ visie voor de hier voorge-
nomen reconstructie is, dat we moeten oppassen betrokkenen geen opvattingen in de mond
te leggen die zij niet geneigd zouden zijn te accepteren, of argumenten toe te schrijven die
zij in feite niet zelf hebben gebruikt. Tegelijkertijd zullen we zien dat diezelfde betrokke-
nen binnen het debat in de organisatickunde dit over en weer met grote regelmaat juist wel
doen om de fundamentele onenigheid over de regels die ‘competente’ actoren volgen of
zouden moeten volgen in hun eigen voordeel te kunnen beslissen. Het regelbewustzijn
over de goede beoefening van de organisatiekunde staat in het te analyseren debat dus zelf
principieel ter discussie inclusief de maatstaven van rationaliteit waarmee zij de historische
ontwikkeling van de organisatiekunde beoordelen. Ik stel me voor om met dit probleem
om te gaan ten eerste door voor elk van de betrokken posities, zo veel mogelijk in hun ei-
gen termen, een beschrijving te geven van de argumenten voor hun eigen opvatting over de
organisatickunde en ten tweede door te bekijken hoe partijen vervolgens elkaars positie
diskwalificeren en daarlangs hun eigen universaliteitspretenties ondersteunen. Principieel
blijft de juistheid van deze beschrijvingen echter onderhevig aan de herkenbaarheid en
acceptatie ervan voor de betrokken groepen.

17






DEELI
ORGANISATIES VAN KENNIS







HOOFDSTUK 2
INCOMMENSURABILITEIT EN HET PROBLEEM VAN
HET CRITERIUM

2.1 Inleiding

Zoals ik in het voorgaande hoofdstuk al aangaf, moet het debat dat in de organisatickunde
over incommensurabiliteit gevoerd is, als een merkwaardig verlengstuk gezien worden van
de oorspronkelijke paradigmastrijd in dit vakgebied. De standpunten over incommensura-
biliteit blijken daarin mede bepaald door de kennistheoretische ideaalbeelden van die para-
digma’s en derhalve even incommensurabel als de paradigma’s over de verhouding waar-
van zij zich uitspreken. Anders gezegd reproduceert de incommensurabiliteit van de be-
trokken paradigma’s zich blijkbaar min of meer direct op het metaniveau van het debat
over hun eigen onderlinge verhouding. Daarmee illustreert het debat precies de vicieuze
partijdigheid en circulariteit van interparadigmatische verhoudingen die Kuhn uitdrukte in
de al eerder aangehaalde stelling dat:

“when paradigms enter, as they must, into a debate about paradigm choice, their role is nec-

essarily circular. Each group uses its own paradigm to argue in that paradigm’s defense.”

Mijn opgave voor dit hoofdstuk is aannemelijk te maken dat deze vicieuze partijdigheid
inderdaad kenmerkend is voor de incommensurabele verhouding tussen paradigma’s. Dat
is immers gegeven de onenigheid over de betekenis van dit begrip geenszins algemeen
geaccepteerd. Daartoe schets ik eerst een algemeen overzicht van de paradigmatheorie van
Kuhn en van de belangrijkste veranderingen die hij in reactie op zijn critici daarin door de
jaren heen heeft aangebracht. Daaruit blijkt, dat Kuhn de strekking en de ‘radicale beet’
van zijn incommensurabiliteitsthese in tegenstelling tot wat sommigen graag zouden doen
geloven, onverkort heeft gehandhaafd (2.2). De logische structuur van het incommensura-
biliteitsbegrip, de idee dat de geldigheid van alle kennis onontkoombaar athankelijk is van
een uiteindelijk zelflegitimerende maatstaf, is direct traceerbaar tot haar oorsprong in de
anticke Griekse wiskunde, waaraan Kuhn het begrip ook heeft ontleend. Zoals ik zal laten
zien kan aan die structurele verwantschap eveneens geillustreerd worden, waarom het be-
grip voor velen zulke onverdraaglijke connotaties heeft (2.3). Scherer*® en Scherer en
Steinmann*’ hebben paradigmatische incommensurabiliteit in deze context mijns inziens
terecht in verband gebracht met het zogenaamde Miinchhausen trilemma,* dat wil zeggen
met de omstandigheid dat de wetenschap zich in haar legitimatiestructuur slechts aan de
eigen haren uit het moeras van de willekeur kan trekken door zich ofwel te baseren op een
cirkelredenering, ofwel op een oneindige regres van criteria voor criteria ofwel op een axi-
omatisch als ‘zelfevident’ gepostuleerd dogma. Het Miinchhausen trilemma is in feite een
hedendaagse versie van een reeds door Sextus Empiricus in de 2e eeuw A.D. geformuleerd

* Kuhn (1970: 94); nadruk toegevoegd.
4 Scherer (1998: 156)

*7 Scherer & Steinmann (1999: 521)

8 Albert (1958)

21



Incommensurabiliteit en het probleem van het criterium

sceptisch argument, dat bekend staat als ‘het probleem van het criterium’, de ‘dialellus’ of
de ‘vicieuze cirkel’. Hoewel Kuhn er bij mijn weten nooit directe aandacht aan heeft be-
steed, raakt dit probleem mijns inziens inderdaad aan de grondstructuur van zijn incom-
mensurabiliteitsbegrip en aan de visie die Kuhn daarmee op de inhoudelijke en historische
dynamiek van wetenschap heeft ontwikkeld (2.4). De keuze tussen paradigma’s manifes-
teert zich daardoor als een dilemma. Incommensurabiliteit is vaak gelijkgesteld en vertaald
met termen als ‘onverenigbaarheid’ of ‘onvergelijkbaarheid’. Deze interpretaties zijn ech-
ter beide onjuist. Incommensurabiliteit impliceert weliswaar de inhoudelijke onverenig-
baarheid van paradigma’s, maar beide termen zijn niet synoniem. Evenmin betekent in-
commensurabiliteit, dat paradigma’s inhoudelijk niet rationeel vergeleken zouden kunnen
worden, zoals Sankey suggereert.”” Het dilemmatische karakter van paradigmakeuze im-
pliceert zelfs rationele vergelijking, ook al kan die niet onpartijdig zijn (2.5).

2.2 De probleemgestuurde dynamiek van wetenschap

In 1989, bijna dertig jaar na de publicatie van Structure, verzucht Kuhn enigszins gelaten
dat hij het begrip paradigma nog maar zelden gebruikt, omdat hij de controle erover in
wetenschappelijke kringen klaarblijkelijk volledig verloren heeft.” Ongeveer tezelfdertijd
meldt hij echter ook, dat zijn vertrouwen in het belang van het begrip incommensurabiliteit
voor ons inzicht in de aard en ontwikkeling van wetenschap met de jaren alleen maar is
toegenomen.
“No other aspect of Structure has concerned me so deeply in the thirty years since the book
was written, and I emerge from those years feeling more strongly than ever that incom-
mensurability has to be an essential component of any historical, developmental, or evolu-
tionary view of scientific knowledge. Properly understood [...] incommensurability is far
from being the threat to the rational evaluation of truth claims that it has frequently seemed.
Rather, it’s what’s needed, within a developmental perspective, to restore some bite to the
whole notion of cognitive evaluation.” 31

Deze claim was Kuhn sinds ongeveer 1980 aan het uitwerken in een vervolg op Structure,
een nieuw boek dat hij echter voor zijn dood in 1996 niet heeft kunnen voltooien. Uit ver-
schillende andere publicaties, lezingen en essays vanaf 1970, waarvan de belangrijkste
onlangs in een postuum uitgegeven bundel zijn verzameld,’® hebben commentatoren van
Kuhn veelal opgemaakt, dat hij zijn conceptie van incommensurabiliteit, zoals uitgewerkt
in Structure, wezenlijk zou hebben gewijzigd en afgezwakt. Zoals Hoyningen echter aan-
geeft,”® hebben alle wijzigingen die hij over de jaren heeft doorgevoerd volgens Kuhn zelf
de kern van zijn theorie en zijn primaire bedoeling ermee onaangetast gelaten en figureert

9 Sankey (1994: 3)
30 Kuhn (2000: 221)
*! ibid. 91

32 Kuhn (2000)

33 Hoyningen (1993: xvii)

22



Incommensurabiliteit en het probleem van het criterium

daarin het begrip incommensurabiliteit en niet zozeer het paradigmaconcept als de centrale
categorie en belangrijkste innovatie.**

Dit accentverschil ten opzichte van de gebruikelijke weergave van Kuhns theorie is veelbe-
tekenend. Het duidt erop dat paradigma’s in de oorspronkelijke bedoeling van Kuhn per
definitie incommensurabel zijn en dat zonder deze laatste notie het paradigmabegrip zijn
wetenschapstheoretische impact eigenlijk grotendeels verliest. Voor een goed begrip van
Kuhns bedoeling in dit verband is belangrijk dat hij wetenschap, dat wil zeggen de volwas-
sen ‘normale’ wetenschapsbeoefening onder de vlag van een paradigma, zoals hij die vanaf
het begin van de moderne tijd in de succesvolle ontwikkeling van de natuurwetenschappen
exemplarisch belichaamd ziet, als een probleemgestuurde praktijk beschouwt. Kuhn
spreekt hier, zoals bekend, van puzzile solving, een gericht, volgens bepaalde werkwijzen
en aan de hand van een gezaghebbend voorbeeld zoeken naar oplossingen van vooraf ge-
stelde problemen. Binnen een paradigma kan daardoor niet om het even welk vraagstuk
aan de orde gesteld worden. Kuhn vat problemen in feite op als binnen het kader van een
paradigma legitieme vragen.® De legitimiteit van vragen wordt daarbij enerzijds bepaald
door de semantische structuur van begrippen, waarin deze vragen zijn uitgedrukt en waar-
mee al een min of meer embryonaal theoretisch kader gegeven is, maar evenzeer door de
concrete doelen en daar achter liggende waarden, waaraan de oplossing van deze proble-
men wordt verondersteld bij te dragen.

Consequentie hiervan is dat een paradigma méér is dan een theorie, eventueel uitgebreid
met de vaak impliciete metafysische veronderstellingen ervan. Deze vaak gedebiteerde
misvatting beperkt het paradigmabegrip ten onrechte tot de inhoudelijke component ervan.
Naast de theoretische inhoud onderkent Kuhn evenzeer een praktische component aan pa-
radigma’s. Paradigma’s hebben daardoor niet alleen betrekking op een bepaald deel of
aspect van de werkelijkheid, dat onderzocht wordt, maar ook op de praktijk van de weten-
schapsbeoefening, waarlangs theorieén worden geproduceerd, en op de waarden waardoor
die praktijk wordt aangestuurd. Ze gaan dus niet alleen over het product maar ook over het
productieproces van wetenschap, niet alleen over definities in maar ook over definities van
wetenschap. In die zin beschouwt Kuhn een paradigma als “a strong network of commit-
ments” *° en zelfs als “an inextricable mixture” *’ van conceptuele, theoretische, instru-
mentele en methodologische overtuigingen, waaraan een wetenschappelijke gemeenschap
zich voor bepaalde tijd gebonden acht en waaraan zij voor een bepaalde tijd de mo-
delproblemen en -oplossingen ontleent die een coherente onderzoekstraditie mogelijk ma-
ken.*® Deze modelproblemen en -oplossingen definiéren voor de betreffende groep de cri-
teria van wetenschappelijke relevantie, kwaliteit en succes, waaraan men zijn prestaties
afmeet. De acceptatie van een nieuw paradigma behelst daarmee niet alleen de overgang
naar een nieuwe inhoudelijke theorie, maar noodzaakt ook tot een herdefinitie van de be-

> Kuhn (2000: 228)
33 Kuhn (1970: 5)
% ibid. 42

*7 ibid. 109

> ibid. viii, 10

23



Incommensurabiliteit en het probleem van het criterium

trokken wetenschap, dat wil zeggen van de “rules and standards of scientific practice”.”® In

een passage, waarin Kuhn op zoek is naar de typische verschillen tussen paradigma’s, stelt

hij:
“But paradigms differ in more than substance, for they are directed not only to nature but
also back upon the science that produced them. They are the source of the methods, problem-
field, and standards of solution accepted by any mature scientific community at any given
time. As a result, the reception of a new paradigm often necessitates a redefinition of the cor-
responding science. Some old problems may be relegated to another science or declared en-
tirely unscientific. Others that were previously non-existent or trivial may, with a new para-
digm, become the very archetypes of significant scientific achievement. And as the problems
change, so, often, does the standard that distinguishes a real scientific solution from a meta-
physical speculation, word game, or mathematical play.” 60

Paradigma’s zijn daardoor, zo vervolgt Kuhn nog in dezelfde alinea:

“[...] not only incompatible, but often actually incommensurable with [one another].” 61

Deze passage suggereert sterk, dat Kuhn het begrip incompatibiliteit (logische onver-
enigbaarheid) reserveert voor de inhoudelijke strijdigheid van paradigma’s, terwijl ze pas
incommensurabel worden, als ze ook van elkaar verschillen in de te stellen kwaliteitseisen
aan de wetenschappelijke onderzoekspraktijk. In het verlengde van dit brede paradigmabe-
grip onderscheidt Kuhn vervolgens drie aspecten aan de incommensurabiliteit van para-
digma’s. Deze betreffen de waarneming (perceptuele incommensurabiliteit), de taal (se-
mantische incommensurabiliteit) en de achterliggende waarden (axiologische incommen-
surabiliteit), waaruit paradigma’s zijn opgebouwd.
Perceptuele incommensurabiliteit houdt volgens Kuhn in, dat voorstanders van ver-
schillende paradigma’s tot op zekere hoogte in verschillende werelden lijken te leven.
Kuhn zegt:

“In a sense that I am not able to explicate further, the proponents of competing paradigms

practice their trades in different worlds. [...] two groups of scientists see different things

when they look from the same point in the same direction. [...] that is not to say that they can

see anything they please. Both are looking at the world and what they look at has not

changed. But in some areas they see different things and they see them in different relations

one to the other.”

Het onderscheid tussen een wereld zien en naar een wereld kijken duidt erop dat Kuhn hier
analoog aan Kant twee verschillende concepties van de werkelijkheid hanteert.”® Enerzijds
is er een noumenale werkelijkheid zoals die onafthankelijk van onze waarneming objectief
bestaat. Dit is de wereld waar we naar kijken. Anderzijds is er de fenomenale werkelijk-
heid zoals die in de waarneming aan ons verschijnt. Dit is de wereld die we zien. De objec-
tieve werkelijkheid weerhoudt ons om er in de wetenschap maar wat op los te fantaseren,
maar tegelijk vooronderstelt onze waarneming ervan, dat we over begrippen of een taal

* ibid. 11

% ibid. 103

1 loc. cit.

52 ibid. 150

% Hoyningen (1993: 31, 201)

24



Incommensurabiliteit en het probleem van het criterium

beschikken, waarmee we zintuiglijke indrukken tot zinvolle waarnemingen kunnen organi-
seren. Die waarnemingstaal blijkt nu, zoals Kuhn telkenmale benadrukt, per paradigma te
verschillen. Onderzoekers kijken naar hetzelfde, maar zien iets anders, omdat ze hun (bij
veronderstelling gelijke) zintuiglijke indrukken anders organiseren of middels waarne-
mingsbegrippen classificeren. Ze hechten er andere betekenis aan. In die zin is onze waar-
neming altijd al theoretisch voorgestructureerd.
Zowel Hoyningen als Sankey verbinden hier de terechte conclusie aan, dat perceptuele
incommensurabiliteit in feite als een afgeleide moet worden beschouwd van semantische
incommensurabiliteit, dat wil zeggen van de verschillende talen of begrippenkaders die in
concurrerende paradigma’s gebruikt worden.** Kuhn verstaat onder semantische incom-
mensurabiliteit, dat aanhangers van concurrerende paradigma’s tot op zekere hoogte ver-
schillende talen spreken en daardoor steeds langs elkaar heen praten. Hoewel zij vaak de-
zelfde termen bezigen, worden ze anders gebruikt. Woorden, begrippen en experimenten
komen daardoor in een andere relatie tot elkaar te staan.

“Within [a] new paradigm, old terms, concepts and experiments fall into new relationships

one with the other. The inevitable result [...] is a misunderstanding between the two compet-

ing schools. [...] Communication across the revolutionary divide is inevitably partial.” 6

Er bestaat volgens Kuhn inhoudelijk een zodanige conceptuele of semantische dispariteit
tussen paradigma’s, dat verschillende theorieén niet zonder verlies of verandering van be-
tekenis in dezelfde taal kunnen worden uitgedrukt. Er is sprake van wederzijdse onvertaal-
baarheid. Hier betekent geen gemeenschappelijke maatstaf volgens Kuhn dus vooral geen
gemeenschappelijke taal.*® De semantische dispariteit tussen paradigma’s betekent volgens
Kuhn echter niet, dat voorstanders van verschillende paradigma’s elkaar niet kunnen be-
grijpen of niet kunnen communiceren. In debat met elkaar kunnen paradigmatische oppo-
nenten deze dispariteit voor een groot deel in kaart brengen en kunnen ze elkaars argumen-
ten in grote lijnen begrijpen.®” Daaruit volgt echter niet dat er, geplaatst voor de keuze tus-
sen paradigma’s, een objectieve of paradigmatisch neutrale manier is om die keuze logisch
af te dwingen. Geplaatst voor de vraag of de ene paradigmatische taal beter is dan de an-
dere, zijn er geen onafthankelijke criteria om die vraag te beantwoorden. In die zin is de
communicatie tussen paradigma’s niet in de eerste plaats ‘partial’ in de betekenis van on-
volledig, maar van partijdig. Deze evaluatie doet immers onvermijdelijk beroep op waar-
deringsmaatstaven die niet de objectiviteit, maar de relevantie van feiten en problemen
betreffen. Debatten tussen paradigma’s betreffen daarmee altijd mede de vraag welke pro-
blemen het belangrijkst zijn om op te lossen en welke feiten daarvoor het meest significant
zijn. Als theorieén de landkaarten zijn, waarmee een onderzoeker zich kan oriénteren in
een bepaald veld van verschijnselen, dan voorziet een paradigma onderzoekers:

% Hoyningen (1993), Sankey (1994)
% Kuhn (1970: 149)

6 Kuhn (2000: 36)

7 Kuhn (1970: 202)

25



Incommensurabiliteit en het probleem van het criterium

“[...] not only with a map but also with some of the directions for map-making. [...] There-
fore, when paradigms change, there are usually significant shifts in the criteria determining
the legitimacy both of problems and of proposed solutions.” 68

Paradigma’s hanteren dus ook verschillende maatstaven in axiologische zin. Via de taak-
lijst van op te lossen problemen postuleren verschillende paradigma’s volgens Kuhn ook
andere concrete maatstaven van wetenschappelijkheid, dat wil zeggen andere criteria van
wetenschappelijke relevantie, kwaliteit en succes, waarmee wetenschappelijke prestaties
beoordeeld worden.
“[TThe proponents of competing paradigms will often disagree about the list of problems that
any candidate for paradigm must resolve. Their standards or their definitions of science are
not the same.” &

Dit aspect van incommensurabiliteit blokkeert met name een logisch dwingende keuze
tussen paradigma’s, omdat deze standaarden volgens Kuhn als waarden en niet als algo-
ritmische beslissingsregels moeten worden opgevat. Niet alleen behelst de overgang naar
een ander paradigma daarmee een verandering van wat Kuhn in navolging van Quine de
ontologische bindingen zou noemen die aan een paradigma zijn gekoppeld, waardoor de
wereld om ons heen er ook in waarnemingspsychologische zin ‘anders uitziet’, maar ook
de manier van werken, de ‘wereld van de wetenschap’ als beroepspraktijk is na een para-
digmaswitch niet meer dezelfde als ervoor.”

Kuhns opvattingen over incommensurabiliteit hebben in de filosofie en de organisatie-
kunde veel stof doen opwaaien. Vooral de consequenties voor de status van de wetenschap
als rationele onderneming, voor de mogelijkheid van interparadigmatische bemiddeling en
verzoening en voor de relativiteit van wetenschappelijke kennis zijn voortdurend onder-
werp van geschil geweest. Postmodern angehauchte filosofen en organisatiekundigen heb-
ben hier soms een mate van irrationaliteit en relativisme omarmd die Kuhn nooit voor ogen
heeft gestaan. Meer traditioneel positivistisch georiénteerde modernisten hebben Kuhn
soms precies datzelfde verweten en ter bestrijding daarvan geprobeerd een strikt empiris-
tisch wetenschapsprogram te redden. Sommigen hebben in Kuhns latere werk zelfs ge-
meend hiervoor steun te kunnen vinden.

Kuhn zelf beschouwt dergelijke misrepresentaties van zijn ideeéngoed echter precies als
prototypes van de effecten die hij met zijn theorie heeft willen verklaren.”! Wijzigingen die
Kuhn in zijn theorie heeft doorgevoerd moeten volgens hem eerder als een (broodnodige)
concretisering en precisering ervan en van het begrip incommensurabiliteit daarbinnen
worden opgevat dan als een verzwakking. Twee van die wijzigingen zijn voor mijn doel in
deze analyse van bijzonder belang.

De eerste wijziging betreft Kuhns opvatting over de evolutionaire verhouding tussen para-
digma’s. In Structure schetste Kuhn de ontwikkeling van wetenschap nog exclusief als een
opeenvolging van paradigma’s. Kuhn vatte de evolutie van kennis daar nog diachronisch
als een proces van ‘mutatie’ op, waarbij één paradigma tijdens een wetenschappelijke re-

%8 ibid. 109.
% ibid. 148.
70 Vgl. Raven (1994)
! Kuhn (2000: 124)

26



Incommensurabiliteit en het probleem van het criterium

volutie vervangen wordt door een ander en zo een nieuwe periode van ‘normale’ weten-
schap inluidt. Met de jaren is hij deze dynamiek analoog aan biologische evolutie echter
steeds meer als een proces van ‘speciation’ of intellectuele variatie gaan beschouwen, dat
wil zeggen als een ontwikkeling van nieuwe kennisgebieden naast reeds bestaande.
“After a revolution there are usually (perhaps always) more cognitive specialties or fields of
knowledge than there were before. Either a new branch has split off from the parent trunk [...
or] else a new specialty has been born at an area of apparent overlap between two preexisting
specialties [...]. At the time of its occurrence this second sort of split is often hailed as a re-
unification of the sciences [...]. As time goes on, however, one notices that the new shoot
seldom or never gets assimilated to either of its parents. [...] Over time a diagram of the evo-
lution of scientific fields, specialties, and subspecialties comes to look strikingly like a lay-
man’s diagram for a biological evolutionary tree.” 7

Kuhn neemt hiermee ondubbelzinnig afstand van diegenen die in zijn opvattingen nog de
hoop besloten zagen, dat incommensurabiliteit slechts een tijdelijke afflictie van de ver-
houding tussen paradigma’s zou zijn en zij uiteindelijk nog zouden kunnen convergeren.”
Kuhn drijft die hoop, zij het zelf met gemengde gevoelens, radicaal uit. Incommensurabili-
teit blijkt nu veeleer een permanent kenmerk van de verhouding tussen cognitieve specia-
lismen of paradigma’s, dat noodzakelijk is voor het realiseren van wetenschappelijke
vooruitgang.™ Dat specialismen een eigen jargon hebben dat de basis verschaft voor zowel
de uitvoering als de beoordeling van hun onderzoek en waardoor zij zich blijvend kunnen
isoleren van andere specialismen is volgens Kuhn de essentiéle voorwaarde voor kennis-
ontwikkeling, zoals dergelijke nichevorming dat ook is in de biologische evolutie. Kuhn
ontleent hier directe inspiratie aan het werk van de wetenschapshistoricus Biagioli die de
analogie tussen wetenschappelijke en biologische evolutie treffend heeft uitgewerkt.”” Bia-
gioli komt op grond van zijn onderzoek tot de conclusie dat incommensurabiliteit als een
soort wederzijdse intellectuele steriliteit kan worden opgevat analoog aan de onderlinge
steriliteit tussen nauw verwante diersoorten (schapen en geiten bijvoorbeeld) die er met
name toe dient om de integriteit van de soort te bewaken. Verwante paradigma’s of specia-
lismen die in ongeveer dezelfde wetenschappelijke omgeving opereren, zullen integratie of
assimilatie met hun rivalen op gelijksoortige wijze proberen te voorkomen om hun eigen
socio-professionele identiteit te beschermen. Men keert elkaar in feite doelbewust de rug
toe en zal daarbij het gebruik van allerlei retorische en politicke middelen niet schuwen,
niet omdat toenadering principieel onmogelijk is (want dan was dat helemaal niet nodig),
maar juist om wederzijdse toenadering te voorkomen. Dat heeft Biagioli aan de casus van
de strijd tussen Galilei en een aantal aristotelische fysici uit Pisa over het drijvend vermo-
gen van objecten in water overtuigend laten zien. Kruisbestuiving tussen paradigma’s of
specialismen is dus niet principieel onmogelijk, maar wordt vaak bewust gemeden, omdat
het de rechtvaardiging van gemaakte intellectuele keuzes vertroebelt en de uitwerking van
de belofte van die keuzes belemmert. Kuhn, die in Structure de ‘single-mindedness’ al had
benadrukt die nodig is voor de inhoudelijke ontwikkeling van een paradigma, verklaart

7 ibid. 97-99.
3 Vgl. Donaldson (1985: 39)
74 Kuhn, loc.cit.

7 Biagioli (1989)

27



Incommensurabiliteit en het probleem van het criterium

deze beperkte interactie tussen specialismen en paradigma’s nu tot een algemeen beginsel
van kennisontwikkeling, “a consequence of first principles” en “a precondition for the rati-
onality of evaluation” waarlangs hij middels het begrip incommensurabiliteit de “cognitive
bite and authority” van de wetenschappen wil herstellen.”®

Dat brengt mij bij de tweede belangrijke verandering die sinds 1970 in Kuhns werk kan
worden herkend. Dit betreft zijn bijna exclusieve concentratie op een taalkundige uitwer-
king van het incommensurabiliteitsbegrip, dat wil zeggen op het semantische aspect ervan,
waaraan hij het axiologische aspect expliciet ondergeschikt verklaart. In een voetnoot bij
een terugblik op zijn oorspronkelijke visie op incommensurabiliteit in relatie tot die van

Feyerabend stelt hij in 1982:
“I spoke also of differences in ‘methods, problem-field, and standards of solution’ [...],
something I would no longer do except to the considerable extent that the latter differences
are necessary consequences of the language-learning process.” m

Velen hebben deze opmerking, samen met Kuhns constatering dat zijn incommen-
surabiliteitsthese altijd veel bescheidener was bedoeld dan critici hebben gedacht, omdat
incommensurabiliteit tussen theorieén zich volgens hem gewoonlijk zou beperken tot “a
small subgroup of (usually interdefined) terms” waardoor er alleen sprake is van ‘locale’
incommensurabiliteit,” als een duidelijke knieval beschouwd waarmee Kuhn de radicale
‘beet’ van zijn these zou hebben opgegeven. Kuhn is het daar getuige de bovengenoemde
visie op de ontwikkelingsdynamiek van specialismen duidelijk niet mee eens. Locale (se-
mantische) incommensurabiliteit verandert weinig aan de kracht van zijn stelling. Maar ik
ben geneigd de axiologische component van zijn stelling toch niet als slechts een afgeleid
effect van het semantische aspect te beschouwen. Leidende waardemaatstaven voor de
evaluatie van wetenschappelijke kennisaanspraken eisen mijns inziens zeker in de sociale
wetenschappen en in het bijzonder binnen het incommensurabiliteitsdebat in de organisa-
tiekunde een autonome invloed op, die niet volledig kan worden gereduceerd tot een se-
mantische kwestie over de definitie van termen. De vraag waarom we één conceptueel
kader boven een ander zouden moeten prefereren is in de sociale wetenschappen tevens
gekoppeld aan een ideaal over de praktische functie van wetenschap in de maatschappij,
over de manier waarop wetenschap ons in staat stelt het maatschappelijk leven te organise-
ren. Een dergelijk ideaal mag in de natuurwetenschappen zelfs over de grenzen van para-
digma’s en specialismen heen breed geaccepteerd zijn en daarom weinig verschil maken,
in de sociale wetenschappen en de organisatiekunde spelen dergelijke ideologische ver-
schillen wel degelijk een bepalende rol in wat paradigma’s ten diepste van elkaar onder-
scheidt. Het zijn niet alleen semantische keuzes die al of niet indirect evaluatiemaatstaven
voor wetenschappelijke kennis en criteria voor wetenschappelijke rationaliteit bepalen,
maar ook min of meer ‘ideologisch gekleurde’ evaluatiemaatstaven en rationaliteitsopvat-
tingen die op eigen kracht bepaalde semantische keuzes, bepaalde visies op de aard van
sociale verschijnselen en de beschrijving daarvan in de hand werken.

76 Kuhn, loc. cit.
7 ibid. 34.
78 ibid. 36.

28



Incommensurabiliteit en het probleem van het criterium

Kuhn heeft zich over de aard van de sociale wetenschappen en een mogelijk principieel
verschil met de natuurwetenschappen in dit opzicht nooit gezaghebbend durven uitlaten.”
Weliswaar onderkent hij in zijn eigen analyse van de natuurwetenschappen achteraf een
uitgesproken ‘hermeneutische’ inslag, maar waar het werk van natuurwetenschappers on-
danks de noodzakelijke veronderstelling van een hermeneutische basis (een paradigma) op
zichzelf gewoonlijk niet hermeneutisch is maar gericht op het oplossen van experimentele
puzzels, lijken de sociale wetenschappen volgens Kuhn wel ‘door en door’ hermeneutisch.
De puzzels zijn hermeneutisch. Het vinden van nieuwe en diepzinniger interpretaties voor
sociale verschijnselen lijkt hier het erkende doel van het spel.* Kuhn kan daarmee en met
de deels ideologische inzet ervan maar moeilijk uit de voeten. Dat neemt echter niet weg,
dat naar mijn inzicht axiologische incommensurabiliteit niet zomaar tot semantische kan
worden herleid, in beginsel ook niet in de natuurwetenschappen.® Ja zelfs, als het erop aan
zou komen, zou ik het primaat in tegenstelling tot Kuhn eerder bij de axiologische dan bij
de semantische component leggen. Als de verschillen tussen paradigma’s immers niet ver-
der zouden gaan dan zuiver semantische kwesties over de vraag hoe bepaalde begrippen in
een wetenschapsgebied gedefinieerd zouden kunnen of moeten worden, dan zou nauwe-
lijks begrijpelijk te maken zijn waarover intellectuele opponenten zich zodanig kunnen
opwinden, dat zij andersdenkenden zelfs het licht in de ogen niet gunnen als het om het
lidmaatschap van de wetenschappelijke gemeenschap gaat. Het feit dat paradigmaverschil-
len als definities van wetenschap tevens pretenties en aanspraken inhouden, op grond
waarvan men zich liberhaupt wetenschappelijk competent mag noemen, geeft aan dat er
meer op het spel staat dan pure semantiek en dat hier een autonome ‘kennispoliticke wils-
vorming’ over de juiste uitoefening en praktische betekenis van wetenschap mede bepa-
lend is.*? Een dergelijk externalistisch motief heeft Kuhn, hoewel hij zich bewust was van
het mogelijke belang ervan, echter niet of nauwelijks in zijn theorie verdisconteerd en hij
heeft zichzelf altijd als een “pretty straight internalist” beschouwd.®

2.3  De historische wortels van het incommensurabiliteitsbegrip

Kuhns internalistische grondhouding maakt weliswaar begrijpelijk waarom hij zich, deels
wellicht gevoed door een eigen gevoel van onbehagen over de implicaties van zijn theorie
voor de rationaliteit van het wetenschapsbedrijf, in later jaren voornamelijk heeft gecon-
centreerd op een semantische uitwerking van incommensurabiliteit. Ze maakt het echter
niet gemakkelijk om te laten zien, hoe en waarom paradigma’s zich inderdaad fundamen-
teel partijdig tot elkaar verhouden en wat hiermee voor de rationaliteit van de wetenschap
op het spel staat. De vroegste geschiedenis van het incommensurabiliteitsbegrip maakt

7 ibid. 216v.
80 ibid. 222.

81 7o hebben vraagstukken van fechnology assessment en ideologische reacties op de wereldwijde
milieuproblematiek via hun verbondenheid met politick-economische twistpunten de constitutieve
doelen van de natuurwetenschappen, zij het voorlopig in de marge, allerminst ongemoeid gelaten
(vgl. Kunneman 1986: 286v).

82 Habermas (1984: 176)
8 Kuhn (2000: 287-88)

29



Incommensurabiliteit en het probleem van het criterium

echter duidelijk, dat hier inderdaad van een fundamenteel kennispolitiek c.q. ‘normatief’
probleem sprake is, waardoor de standaardvariantie tussen paradigma’s, het gegeven dat de
geldigheid van kennis onvermijdelijk afthankelijk is van daaraan gestelde maatstaven, toch
een prioriteit opeist die voor Kuhns fascinatie met dit begrip bepalend is. Dat brengt ons
echter in relatief diep filosofisch vaarwater.

Kuhn heeft het begrip incommensurabiliteit direct aan de wiskunde ontleend.™ In dit vak-
gebied is het bekend sinds de vijfde eeuw voor Christus in relatie tot de ontdekking van
onmeetbare getallen. Deze ontdekking wordt tegenwoordig algemeen toegeschreven aan
ene Hippasus van Metapontum, een leerling van Pythagoras. Kortweg komt de ontdekking
van Hippasus erop neer, dat hij op grond van de stelling van Pythagoras kon bewijzen dat
de lengtes van de zijde en de diagonaal van een vierkant niet volledig kunnen worden uit-
gedrukt in dezelfde meeteenheid en daardoor onderling onmeetbaar zijn. Beide lengtes
hebben zogezegd geen gemeenschappelijke maat (in het Grieks: a — sym — metros) en vor-
men bijgevolg ‘incommensurabele’ grootheden.* Hierdoor kan het verschil ertussen niet
exact bepaald worden, zelfs als dat verschil duidelijk waarneembaar is. Voor ons is dit een
nogal rechtlijnig bewijs voor het bestaan van onmeetbare getallen, waarmee we als getallen
met oneindige decimalen van jongs af aan pragmatisch hebben leren omgaan. Toch gold
het bewijs vanwege zijn wiskundige en vooral filosofische implicaties lange tijd als bij-
zonder schokkend en wordt het tot op de dag van vandaag als een van de meest fundamen-
tele ontdekkingen in de geschiedenis van de wetenschap beschouwd.

Op filosofisch terrein ondermijnde de ontdekking van onmeetbare getallen immers de
meest invloedrijke en gekoesterde filosofische erfenis van Pythagoras. Het gaat hier om de
idee van de wereld of natuur als een volmaakt georganiseerde en harmonieuze kosmos, als
de volmaakt afgestemde ordening van alle dingen op elkaar, zoals de facetten van een ju-
weel, of in Kantiaanse termen als “het (dynamisch) mathematische geheel van alle feno-
menen en de totaliteit van hun synthese, zowel in het groot als in het klein”.* Deze notie
stond bij Pythagoras in nauw verband met het begrip peras, dat begrenzing betekent. Vol-
gens Pythagoras was ieder ding, ieder organisch geheel in zijn ordening en in de harmonie
van zijn elementen noodzakelijkerwijs begrensd en werd hierdoor zijn felos (einde, be-
stemming, doel) bepaald. Het onbegrensde daarentegen werd als a-teles beschouwd: doel-
loos, zonder einde en onvolkomen.®” Voor Pythagoras verschafte de notie van de kosmos
op deze manier aan alle dingen in het universum een bepaalde plaats, functie en waarde.

8 ibid. 35, 189.

8 Het bewijs is overigens eenvoudig (vgl. Russell 1984: 49). Van een vierkant met zijde p en dia-
gonaal ¢ is volgens Pythagoras het kwadraat van de diagonaal gelijk aan twee
keer het kwadraat van de zijde, zodat ¢* = 2p*. Als p en ¢ nu onderling meet-
baar zouden zijn, dan moet hun verhouding gelijk zijn aan een breuk a/b,
waarbij de grootste gemene deler van a en b gelijk is aan 1 en a en b dus niet
beide even kunnen zijn. Ook hier geldt, dat b? = 24%, dus is b* even, dus is b
even, dus moet a oneven zijn. Maar als b even is, dan is b = 2n en b* = 4n”.
Nu is b* = 24, dus 2a* = 4n%, dus a® = 21%, dus is @* even, dus moet a even
zijn. Maar «a kan niet tegelijk even en oneven zijn, dus moeten p en g wel
onderling onmeetbaar zijn.

8 Kant KrV (A418/B446)

87 Guthrie (1967: 38)

30



Incommensurabiliteit en het probleem van het criterium

Voor de mensheid in het bijzonder was daaraan fundamenteel de kennistheoretische belof-
te verbonden, dat de mens als harmonieus onderdeel van deze kosmos op grond van zijn
redelijke vermogens de orde van het universum vermag te doorgronden en met die kennis
zijn eigen ‘kosmische bestemming’ kan bereiken. Als we maar mogen veronderstellen, dat
er een organisatie zit achter de verbluffende en chaotische diversiteit van gewaarwordin-
gen die wij dagelijks ondervinden, dan mogen we ook hopen deze te kunnen begrijpen en
kunnen we weten wat te doen. Op deze manier brengt het begrip kosmos bij Pythagoras
typisch de noties van organisatie, harmonie en doel, van waarheid, schoonheid en goedheid
samen en heeft het door de eeuwen heen een enorme invloed gehad op elk voorstelbaar
gebied van het westers denken, niet in de laatste plaats in wetenschap en politiek.

Het bewijs van incommensurabiliteit ondergraaft de hoop en de belofte die aan deze Pyt-
hagoreische kosmologie is verbonden echter radicaal. Hippasus’ bewijs dwingt ons in feite
toe te geven, dat het menselijk kenvermogen blijkbaar niet zo goed op het universum is
afgestemd, dat men zelfs maar de relatie kan bepalen tussen de meest alledaagse groothe-
den, zoals de lengtes van de zijden en diagonaal van een vierkant. Ir-rationale getallen
gaan de greep van de rede in deze zin letterlijk en fundamenteel te boven, waardoor het
menselijk kenvermogen in de diepst mogelijke betekenis niet ‘in harmonie’ blijkt met de
natuur. Dit betekent tevens de genadeslag voor Pythagoras’ visie op de morele bestemming
van de mensheid. Nussbaum® constateert dan ook dat de noties van meetbaarheid en in-
commensurabiliteit op deze manier geladen zijn met zware en onontwarbare metafysische,
epistemologische en ethische connotaties die ook in het moderne denken in visioenen van
een mathesis universalis en de hoop op de ontrafeling van de geheimen van de natuur more
geometrico nog markant doorklinken. Het hebben van een bepaalde maat (en daarmee een
grens en een doel) impliceert dat iets tastbaar, kenbaar, in orde en goed is; de in het begrip
incommensurabiliteit onderkende ‘mateloosheid’ daarentegen maakt iets ongrijpbaar, af-
grondelijk, bedreigend en slecht.

De voorstelling van de werkelijkheid als een kosmische ‘organisatie’ is natuurlijk een pro-
jectie. Ze is slechts ‘een idee van de rede’.*’ De organisatie van het universum is geen feit,
geen direct product van een empirische gewaarwording. De kosmos bestaat dan ook niet
anders dan als een gedachte organisatie. Maar het is wel een bijzonder krachtig en indrin-
gend denkbeeld, dat ook in onze tijd, hoewel door de voortschrijdende rationalisering van
ons wereldbeeld ontdaan van al te prominente ethische connotaties, bepalend is voor onze
meest centrale wetenschappelijke verwachtingen en intellectuele waarden. Zonder de a
priori veronderstelling van een georganiseerde werkelijkheid lijkt er voorbij het concrete
bewustzijn van afzonderlijke gewaarwordingen zelfs niets te weten, verklaren of voorspel-
len. En het is moeilijk in te zien, hoe de mensheid zich zonder die kennis zou kunnen red-
den. Op epistemologisch niveau verschaft het kosmosbegrip de wetenschap daarmee haar
raison d’étre, namelijk om in de begripsmatige ordening van gewaarwordingen tot kennis
de organisatie van de werkelijkheid zo volledig mogelijk weer te geven. Het is constitutief
voor haar ideaal om tegenover de gefragmenteerdheid van het alledaagse weten en ervaren
een coherent en samenhangend geheel van alle kennis op te bouwen. Het belooft, kortom,
dat het mogelijk is om waarheid van dwaling te onderscheiden, om in het geheel van onze
alledaagse opvattingen en overtuigingen het kaf van het koren te scheiden en zo middels de

88 Nussbaum (1986: 107)
8 Vgl. Lyotard (1991: 34-40) die deze Kantiaanse gedachte terecht onderstreept.

31



Incommensurabiliteit en het probleem van het criterium

organisatie van kennis in de wetenschap deze kennis eenduidig en praktisch vruchtbaar te
maken. Daarin ligt tevens de grondslag voor het geloof in de koppeling van wetenschappe-
lijke en maatschappelijke vooruitgang, zoals die in het ‘unum, verum, bonum’ van positi-
vistische wetenschapsopvattingen altijd een centrale rol heeft vervuld.

Met dit ideaal van de wetenschap als objectieve en eenduidige organisatie van alle kennis,
waarin de structuur van de kosmos weerspiegeld wordt, staat het begrip incommensurabili-
teit zoals het door Kuhn is gelanceerd, ook nu nog scherp op gespannen voet, op gelijk-
soortige wijze als dat bij Hippasus het geval was, al ligt het antagonisme bij Kuhn mis-
schien wat subtieler. Deze ontkent immers niet de legitimiteit van het kosmosbegrip, maar
door de problematisering van een theorieneutrale empirische basis ontneemt hij die kos-
mos wel zijn onafhankelijke metafysische status en geeft hij de organisatie ervan weer zijn
puur menselijke, talige maat. Tedere voorstelling ervan wordt bij Kuhn weer een begrips-
matig opgelegde organisatie, een “strenuous and devoted attempt to force nature into the
conceptual boxes supplied by professional education.””® Daarmee wordt de verantwoorde-
lijkheid voor de waarheid van onze kennis weer onvervreemdbaar de onze, exemplarisch
belichaamd in de doelen die wij aan de wetenschap stellen, in de problemen die we ermee
proberen op te lossen en in de criteria die we daaraan stellen. Kuhn stelt daardoor een prin-
cipi€le grens aan de definitieve organiseerbaarheid van alle kennis en aan onze verwach-
tingen ten aanzien van de wetenschap in het algemeen. Kennis, wetenschappelijk en alle-
daags, kan weliswaar gezien worden als de conceptuele organisatie van verschijnselen en
een paradigma als een specifieke ordening van aldus geproduceerde kennis, maar er blijkt
niet slechts één organisatie hiervan mogelijk. Het verschil tussen paradigma’s wordt er nu
juist door bepaald, dat zij klaarblijkelijk verschillende, zelfs onverenigbare, criteria voor
kennisproductie hanteren, waarvan niet objectief kan worden beslist welke de beste is. De
wetenschapstheorie, als een soort organisatickunde van menselijke kennis en ervaring,
biedt daarvoor geen in concreto dwingende criteria en kan dat ook niet. Elk paradigma
hanteert hier zijn eigen, niet noodzakelijkerwijs verenigbare principes en dit bepaalt hun
incommensurabiliteit. Tegenover het eenheidsideaal van het positivisme wordt hierdoor
een onreduceerbaar, min of meer antagonistisch pluralisme in de wetenschapspraktijk in-
gevoerd en verdedigd.

Precies in deze oppositie tussen eenheid en pluraliteit manifesteert zich rond het incom-
mensurabiliteitsprobleem in onze visie op wetenschap en rationaliteit een fundamenteel
axiologisch probleem, dat middels de vraag naar de organiseerbaarheid van de criteria voor
betrouwbare kennis niet minder dan de praktische betekenis van wetenschap voor het men-
selijk leven tot inzet heeft. Nussbaum onderkent hierin een prominent ethisch thema dat
dwars door de westerse filosofie heenloopt, namelijk de verwoede aspiratie van de mens
tot rationele zelfredzaamheid tegenover het toeval (fucheé), de contingentie van het bestaan
die het leven van de mens enerzijds zo kan verrijken, maar hem tegelijk zo enorm kwets-
baar maakt voor verlies en lijden.”' Bij de Griekse tragediedichters en filosofen ziet zij dit
thema de vorm aannemen van de vraag hoe een goed leven noodzakelijkerwijs bepaald
wordt door een pluraliteit van contingente waarden, door hun mogelijke incommensurabi-
liteit en door de rol die onze passies daarbij spelen. Hoe rijker iemands schema van waar-
den en hoe gedrevener die worden nagestreefd, des te groter immers de kans is dat ze on-

% Kuhn (1970: 5)
! Nussbaum (1986)

32



Incommensurabiliteit en het probleem van het criterium

der omstandigheden met elkaar in conflict kunnen komen en mensen voor tragische keuzes
plaatsen, waarin men de kool en de geit niet kan sparen. De Grieken hebben dit probleem
altijd intiem verbonden met het karakter, de functie en de grenzen van de menselijke ratio-
naliteit en wetenschap. Met name aan Plato, exemplarisch in diens dialoog Protagoras,
schrijft Nussbaum het ontwerp toe van een ‘science of practical deliberation’ die een radi-
caal einde belooft te maken aan de kwetsbaarheid van de mens ten opzichte van het lot, een
techné waarin naar Pythagoreisch model alle waarden als meetbaar, vergelijkbaar en in
harmonie met elkaar worden voorgesteld. Bij monde van Socrates moet een dergelijke
wetenschap volgens Plato wel de nobelste en meest nastrevenswaardige van alle zijn, om-
dat het hier om een wetenschap gaat die ons niet alleen vertelt hoe wij de gebeurtenissen
om ons heen op waarde moeten schatten, maar die tegelijk ook orde schept in het palet van
waarden waarmee we dat doen, en die ons zo helpt om onze emoties en ambities in be-
dwang te houden, waardoor ze pas echt levensreddend kan zijn.
“Such a science would offer several important advantages. First, things different in kind would
become commensurable, as ungraspable qualitative differences are reduced to quantitative dif-
ferences. [Moreover,] we readily grasp the relevance of measurement to the removal of serious
value conflict. For instead of choosing, under circumstantial pressure, to neglect a different
value with its own separate claims, one will merely be giving up a smaller amount of the same
thing. This seems far less serious. And commensurability may be relevant to the elimination of
our other problems as well. For if we really saw all ends as different quantities of one and the
same thing, we would be likely to feel differently about them. This could modify our attach-
ment to the vulnerable and our motivations for acts of passional disorder.” 92

Toch is volgens Nussbaum de belofte van deze Platoonse voorloper van een utilistische
praktische wetenschap voor veel denkers altijd omkleed gebleven met een diep onbehagen.
Want hoe kunnen we weten, hoe die monolithische hiérarchie van waarden er uiteindelijk
uit moet zien en met welk concreet criterium, met welke methode we telkens weer in enig
(schijnbaar) waardeconflict de betrokken waarden op één noemer kunnen brengen? Vol-
gens velen, met Aristoteles voorop, is Plato’s visie in dit opzicht veel te pretentieus en
zelfs gevaarlijk, omdat ze het vermogen van de menselijke rationaliteit in alledaagse be-
sluitvormingscontexten ernstig overschat en daardoor voor de praktijk elke realiteitswaar-
de mist. De techne die Plato voorstelt is niet alleen geinspireerd door een kosmisch harmo-
niemodel, maar vereist voor haar concrete toepassing in feite ook een ‘God’s eye point of
view’, waarover wij alleen dogmatisch kunnen pretenderen te beschikken, maar dat wij als
mens nooit echt kunnen innemen. In die zin is deze fechné fundamenteel onmenselijk en
bevordert ze, zoals onder andere Popper in zijn The open society and its enemies heeft be-
toogd, een rigide levenshouding die zich politiek gezien al te gemakkelijk in totalitarisme
vertaalt.

24 Het probleem van het criterium

De spanning die zo met deze vraag naar een eenduidig en objectief criterium voor de ratio-
naliteit van onze overtuigingen wordt opgeroepen, of het nu om de juistheid van onze keu-
zes of om de waarheid van onze kennis gaat, is enorm. In de context van de wetenschap
heeft Scherer, zoals gezegd en mijns inziens terecht, de betekenis van incommensurabiliteit
en de metatheoretische onoplosbaarheid van interparadigmatische geschillen direct in ver-

%2 ibid. 108-9.

33



Incommensurabiliteit en het probleem van het criterium

band gebracht met dit probleem van het criterium.” Dit is belangrijk, omdat volgens critici
met dit argument de deur wagenwijd wordt opengezet voor irrationaliteit en een vergaand
relativisme in de wetenschap. Hollis spreekt hier zelfs van een ‘dodelijke droge rot’ in de
wetenschapsontwikkeling, waardoor het bij ontstentenis van objectieve criteria van ratio-
naliteit een volkomen willekeurige en contingente zaak wordt, hoe mensen hun overtuigin-
gen denken te kunnen staven.”* Wat rationeel is om te geloven wordt zo immers direct af-
hankelijk van de inhoudelijke overtuigingen die men feitelijk heeft. Er lijkt dan geen enke-
le dam meer te bestaan tegen ‘wishful thinking’ en geen enkele basis om tussen strijdende
standpunten te beslissen. Hollis bepleit daarom een ‘massieve centrale kern’ van ra-
tionaliteitscriteria die ‘geen geschiedenis heeft’, die aangeeft wat een rationeel mens wel
moet geloven om deze naam waardig te zijn en op grond waarvan we tenminste nog kun-
nen pretenderen iets te weten wat ondanks onszelf waar is.
Zo eenvoudig ligt het volgens Chisolm echter niet. Hij beschouwt het door Sextus Empiri-
cus in de tweede eeuw na Christus geformuleerde probleem van de dialellus of de vicieuze
cirkel als één van de moeilijkste en hardnekkigste kwesties in de filosofie.”” De kern van
dit probleem beschrijft hij onder verwijzing naar een weergave ervan in de Essays van
Montaigne ongeveer als volgt.

Iedereen weet wel, dat sommige van onze overtuigingen waar zijn en andere onwaar. Niet al-

les wat we denken te weten is ook ‘echt’ waar. Hoe kunnen we nu bepalen, welke van onze

overtuigingen waar zijn en welke niet? Om dat te kunnen hebben we een criterium (een pro-

cedure of methode) nodig, hoe complex ook. Maar dat roept meteen de vraag op, hoe (met

welk criterium) we dan weer kunnen bepalen, of dit criterium deugt en niet een ander concur-

rerend criterium geldig is. Daarvoor moeten we weten of dit criterium er daadwerkelijk in

slaagt om onderscheid te maken tussen wat waar is en wat niet, en dat kunnen we niet weten,

tenzij we bij voorbaat al weten welke van onze overtuigingen waar zijn en welke niet. Maar

dat was nu juist het probleem en dus zijn we gevangen in een vicieuze cirkel.

Volgens Chisolm ligt de structuur van de dialellus besloten in de onvermijdelijke weder-
zijdse athankelijkheid van antwoorden op deze twee vragen: *®

‘wat weten we?” ofwel ‘wat is de omvang van onze kennis?’ en
‘hoe bepalen we dat?’ ofwel ‘wat zijn de criteria van kennis?’

De scepticus, omdat hij noch het dogmatisme noch de oneindige regres noch de vicieuze
circulariteit van antwoorden op deze vragen als uitweg wenst te accepteren, besluit dat hij
nooit definitief kan weten wat waar is en wat niet. Alle kennis veronderstelt een ongetoetst
en principieel ontoetsbaar uitgangspunt. Chisolm onderkent eveneens de onaantrekkelijk-
heid van elk van de drie sceptische alternatieven, maar acht het scepticisme zelf ook te
ondraaglijk om te accepteren. Een beperkte (hoewel misschien weinig troostrijke) moge-
lijkheid om hier aan te ontkomen ziet hij in een autonoom antwoord op de eerste vraag:
sommige zeer concrete waarheden behoeven geen criterium, geen nader bewijs van hun

% Scherer (1998)

4 Hollis (1982: 82-3)
%5 Chisolm (1973: 3)
% ibid. 7.

34



Incommensurabiliteit en het probleem van het criterium

waarheid. De kleur van de inkt op deze pagina is zwart. U leest nu wat hier staat. En nu
dit. Wat ik nu opsteek, is mijn hand. Zo zijn er allerlei specifieke dingen die we weten en
waarvoor het onzinnig zou zijn verder bewijs te vragen. Een beperkte verzameling van
dergelijke pertinente waarheden en even pertinente onwaarheden stelt ons volgens Chisolm
in staat een tentatief en onderscheidend antwoord op de tweede vraag te formuleren en met
de criteria die daaruit voortvloeien meer twijfelachtige en tegelijk belangwekkendere ken-
nisaanspraken te beoordelen.
Maar de vraag blijft, hoe ver we met dit ‘particularisme’ in de wetenschap kunnen komen,
zoals Chisolm zelf ook toegeeft. Ten tijde van Copernicus zal er ongetwijfeld ook iemand
zijn hand opgestoken hebben om te vragen of er reéle twijfel mogelijk was over het feit dat
de zon om de aarde draait. Binnen de kortste keren raken we in discussies met andersden-
kenden toch weer verstrikt in een van de onaangename modaliteiten van de dialellus. Chi-
solm concludeert daarom:

“What few philosophers have had the courage to recognize is this: we can deal with the prob-

lem [of the criterion] only by begging the question. It seems to me that, if we do recognize

this fact, as we should, then it is unseemly for us to pretend that it isn’t so.” 7

Waar Hollis dus een dam wenst op te werpen tegen wishful thinking door een centrale kern
van criteria voor rationaliteit te postuleren (en waar haalt hij die vandaan?), ziet Chisolm
juist in deze strategie zelf een vorm van wishful thinking op metaniveau die het tegen beter
weten in wenst te doen voorkomen, alsof het probleem van het criterium helemaal niet
bestaat. De eerlijkheid die Chisolm hier gebiedt, leidt volgens hem echter ook niet tot een
onbeperkt scepticisme. Maar juist waar het erop aankomt, zal het ons evenmin in staat stel-
len om de strijd tussen incommensurabele standpunten in enige definitieve zin te beslissen.
Daarmee is het bezwaar van Hollis echter allerminst van tafel. Het probleem van het crite-
rium laat in deze vorm immers nog legio mogelijkheden toe om de overtuigingen die we
feitelijk hebben, rationeel aanvaardbaar te maken door er criteria bij te formuleren of uit af
te leiden die deze verzameling van overtuigingen zo precies mogelijk omschrijven. Zo’n
criterium zou bijvoorbeeld kunnen zijn:

Alles wat ik geloof, waarbij ik in alle redelijkheid en naar mijn beste kunnen heb geprobeerd

rekening te houden met wat anderen vinden, is rationeel aanvaardbaar.

Een dergelijk, bijvoorbeeld door Rescher geopperd “bescheiden criteriologisch ego-
centrisme” ** zal op Hollis een weinig geruststellende indruk maken. Toegepast op zichzelf
moet dit criterium van rationaliteit volgens Rescher zelfs op straffe van irrationaliteit als
universeel bindend en rationeel superieur aan alle andere criteria worden beschouwd. Dat
is wat je noemt zelflegitimatie bij uitstek! Maar als deze zelflegitimerende werking ook in
andere mogelijke rationaliteitscriteria structureel met de dialellus verbonden is en deze
weer in de wederzijdse athankelijkheid van conceptuele schema’s en criteria van weten-
schappelijkheid de grondvorm bepaalt van Kuhns incommensurabiliteitsbegrip, dan is de
vraag hoe Kuhn in zijn theorie de “range of admissible scientific belief” nog denkt te kun-
nen vrijwaren van de meest exotische uitwassen. Hoe denkt hij dan een grens te kunnen
stellen aan het wetenschappelijk relativisme en juist via zijn incommensurabiliteitsbegrip

*7 ibid. 20.
%8 Rescher (1988: 140v)

35



Incommensurabiliteit en het probleem van het criterium

de rationaliteit van cognitieve evaluatie te kunnen redden, anders dan door te stellen dat
wetenschap is wat wetenschappers doen?

2.5  Incomparabiliteit, incompatibiliteit, ‘mateloosheid’?

Hoe kunnen we incommensurabiliteit nu gezien het probleem van het criterium en de zelf-
legitimerende partijdigheid die daar volgens Chisolm mee is verbonden, logisch karakteri-
seren? Scherer en Steinmann zoeken deze formele kwalificatie in navolging van Lueken op
het hoogst mogelijke abstractieniveau.” Incommensurabiliteit heeft dan betrekking op de
verhouding tussen twee (of meer) zogenoemde ‘oriéntatiesystemen’ A, B, ..., bijv. stelsels
van overtuigingen, waarden, stellingen, theorieén, wereldbeelden etc. die als een min of
meer coherente verzameling van regels bepalen, hoe de aanhangers ervan hun omgeving
waarnemen, concipiéren en handelend tegemoet treden. De verhouding tussen deze orién-
tatiesystemen kan nu bepaald worden door één of meer ‘referentiesystemen’ X, Y, ..., die
daartoe bepaalde vergelijkingsregels en beoordelingsmaatstaven definiéren. Re-
ferentiesystemen kunnen volgens Scherer en Steinmann beschouwd worden als oriéntatie-
systemen van een hogere orde dan de oriéntatiesystemen waarop zijn worden toegepast.
Een situatie van incommensurabiliteit ontstaat volgens hen nu onder drie voorwaarden:'®
e Er moeten tenminste twee (radicaal) verschillende ori€ntatiesystemen zijn (er is sprake
van diversiteit);
e Deze oriéntatiesystemen zijn inhoudelijk met elkaar in strijd (ze moeten logisch on-
verenigbaar, ofwel incompatibel zijn); en
e Een gemeenschappelijk referentiesysteem ontbreekt om de onderhavige oriéntatie-
systemen objectief te beoordelen of vergelijken (ze zijn inhoudelijk onvergelijkbaar,
ofwel incomparabel).
De tweede en derde voorwaarde zijn volgens Scherer en Steinmann noodzakelijk voor het
ontstaan van incommensurabiliteit. Als twee oriéntatiesystemen immers niet strijdig zijn
dan kunnen ze elkaar simpelweg aanvullen en is er niets aan de hand. Maar als oriéntatie-
systemen met elkaar in strijd zijn, dan verlangt hun onverenigbaarheid een eenduidige en
rationeel gemotiveerde keuze, die door het ontbreken van gedeelde (rationele) beoorde-
lingsmaatstaven wordt verhinderd.'"”" Beide voorwaarden voor incommensurabiliteit heb-
ben overigens in recente literatuur de nodige aandacht getrokken.'"
Kuhn zelf stelt in Structure expliciet, zoals we al eerder constateerden, dat incommen-
surabiliteit logische onverenigbaarheid impliceert of vooronderstelt.'® Incommensurabele
theorieén kunnen in hun totaliteit niet tegelijk waar zijn. Andersom hoeven logisch onver-

% Scherer & Steinmann (1999); Lueken (1992)

190 Scherer & Steinmann (1999: 520)

% ibid. 521. Dat geldt overigens ook voor de oorspronkelijke mathematische notie van incom-

mensurabiliteit. Ook dan komt het erop neer, dat voor twee oriéntatiesystemen, in dit geval twee
grootheden A en B, er geen derde grootheid X (het referentiesysteem) is, hoe klein ook, waarin de
omvang van beide andere grootheden volledig en exact kan worden uitgedrukt.

192 Bernstein (1991), Hoyningen (1993), Raven (1994), Sankey (1994), Shapere (1998)

1% Kuhn (1970: 103)

36



Incommensurabiliteit en het probleem van het criterium

enigbare theorieén echter niet incommensurabel te zijn (als ze namelijk dezelfde vergelij-
kings- c.q. beoordelingsmaatstaven hanteren). Daarom stelt Bernstein terecht dat de be-
grippen incommensurabiliteit en incompatibiliteit niet synoniem zijn.'o4 Sankey vraagt
zich echter af, hoe incommensurabele theorieén liberhaupt onverenigbaar kunnen zijn, als
de begrippenkaders, waaruit ze zijn opgebouwd, qua betekenis inderdaad zo sterk van el-
kaar verschillen als Kuhn heeft gesuggereerd.'” Per slot van rekening zijn de uitspraken
Deze doos is licht en Deze doos is niet licht ook niet met elkaar in strijd als het begrip licht
in het eerste geval betrekking heeft op de kleur en in het tweede op het gewicht ervan.
Volgens Sankey zou er bij een voldoende vergaande semantische dispariteit tussen theo-
rieén zelfs geen basis zijn om verschillende paradigma's als rivalen te beschouwen, omdat
er inhoudelijk geen logisch conflict tussen kan bestaan.'® De vraag is dan zelfs, waar we
ons iiberhaupt druk om maken en waarom we om te beginnen een keuze tussen incommen-
surabele paradigma's zouden willen of moeten maken.

Maar Sankey overdrijft de mate van semantische dispariteit tussen paradigma’s hier veel te
sterk. Het is bij de overgang van een paradigma naar een ander immers hoogst onwaar-
schijnlijk, dat een begrip daarin zodanig van betekenis verandert, dat het alleen nog homo-
niem is met het oorspronkelijke begrip, maar er verder inhoudelijk helemaal niets meer
mee te maken heeft. Waar het bij het conflict tussen paradigma’s om draait is, dat gelijk-
luidende begrippen daarin een zodanig divergente betekenis hebben, dat er aan een object
(of een verzameling daarvan) waarop beide begrippen betrekking claimen te hebben, ei-
genschappen worden toegedicht die niet gelijktijdig van toepassing kunnen zijn. Op die
manier moeten uit verschillende paradigma’s uitspraken afgeleid kunnen worden die op
zijn minst logisch contrair zijn, dat wil zeggen niet tegelijk waar (zij het wel tegelijk on-
waar) kunnen zijn. Anders gezegd moeten zij in hun verwijzing naar concrete objecten
deze objecten tegelijk in elkaar wederzijds uitsluitende verzamelingen indelen. De incohe-
rentie tussen twee paradigma’s bestaat er dan in, dat vanuit het ene paradigma aan een ob-
ject a een eigenschap F' wordt toegekend en vanuit het andere aan het zelfde object een
eigenschap G, terwijl de mogelijkheid beide eigenschappen tegelijk te bezitten op zijn
minst binnen één van de betrokken paradigma’s wordt ontkend, zodat daarbij geldt: (x) ~
(Fx & Gx).

Er is echter terecht op gewezen, dat indien paradigma’s op deze wijze incompatibel zijn, ze
met betrekking tot de betwiste eigenschap(pen) en de objecten waaraan ze worden toege-
dicht in ieder geval wel empirisch vergelijkbaar moeten zijn, omdat de incompatibiliteit
anders niet vastgesteld zou kunnen worden.'” Toch is vaak beweerd, zoals we hierboven
bij Scherer en Steinmann ook zien, dat Kuhns incommensurabiliteitsthese impliceert dat
paradigma’s niet vergelijkbaar zijn, juist omdat paradigma’s in verschillende niet in elkaar
vertaalbare talen zijn geformuleerd en ze in die zin geen gemeenschappelijk referentiesys-
teem hebben. Sankey constateert op dit punt bijvoorbeeld, dat Kuhns ontkenning van het
bestaan van een neutrale observatietaal de empirische of inhoudelijke onvergelijkbaarheid
van theorieén impliceert en ziet dit als het belangrijkste en meest verontrustende aspect van

1% Bernstein (1991)

195 Sankey (1994)
1% ibid. 3.

197 Zie bijv. Shapere (1998)

37



Incommensurabiliteit en het probleem van het criterium

het incommensurabiliteitsprobleem.'® Sankey verkeert hier in goed gezelschap van een
menigte van onderzoekers die dezelfde mening zijn toegedaan. Hoyningen geeft een uitge-
breid overzicht van bronnen.'” Zoals Hoyningen zelf en Bernstein''® echter constateren,
heeft Kuhn regelmatig en met nadruk gesteld, dat verschillende paradigma's wel degelijk
en zelfs op rationele wijze met elkaar vergeleken kunnen worden, ook waar het hun empi-
rische inhoud betreft. Die rationele vergelijking hoeft echter niet ‘objectief’ of zelfs maar
neutraal of onpartijdig te zijn ten aanzien van de onderhavige paradigma’s.

Waar het hier om draait is de constatering van Kuhn, dat ieder paradigma wel voor som-
mige van zijn theoretische aanspraken op krachtige empirische ondersteuning kan bogen,
terwijl het op andere punten in strijd lijkt met algemeen erkende feiten of breed gedeelde
verklaringen voor bepaalde verschijnselen. Bij een vergelijkende beoordeling van para-
digma’s gaat het dan per ultimo om de vraag welke feiten we significanter vinden (bij-
voorbeeld vanwege de manier waarop ze zijn vastgesteld), zodanig dat een theorie er niet
mee in strijd mag zijn, dan wel welke puzzels we belangrijker vinden om op te lossen.
Maar dan hebben we het, zoals we hierboven al zagen, niet meer over de empirische gege-
venheid van verschijnselen, maar over de relevantie ervan. De criteria voor de beoordeling
van deze relevantiekwestie kunnen paradigma’s echter niet direct aan de empirie zelf ont-
lenen, maar alleen aan hun zelf geproclameerde probleemcontext en de intellectuele ambi-
ties en waarden die daarin belichaamd zijn. Alleen wanneer we naar Platoons model zou-
den veronderstellen over een volledige rangorde van dergelijke waarderingsmaatstaven te
kunnen beschikken, dat als ‘algoritme’ gebruikt kan worden om van elk mogelijk paar
strijdige kennisaanspraken te beslissen welke het belangrijkste is, zou dan nog van ‘objec-
tieve’ vergelijkbaarheid sprake kunnen zijn. Kuhn ontkent echter ten stelligste, dat een
dergelijk objectief systeem van maatstaven kan bestaan en dat dit een noodzakelijke voor-
waarde voor de rationaliteit van de wetenschap c.q. de rationele vergelijkbaarheid van pa-
radigma’s zou zijn.

In die zin onderscheiden Scherer en Steinmann mijns inziens ook onvoldoende scherp tus-
sen het ontbreken van een (vermeend) objectief referentiesysteem en het bestaan van ver-
schillende strijdige referentiesystemen. Een situatie van incommensurabiliteit ontstaat eer-
der door de laatste dan door de eerste omstandigheid. Hierdoor miskennen Scherer en
Steinmann eveneens dat, zoals Kuhn toch duidelijk onderstreepte, oriéntatiesystemen en
referentiesystemen niet duidelijk van elkaar gescheiden kunnen worden. Eerder vormen zij
binnen een paradigma een ‘inextricable mixture’, een elkaar wederzijds legitimerend en
versterkend koppel: bepaalde rationaliteitsmaatstaven legitimeren een inhoudelijk theore-
tisch kader, maar dit kader ondersteunt ook deze rationaliteitsmaatstaven en werkt ze in de
hand, waardoor dit koppel als geheel een zelflegitimerend karakter krijgt. Paradigma’s als
oriéntatiesystemen zijn steeds ook hun eigen referentiesystemen. Het referentiesysteem is
in die zin niet, zoals Scherer en Steinmann suggereren, ‘van een hogere orde’.

Er bestaat hier een zekere formele analogie met logische antinomieén. Hoogland be-
schouwt een antinomie als een theoretisch onoplosbare onverenigbaarheid van twee uit-
spraken (oriéntatiesystemen) en vraagt zich af, in hoeverre deze inherent zijn aan het den-

1% Sankey (1994: 2)

109 Hoyningen (1993: 218)

"0 Bernstein (1983, 1991)

38



Incommensurabiliteit en het probleem van het criterium

ken en zo in het separatisme tussen ‘andersdenkenden’ een onvermijdelijk aspect van de
condition humaine vormen.'" Hoogland grijpt hiervoor terug op drie beroemde denkers.
Voor Kant zijn antinomieén een inherent product van de rede en duiden zij als zodanig de
grenzen van het kenbare aan. Hegel beschouwt de antinomie daarentegen als een dialecti-
sche tegenspraak die duidt op de beperkte waarheid van cognitieve uitspraken, maar die
ook vooruitwijst naar hun mogelijke ‘opheffing’ in een overkoepelende synthese. In de
analytische filosofie van met name Russell doet de antinomie zich voor als reflexieve pa-
radox, dat wil zeggen als een uitspraak waarvan de waarheid de onwaarheid impliceert en
omgekeerd (bijv. de verzameling van alle verzamelingen die zichzelf niet als element be-
vatten). Een paradox wordt dan (verzamelingtheoretisch) gedefinieerd als een totaliteit die
zichzelf omvat en daarin tegelijkertijd haar eigen negatie impliceert. In de vorm van uit-
spraken moet voor het ontstaan van paradoxen aan drie voorwaarden voldaan zijn: 2

a. een uitspraak moet zelfreflexief zijn, dat wil zeggen mede naar zichzelf verwijzen;

b. ze moet een negatie bevatten; en

c. de negatie moet betrekking hebben op de zelfreflectie.

Russell beschouwt het ontstaan van paradoxen als een gebrekkigheid van het denken en
verbiedt daarom in zijn theory of types als oplossing hiervoor (uitspraken over) zelfre-
flexieve totaliteiten. Verzamelingen mogen alleen elementen bevatten van een ‘lagere or-
de’ dan de verzameling zelf. Althans, alleen dan zijn daarover cognitief zinvolle uitspraken
mogelijk. Tarski heeft later beroep gedaan op een gelijksoortig onderscheid tussen ordes
van talen (‘objecttalen’ en ‘metatalen’) om een eenduidige semantische waarheidstheorie
te kunnen ontwerpen. Het probleem bij paradoxen zit echter niet in de zelfreflexiviteit van
totaliteiten als zodanig, maar in de zelfreflexieve ontkenning.'"

De overeenkomst tussen incommensurabele paradigma’s (oriéntatiesystemen) en antino-
mieén is nu, dat paradigma’s ook zelfreflexieve totaliteiten zijn, waardoor de vicieuze par-
tijdigheid in hun onderlinge verhouding ontstaat, maar dat paradigma’s zichzelf niet nega-
tief impliceren. Paradigma’s zijn (zo mogen we althans hopen) intern coherent. De onvere-
nigbaarheid (antinomie) schuilt in de verhouding met andere eveneens zelfreflexieve totali-
teiten, i.e. paradigma’s. Paradoxen daarentegen zijn in feite met zichzelf onverenigbaar. De
keuze tussen paradigma’s krijgt daardoor het karakter van een dilemma: er zijn goede
gronden om de ene optie te kiezen, maar evenzeer goede, zij het andere gronden om de
andere optie te kiezen, terwijl beide opties onverenigbaar zijn."'* Scherer en Steinmann
lijken door hun nadruk op referentiesystemen als ori€ntatiesystemen van ‘hogere orde’
dezelfde strategie te willen volgen als Russell en Tarski en nemen daarmee een beslissende
stap in hun houding ten opzichte van incommensurabiliteit door de zelflegitimatie van pa-
radigma’s impliciet als teken van de gebrekkigheid van onze rationaliteit op te vatten.

" Hoogland (1993: 210-216)

12 ibid. 212.

113 vgl. Haack (1979)

"4 De meeste paradoxen in het strategisch management, waarover de laatste tijd zoveel te doen is,

zijn volgens deze omschrijving overigens ook dilemma’s en geen paradoxen in logische zin (vgl. De
Wit en Meyer 1998, 16-17).

39



Incommensurabiliteit en het probleem van het criterium

Evenals Russell en Tarski lijken zij zich daarmee te committeren aan een Platoons of ‘al-
goritmisch’'"® rationaliteitsbegrip, waaraan Kuhn zich juist probeerde te ontworstelen.
Het gebrek aan objectieve maatstaven maakt volgens Kuhn de wetenschap nog niet irratio-
neel en verhindert ook geen rationele, door argumenten gestuurde vergelijking van para-
digma’s, zelfs als die argumenten fundamenteel partijdig zijn in de zin dat ze stelselmatig
uitvallen ten gunste één van de betrokken paradigma’s. Het dilemmatische karakter van
paradigmakeuze vooronderstelt zelfs rationele vergelijkbaarheid, omdat een dilemma zich
slechts als dilemma kan voordoen, wanneer we de argumenten voor elk van de voorhanden
keuzeopties kunnen inzien en begrijpen. Dat paradigma’s tegelijk inhoudelijk onverenig-
baar zijn, zet de keuze ertussen natuurlijk wel op scherp en dat maakt de door velen ge-
voelde behoefte aan een, zo niet objectief, dan toch op zijn minst onpartijdig oordeel heel
begrijpelijk. Maar waar moeten we zo’n onpartijdige en toch beslissende evaluatiemaatstaf
vandaan halen? Als we die vanwege het probleem van het criterium niet kunnen vinden,
dan kunnen we het (zo schijnen veel denkers in reactie op dit probleem gedacht te hebben)
net zo goed helemaal zonder regels te stellen. Aan het begrip incommensurabiliteit kleeft
in deze zin inderdaad de connotatie van een zekere mateloosheid, een (methodologisch)
anarchisme, dat er door Feyerabend ook daadwerkelijk mee verbonden is en dat voor velen
juist de irrationaliteit van de wetenschap toont. Kuhn heeft zover niet willen gaan, maar we
moeten hier inderdaad oppassen. Incommensurabiliteit is door wetenschapstheoretici wel
gelijkgesteld en vertaald met de termen onverenigbaarheid en onvergelijkbaarheid. Beide
identificaties zijn volgens Kuhn gegeven het bovenstaande onjuist. Maar het is ook niet
Kuhns bedoeling de irrationaliteit van de wetenschap te propageren. Het ging hem er im-
mers juist om aan het begrip cognitieve evaluatie weer enige ‘rationele beet’ terug te ge-
ven. Maar dan kan wetenschap ook niet volkomen regel- of mateloos zijn, zodat elk crite-
rium goed genoeg is om een paradigmakeuze te legitimeren. Dat heeft Kuhn dan ook nooit
beweerd. Eerder lijkt zijn opvatting gekenmerkt te worden door drie samenhangende stel-
lingen, namelijk dat in de keuze tussen paradigma’s:
e waarlijk onpartijdige evaluatiecriteria naar hun aard in het algemeen niet doorslag-
gevend zullen zijn,
e rationeel aanvaardbare criteria niet per se onpartijdig hoeven te zijn, en
e van alle rationeel aanvaardbare criteria (hetzij afzonderlijk hetzij in combinatie) niet
verwacht mag worden dat ze steeds dezelfde keuze dicteren.
De keuze tussen paradigma’s is dan niet mateloos noch zijn paradigma’s rationeel onver-
gelijkbaar; eerder is hun verhouding zoals het begrip incommensurabiliteit ook in zijn
meest letterlijke vertaling aangeeft, ‘on-gelijk-matig’ doordat er geen overkoepelende en
onafhankelijke metacriteria of meta-argumenten bestaan op grond waarvan de uiteenlo-
pende argumenten voor verschillende paradigma’s definitief en uitputtend op één noemer
gebracht kunnen worden en zo een eenduidige keuze kan worden gemaakt. Dat is echter
precies wat velen juist wel van een rationele cognitieve evaluatie verwachten en tekent
mijns inziens ten diepste het probleem van incommensurabiliteit. Op dit karakter van rati-
onele evaluatie kom ik in Hoofdstuk 4 uitgebreid terug.

"5 Raven (1994)

40



Incommensurabiliteit en het probleem van het criterium

2.6 Conclusie

De fundamentele intuitie die Kuhn aan de mathematische notie van incommensurabiliteit
heeft ontleend en naar de wetenschapstheorie heeft overgebracht, is dat de rationele ver-
antwoording van kennisaanspraken in de wetenschap onherroepelijk athankelijk is van en
daarmee relatief is aan de criteria die we aan die verantwoording stellen. Uit het probleem-
gestuurde karakter van wetenschap destilleert Kuhn twee niveaus waaraan de criteria ont-
leend worden die de legitimiteit van gestelde vragen binnen een paradigma bepalen, name-
lijk:

e de inhoudelijke begripsmatige structuur van de taal, waarin problemen worden uitge-
drukt en een min of meer impliciet theoretisch perspectief op de onderzochte werke-
lijkheid ligt besloten, waardoor onze waarneming ervan wordt aangestuurd, en

e de praktische doelen en achterliggende waarden, waaraan de oplossing van gestelde
problemen wordt verondersteld bij te dragen en die de methodologische richtlijnen en
werkwijzen bepalen, waardoor het proces van kennisproductie wordt gereguleerd.

Volgens Kuhn vormen beide niveaus binnen een paradigma een ‘inextricable mixture’ van
argumenten die elkaar wederzijds ondersteunen en de basis verschaffen voor de semanti-
sche en axiologische incommensurabiliteit van paradigma’s. Kuhn heeft daarmee vooral
tegenover het dogmatisch positivistisch eenheidsideaal in de wetenschap weer enige ratio-
nele ‘beet’ terug willen geven aan onze visie op de ontwikkelingsdynamiek van weten-
schap, die naar zijn mening wezenlijk pluralistisch van aard is. In die dynamiek kan de
keuze tussen paradigma’s niet naar Pythagoreisch model dwingend op basis van empiri-
sche bevindingen of een volledige en eenduidige rangorde van paradigmaoverstijgende
maatstaven ten gunste van één ervan beslist worden. Met zijn stelling van de circulariteit
van paradigmatische verantwoordingscriteria zinspeelt Kuhn direct op het door Sextus
Empiricus geformuleerde ‘probleem van het criterium’ en verklaart hij paradigma’s in feite
tot zelflegitimerende cognitief-normatieve visies die ‘incompatible modes of community
life’ in het wetenschapsbedrijf vertegenwoordigen.''®
De inhoudelijke onverenigbaarheid van paradigma’s is daarbij door velen echter be-
schouwd als grondslag voor een ‘mateloos’ relativisme en de door Hollis zo genoemde
‘dodelijke droge rot’ in de wetenschap, als er geen massieve en tijdloze kern van rationali-
teitscriteria verondersteld mag worden, waarmee strijdige paradigma’s zowel empirisch als
theoretisch vergeleken kunnen worden. Hoe Kuhn zich tegen deze relativismekritiek heeft
verweerd, staat centraal in het volgende hoofdstuk.
Kuhn ontkent echter niet, dat paradigma’s rationeel vergelijkbaar zijn noch dat er bepaalde
universele en in beginsel onpartijdige rationaliteitscriteria bestaan. Maar omdat bij de eva-
luatie van paradigma’s concrete relevantickwesties een veelal beslissende rol spelen, im-
pliceert zijn theorie wel, dat deze tijdloze en onpartijdige rationaliteitscriteria in het alge-
meen geen doorslaggevende of logisch dwingende keuze tussen concurrerende paradig-
ma’s kunnen dicteren. Argumenten die dat wel kunnen, zullen paradigma’s daardoor aan
zichzelf moeten ontlenen en dat maakt hun onderlinge verhouding vicieus partijdig. De
keuze ertussen manifesteert zich daardoor als een dilemma, waarin rivaliserende paradig-
ma’s elk hun rationeel gemotiveerde maar tegelijk onverenigbare en eigenmachtige waar-
deprioriteiten stellen.

6 Kuhn (1970: 94)

41



Incommensurabiliteit en het probleem van het criterium

Met deze laatste, praktische onverenigbaarheid staat veel op het spel. Ze raakt volgens
Nussbaum direct aan onze verwachtingen over de ‘levensreddende’ rol van rationaliteit en
wetenschap in het menselijk bestaan. Sinds Plato is het ontwerp van een volledige en uit-
puttende hiérarchie van waarden vaak als voorwaarde gezien voor de menselijke rationali-
teit in praktische zaken en voor het ideaal van de wetenschap een coherent en samenhan-
gend geheel van alle kennis op te bouwen. Incommensurabiliteit wordt dan algemeen als
een gebrek van de rede gezien. Opvallend is dat Kuhn precies het omgekeerde beweert: hij
beschouwt het eerder als voorwaarde voor de rationaliteit van cognitieve evaluatie in de
wetenschap. Tegenover het ‘kosmische’ eenheidsideaal van het positivisme plaats hij
daarmee een onreduceerbaar wetenschappelijk pluralisme, waarin mensen de verantwoor-
delijkheid voor hun waarheidspretenties in hoge mate op de eigen schouders moeten dra-
gen en niet op de kosmos kunnen afschuiven. Wat dat betekent voor de in zijn theorie beli-
chaamde opvatting van rationaliteit is het onderwerp van hoofdstuk 4.

42



HOOFDSTUK 3
SEMANTISCHE INCOMMENSURABILITEIT

3.1 Inleiding

Met de semantische incommensurabiliteit van paradigma’s zijn twee problemen intiem
verweven, te weten de mate van wetenschappelijk relativisme die ermee geassocieerd
wordt, en de mogelijkheid van succesvolle communicatie en wederzijds begrip tussen aan-
hangers van incommensurabele opvattingen. Beide vraagstukken staan in nauw verband
met Kuhns stelling dat paradigmatische begrippenkaders door hun dispariteit onderling
onvertaalbaar zijn en er meer in het bijzonder geen paradigmaneutrale taal bestaat, waarin
we onze zintuiglijke gewaarwordingen zodanig kunnen uitdrukken, dat een directe en ob-
jectieve vergelijking van de empirische implicaties van verschillende paradigma’s moge-
lijk is. Toch heeft Kuhn altijd volgehouden, dat deze onvertaalbaarheid niet tot een onbe-
perkt relativisme leidt noch tot de onmogelijkheid van wederzijds begrip tussen paradig-
matische opponenten. Maar waar de grenzen aan de relativiteit van kennis en de mogelijk-
heid van interparadigmatische communicatie getrokken moeten worden is in de receptie
van Kuhns theorie, zowel in de filosofie als in de wetenschap i.c. de organisatickunde,
voortdurend onderwerp van discussie gebleven. Na de enigszins ge€émotioneerde en soms
overdreven kritiek die zijn werk in eerste instantie opriep, heeft Kuhn zich vanaf de jaren
zeventig vooral op het punt van de conceptuele dispariteit van paradigma’s tegen een aan-
tal zeer serieuze en intuitief aannemelijke bezwaren moeten verdedigen.

Deze bezwaren staan in dit hoofdstuk centraal. Om ze zo scherp mogelijk voor het voet-
licht te kunnen brengen schets ik eerst de kennistheoretische positie, waarop Kuhn zich in
later werk meer expliciet heeft betrokken. Daarin bekent hij zich tot een opvatting waarin
de werkelijkheid zoals wij die kennen en ervaren, tot op zekere hoogte onvermijdelijk lexi-
con- c.q. taalafhankelijk en dus ‘mind-dependent’ is, en waarbij verschillende lexica (zoals
we die bijvoorbeeld in verschillende historische periodes in de wetenschap of tussen ver-
schillende culturen aantreffen) niet volledig in elkaar vertaald of tot elkaar gereduceerd
hoeven kunnen worden. Kuhn benoemt deze positie zelf als een evolutionair Kantianisme,
al heeft hij daarmee allerminst de inzet te verdedigen dat iedereen daardoor naar believen
zijn eigen waarheid kan construeren (3.2). Volgens Davidson is deze positie echter funda-
menteel incoherent. Ook al zou, zoals Kuhn zijn positie later heeft gekwalificeerd, de se-
mantische dispariteit tussen paradigma’s veelal slechts locaal zijn en de meeste talen c.q.
paradigma’s dus in hoge mate conceptueel isomorf zijn, dat doet niets af aan de noodzaak
dat de inhoudelijke bepaling van enige resterende dispariteit een gemeenschappelijke en
onproblematische toegang tot de werkelijkheid veronderstelt die onderlinge vertaalbaar-
heid en daarmee ook de mogelijkheid van wederzijds begrip over de kloof tussen paradig-
ma’s heen impliceert. Volgens Kuhn kan die toegang echter niet zonder een lexicon ver-
kregen worden. Lexica zijn in die zin niet alleen een instrument voor de beschrijving van
onze ervaringen achteraf, ze zijn een voorwaarde voor de mogelijkheid van ervaring (3.3).
De betekenissen die in een lexicon besloten liggen worden in Kuhns opvatting dan echter
bepalend voor wat er in de werkelijkheid mee correspondeert, dat wil zeggen voor de ver-
zameling van objecten waarnaar een begrip verwijst. Waar we het met een begrip over
hebben (de verwijzing of extensie) wordt bepaald door wat we ermee bedoelen (de beteke-

43



Semantische incommensurabiliteit

nis of intensie). Op dit punt heeft Kuhn de indringende kritiek gekregen, dat hij daarmee
alles athankelijk maakt van ‘hoe je iets definieert’. Filosofen als Kripke en Putnam hebben
voor deze ‘descriptieve verwijzingstheorie’ een ‘causale verwijzingstheorie’ in de plaats
gesteld die er precies op gericht is dit effect te voorkomen door de (juiste) beschrijving van
een begrip controleerbaar te maken via de eigenschappen van de verzameling objecten
waarnaar het verwijst om op die manier een extensionele semantiek te redden. Pragmatisch
lost deze theorie echter niet zoveel op, vooral naarmate begrippen een hoger theoretisch
gehalte hebben of wanneer objecten qua instantie van een begrip niet onafhankelijk van
beschrijving identificeerbaar zijn. Kuhn kan zich derhalve toch terecht beroepen op zijn
descriptivisme, dat in de sociale wetenschappen overigens een nog prominenter plaats op-
eist dan in de natuurwetenschappen al het geval is (3.4). Voor de mogelijkheid van succes-
volle communicatie tussen paradigma’s is een extensionele semantiek echter ook niet ver-
eist. Vooral Davidson en Putnam hebben tegen Kuhn ingebracht dat succesvol begrip van
andersdenkenden veronderstelt dat we hun overtuigingen in onze eigen termen moeten
kunnen vertalen. Onvertaalbaarheid zou dan impliceren dat communicatie met andersden-
kenden onmogelijk is. Kuhn draait deze relatie echter precies om: om iets te kunnen verta-
len moeten we het eerst begrijpen, maar begrip impliceert nog geen vertaalbaarheid. Eerder
zijn we volgens hem, wanneer we een ander paradigma hebben leren begrijpen fweetalig
geworden. Wel zal de homofonie van begrippen waar paradigma’s in ongelijke betekenis
gebruik van maken, gemakkelijk tot verwarring kunnen leiden en dwingt de onverenig-
baarheid van kennisaanspraken uit verschillende paradigma’s ons in de wetenschap veelal
tot het maken van een keuze. Maar dat wil niet zeggen, dat de keuzen van andersdenken-
den onnavolgbaar, onbegrijpelijk of irrationeel worden. (3.5)

3.2 Kuhns evolutionair Kantianisme

Kuhns stelling dat met de overgang naar een ander paradigma ‘de wereld verandert’, is
wijd en zijd opgevat als uiting van een onaanvaardbaar venijnig relativisme. De wereld, of
beter: wat waar is, is in zijn opvatting blijkbaar onontkoombaar athankelijk van het binnen
een paradigma gehuldigde conceptuele schema.''” Er is onafhankelijk van de begripsmati-
ge structuur van ons denken geen toegang tot ‘de feiten’. Kuhn bekent zich in dit opzicht
inderdaad tot een ‘postdarwiniaans’ of evolutionair Kantianisme. De werkelijkheid op
zichzelf is volgens hem ‘ineffable’, onuitsprekelijk, al gaat daar naar zijn overtuiging voor
de wetenschap en het idee van wetenschappelijke vooruitgang niet veel mee verloren.'®

Die vooruitgang staat voor Kuhn, zoals hij sinds 1970 herhaaldelijk benadrukte, allerminst
ter discussie voor zover het een toenemend probleemoplossend vermogen van de weten-
schap betreft. In termen van heuristische kracht, verklarend en voorspellend vermogen, de
fijnzinnigheid en nauwkeurigheid van gepostuleerde theoretische of empirische athanke-
lijkheden en dergelijke is naar de mening van Kuhn niet alleen binnen paradigma’s maar
ook in de historische opeenvolging ervan in de natuurwetenschappen een onmiskenbare
vooruitgang constateerbaar. In die zin is de ontwikkeling van de wetenschap volgens hem
unidirectioneel en onomkeerbaar. Maar als het aankomt op de vraag, of latere theorieén de
werkelijkheid ook beter representeren of in correspondentietheoretische zin steeds dichter

"7 Davidson (1984: 189)
'8 Kuhn (2000: 104)

44



Semantische incommensurabiliteit

bij ‘de waarheid’” komen, houdt Kuhn vol dat deze vraag fundamenteel onbeslisbaar is. Dit
begrip van vooruitgang zou immers vereisen, dat er op ontologisch niveau een steeds bete-
re match vastgesteld zou moeten kunnen worden tussen de aard van de entiteiten die een
theorie postuleert, en hoe de wereld op zichzelf en onathankelijk van onze cognitie ‘werke-
lijk’ in elkaar zit. Zo begrepen houdt Kuhn vast aan een ontologisch relativisme en stelt hij
onomwonden dat:

“[...] the notion of a match between the ontology of a theory and its ‘real’ counterpart in na-

ture seems to me illusive in principle. [...] I do not doubt, for example, that Newton’s me-

chanics improves on Aristotle’s and that Einstein’s improves on Newton’s as instruments for

puzzle-solving. But I can see in their succession no coherent direction of ontological devel-

opment. On the contrary, in some respects, though by no means all, Einstein’s general theory

of relativity is [ontologically] closer to Aristotle’s than either of them is to Newton’s.” 1o
Wat hier primair op het spel staat, is de overspannen verwachting van een corres-
pondentietheoretische waarheidsopvatting, dat we de overeenstemming zouden kunnen
vaststellen tussen onze kennis en een “external, mind-independent world”, op grond waar-
van een eenduidige en definitieve keuze tussen concurrerende theorieén kan worden ge-
maakt. De functie van het waarheidsbegrip in een ontwikkelingsdynamische wetenschaps-
theorie is volgens Kuhn weliswaar vergelijkend maar niet objectief. Dat verandert de aard
van de rechtvaardiging van kennisaanspraken echter wezenlijk. Kennisaanspraken worden
niet getoetst aan een onafhankelijk gegeven werkelijkheid, maar worden beoordeeld op
hun bijdrage binnen een kennisbestand aan de oplossing van een historisch schuivende en
paradigmagebonden probleemcontext.'?® Daarbij splitst Kuhn de bepaling van de waarheid
van kennisaanspraken op in twee delen. We moeten over iedere willekeurige uitspraak
volgens hem steeds twee vragen kunnen beantwoorden.

“First, determine the status of the statement: is it a candidate for true/false? To that question

[...] the answer is lexicon-dependent. And second, supposing a positive answer to the first, is

the statement rationally assertable? To that question, given a lexicon, the answer is properly

found by something like the normal rules of evidence.” 12t

Wetenschap, als het taalspel van de bepaling van waarheid/onwaarheid, stelt in de beant-
woording van beide vragen bepaalde regels (zoals een verbod op de gelijktijdige bevesti-
ging en ontkenning van een uitspraak), bij overtreding waarvan men zich volgens Kuhn
wetenschappelijk gezien onherroepelijk ‘buiten spel’ plaatst.'”> Maar daarbij vooronder-
stelt ze de keuze van een lexicon (een conceptueel schema) waarbinnen het resultaat van
de toepassing van die regels ten opzichte van andere lexica drastisch kan verschillen. De
keuze tussen conceptuele kaders is echter niet zelf beoordeelbaar binnen het wetenschap-
pelijk taalspel. Op zichzelf zijn deze kaders volgens Kuhn niet zelf “a candidate for
true/false”. Uitspraken over lexica kunnen dat wel zijn, maar vooronderstellen daarin zelf
een lexicon voor de beantwoording van bovengenoemde twee vragen. Daarmee wordt het
echter onmogelijk om de wetenschappelijke prestaties van verschillende lexica lexiconon-
afhankelijk te vergelijken.

"% Kuhn (1970: 206-207); nadruk toegevoegd.

120 Kuhn (2000: 96)
12 ibid. 99.

122 ibid. 100.

45



Semantische incommensurabiliteit

Volgens Kuhn zijn onze ervaring en kennis van de werkelijkheid daardoor onvermijdelijk
“mind-dependent” in de zin van lexiconathankelijk. Wat we kunnen ervaren, beschrijven
en communiceren wordt structureel beperkt door de taal waarin we onze ervaringen en
beschrijvingen uitdrukken. En hoewel mensen verschillende, wederzijds onvertaalbare
conceptuele kaders kunnen gebruiken en zo deel kunnen uitmaken van verschillende ‘taal-
gemeenschappen’, zullen ze aspecten van de werkelijkheid anders ervaren afhankelijk van
het gebruikte kader. Maar daarmee is de wereld allerminst “mind-dependent” in de zin dat
we haar naar believen zouden kunnen construeren en zouden kunnen kiezen, wat waar is en
wat niet:

“As such, [the world] is entirely solid: not in the least respectful of an observer’s wishes and

desires; quite capable of providing decisive evidence against invented hypotheses which fail

to match its behavior. Creatures born into it must take it as they find it.” 123

Lexiconbepaalde representatiewijzen zijn volgens Kuhn dus constitutief voor de wereld
zoals we haar ervaren, en deze representatiewijzen (hoewel het historisch veranderlijk
product van evolutie en socialisatie) moeten volgens hem in navolging van Kant inderdaad
als voorwaarden voor de mogelijkheid van ervaring worden beschouwd. Ze gaan noodza-
kelijkerwijs aan alle mogelijke ervaring vooraf. Maar daarmee is nog niet volledig bepaald
wat zich in de ervaring concreet zal voordoen. Hoewel we ons niet buiten enige representa-
tiewijze kunnen begeven om de relatieve representatieve kwaliteit van verschillende con-
ceptuele kaders te beoordelen, kunnen binnen de structuur van een lexicon contingente
vermoedens wel degelijk door de wereld worden weersproken. Elk lexicon kent op deze
manier in termen van het filosofisch pragmatisme wel een verzameling proposities “die we
maar beter kunnen aannemen” '** en a fortiori een aantal andere die we maar beter kunnen
verwerpen, hoewel deze verzamelingen volgens Kuhn niet voor alle lexica gelijk hoeven te
zijn.
Velen hebben zich afgevraagd, of deze kennistheoretische positie van Kuhn eigenlijk wel
steekhoudend is. Davidson, bijvoorbeeld, twijfelt sterk aan de mate waarin conceptuele
kaders eigenlijk van elkaar kunnen verschillen, of beter: of en hoe hun verschil kan worden
bepaald.
“The dominant metaphor of conceptual relativism, that of differing points of view, seems to
betray an underlying paradox. Different points of view make sense, but only if there is a
common co-ordinate system on which to plot them; yet the existence of a common system
belies the claim of dramatic incomparability. What we need, it seems to me, is some idea of
the considerations that set the limits to conceptual contrast.” 123

Die grens trekt Davidson bij de claim van Kuhn (en Feyerabend) dat verschillende concep-
tuele kaders onderling, al of niet volledig, onvertaalbaar zouden zijn. Kuhns idee van per-
sonen of taalgemeenschappen die de wereld met incommensurabele conceptuele kaders
benaderen, veronderstelt een dualisme van taal en wereld, van conceptueel schema en on-
geinterpreteerde ‘empirische inhoud’ (het gemeenschappelijk cooérdinatenstelsel). Zonder
de laatste zouden onze conceptueel bemiddelde en gegenereerde theorieén immers niet
weerlegd kunnen worden. Davidson acht dat dualisme echter onhoudbaar, voor zover het

123 ibid. 101.
124 Rorty (1993: 7)

125 Davidson (1984: 184)

46



Semantische incommensurabiliteit

impliceert, dat die empirische inhoud middels wederzijds onvertaalbare schemata steeds
grotendeels passend “georganiseerd” of “gerepresenteerd” zou kunnen worden.
“I want to urge that this [...] dualism of scheme and content, of organizing system and some-
thing waiting to be organized, cannot be made intelligible and defensible.” 126

Dit beeld zou er uiteindelijk op neer komen, dat verschillende conceptuele kaders tot theo-
rieén leiden die alle de wereld of onze ervaring daarvan in hun totaliteit coherent ‘organi-
seren’ of passend ‘representeren’, dat wil zeggen (grotendeels) waar zijn, maar desondanks
logisch onverenigbaar en onvertaalbaar. Daar kan Davidson niets mee en dus geeft hij het
dualisme liever op, zij het met de aantekening, dat dit natuurlijk niet ten koste kan gaan
van de wereld, maar verhaald moet worden op de notie van incommensurabele conceptuele
kaders of onvertaalbare talen. Willen we iiberhaupt van een verschil tussen conceptuele
kaders kunnen spreken, dan moeten we er wel van uitgaan, dat we een onmiddellijke toe-
gang tot de wereld hebben, waartegen we dit verschil kunnen afzetten en waarlangs we die
kaders dus in elkaars termen kunnen vertalen. En dat doen wetenschapshistorici als Kuhn,
ondanks hun claim van onvertaalbaarheid, volgens Davidson ook voortdurend wanneer zij
de kenmerken van een lang vervlogen theorie weergeven in, hoe kan het ook anders, onze
eigen, hedendaagse taal!

3.3 Lexicale structuren en locale incommensurabiliteit

Kuhn heeft dus nog wel wat uit te leggen, want de kritieck van Davidson snijdt diep en
maakt vertaalbaarheid in feite tot een criterium van taal-zijn. Als iets niet vertaalbaar is in
onze eigen taal, dan is het geen taal.'”” Determineerbaar verschil tussen talen impliceert
toetsbaarheid van beweringen in een taal aan een taalonafhankelijke empirie, waarbij we
ervan uit moeten gaan dat deze talen die empirie passend organiseren en ons wereldbeeld
dus (grotendeels) juist is.

“It follows that when we study what our language — any language — requires in the way of

overall ontology, we are not just making a tour of our own picture of things: what we take

there to be is pretty much what there is.” 128

Maar dan heeft het geen zin meer om over conceptueel relativisme te spreken. In de inter-
actie tussen gebruikers van verschillende conceptuele kaders doet Davidson hier een be-
roep op het zogenaamde welwillendheidsbeginsel of principle of charity. Dit beginsel stelt
dat, wanneer we niet mogen veronderstellen dat iemand aan bepaalde woorden dezelfde
betekenis hecht of dezelfde taal spreekt als wij, we zijn taaluitingen alleen kunnen begrij-
pen door er (hypothetische) vertalingen van te maken die iemand grotendeels dezelfde op-
vattingen toedichten als wij zelf huldigen:

“[...] whether we like it or not, if we want to understand others, we must count them right in

most matters. [...] We make maximum sense of the words and thoughts of others when we

interpret in a way that optimizes agreement (this includes room for explicable error, i.e. dif-

ference of opinion). Where does this leave the case for conceptual relativism? The answer is,

I think, that we must say much the same thing about differences in conceptual scheme as we

126 ibid. 189.
127 ibid. 185.
128 ibid. xix.

47



Semantische incommensurabiliteit

say about differences in belief: we improve the clarity and bite of declarations of difference
[...] by enlarging the basis of shared (translatable) language or of shared opinion.” 129

Daarmee zijn verschillen van mening tussen voorstanders van verschillende paradigma’s
niet alleen maar schijn. Want als we niet objectief kunnen bepalen, of en waar conceptuele
kaders van elkaar verschillen, dan kunnen we ook niet zeggen dat ze gelijk zijn. Maar de
reductie in bovenstaand citaat van ‘difference of opinion’ tot ‘explicable error’ is veelbete-
kenend. Verschil van mening kan volgens Davidson blijkbaar alleen bestaan in de vorm
van verklaarbare misvatting. Daarbij rijst echter de vraag hoe welwillend zijn principle of
charity eigenlijk nog is. De ‘guiding policy’ van Davidson is hier, dat we er zo lang moge-
lijk van uit moeten gaan dat iemand hetzelfde gelooft als wij en dat we zelf gelijk heb-
ben,'*® waarmee hij een gelijksoortig kennistheoretisch egocentrisme verdedigt als we Re-
scher in het vorige hoofdstuk al zagen doen. Wanneer de tovenaar van een primitief volk
bijvoorbeeld zegt dat iemand door een demon bezeten is, dan bedoelt hij waarschijnlijk dat
die persoon gewoon een of ander virus onder de leden heeft en dat is natuurlijk ook zo. En
als die tovenaar niet met onze interpretatie akkoord gaat, dan heeft hij het gewoon mis, hoe
verklaarbaar dat vanuit zijn culturele achtergrond ook is. Maar deze strategie kan de tove-
naar ook volgen: de westerling die zegt, dat iemand een kwaadaardig virus onder de leden
heeft, bedoelt natuurlijk, dat hij door een demon bezeten is en dat is natuurlijk ook zo, etc.
Het punt is hier, dat het voor Davidson als posities zo tegenover elkaar staan blijkbaar
principieel ondenkbaar is, dat hun verschil niet objectief beslisbaar zou zijn, hoe partijdig
en egocentrisch die ‘objectiviteit’ ook is. In de complexe argumentatie van Davidson lijkt
vooral dit verlangen naar beslisbaarheid doorslaggevend: door verschillen tussen paradig-
ma’s bij voorbaat zoveel mogelijk te minimaliseren, wordt elk resterend verschil in ieder
geval beslisbaar.

Kuhn gaat daar duidelijk niet in mee. Verschillen tussen talen c.q. paradigma’s zijn vol-
gens hem wel degelijk betekenisvol, onreduceerbaar en het product van hun disparate con-
ceptuele of taxonomische structuur. De conceptuele kaders van verschillende paradigma’s
“cut up the world in different ways”."*' Het betreft hier zowel de manier waarop verschil-
lende begrippen met elkaar samenhangen (hun betekenis, connotatie of intensie) als hoe ze
bij dingen in de wereld aanknopen (hun verwijzing, denotatie of extensie). Daarbij bena-
drukt Kuhn vanaf 1970, dat hij nooit bedoeld heeft dat paradigmatische talen wederzijds
volkomen onvertaalbaar zijn. Doorgaans zullen de meeste termen in twee concurrerende
theorieén dezelfde betekenis hebben. Hun functie is gelijk en hun vertaling is domweg
homofoon. Het probleem van onvertaalbaarheid concentreert zich gewoonlijk rond een
aantal centrale en onderling gedefinieerde begrippen die zintuiglijke stimuli of gewaar-
wordingen op verschillende wijze in “similarity classes” ordenen'*” en waarbij we die be-
grippen en hun onderlinge relaties samen met (prototypes van) de dingen die ze zo iden-
tificeren leren kennen. Kuhn spreekt daarom over “local incommensurability” waarbij het
erom gaat dat niet alleen een beperkte groep begrippen andere betekenissen hebben, maar

12 ibid. 197.

130 ibid. 196.
131 Kuhn (2000: 164)
132 ibid. 172.

48



Semantische incommensurabiliteit

ook het patroon van hun onderlinge relaties een andere structuur vertoont.’*> Sommige

toepassingen van die begrippen mogen dan weliswaar specificeerbaar zijn in een andere
taal, maar sommige ook niet, waardoor een eenduidige vertaling zonder betekenisverlies of
verandering van begripsmatige associaties onmogelijk is.
Kuhn heeft hiervoor vele illustraties gebruikt. Eén van zijn favorieten in de wetenschap
betreft de Copernicaanse revolutie. Met de overgang van een geocentrisch naar een helio-
centrisch wereldbeeld wijzigde de betekenis van het begrip ‘planeet’ zowel op intensioneel
als extensioneel niveau en veranderde daarmee ook onze kennis van de natuur op structu-
rele wijze. Waar zon en maan eerst planeten waren en de aarde niet, geldt sinds Copernicus
de aarde wel als planeet, terwijl de zon een ster is geworden en de maan een satelliet.
“Changes of that sort were not simply corrections of individual mistakes embedded in the
Ptolemaic system [but] involved [...] changes in the criteria by which some terms [...] at-
tached to nature. These criteria, furthermore, were in part dependent upon the theory with
which they were introduced. When referential changes of this sort accompany change of law
or theory, scientific development cannot be quite cumulative. [...] Nor can one quite describe
the new in the vocabulary of the old or vice versa. Consider the compound sentence, ‘In the
Ptolemaic system planets revolve about the earth; in the Copernican they revolve about the
sun.” Strictly construed, that sentence is incoherent. The first occurrence of the term ‘planet’
is Ptolemaic, the second Copernican, and the two attach to nature differently. For no univocal
reading of the term ‘planet’ is the compound sentence true.” 134

Wie nu mocht denken dat intussen toch wel vaststaat dat Copernicus gelijk gehad heeft en
we nu duidelijk weten wat een planeet is, gaat echter voorbij aan de kern van Kuhns idee.
Recente ontdekkingen steunen Kuhn hier bovendien. Sinds kort staat met de ontdekking
van ‘bruine dwergen’ (een soort ‘mislukte sterren’ waar geen fusie van waterstof maar wel
van deuterium in de kern plaatsvindt), ‘free floaters’ (een soort planeten die niet in een
baan om een ster bewegen) en ‘ijsdwergen’ (hemellichamen die net als Pluto in een be-
paalde hellingshoek ten opzichte van de ecliptica om de zon bewegen, waardoor de status
van Pluto als planeet sterk in twijfel is getrokken) immers allerminst vast, wat een planeet
nu eigenlijk is zowel in zijn oppositie tot sterren als tot andere hemellichamen. De Interna-
tionale Astronomische Unie heeft onlangs zelfs een speciale commissie ingesteld die zich
moet beraden over de criteria voor de toepassing van het ‘p-woord’."** Moet een bepaald
kenmerk definitorisch beslissend zijn (kernfusie van waterstof; of van deuterium; hellings-
hoek ten opzichte van de ecliptica; massa) of moet de ontstaanswijze van hemellichamen
bepalend zijn? Die beslissing, en daar gaat het Kuhn om, kan niet simpelweg op grond van
empirische informatie (een ongeinterpreteerde toegang tot de feiten) genomen worden en
heeft het netwerk van conceptuele relaties tot inzet, dat we tot een bepaald moment voet-
stoots gebruiken om onze waarnemingen {iberhaupt onder woorden te brengen, alsmede de
cognitieve verwachtingen die met een dergelijk netwerk samengaan. In reactie op David-
son stelt Kuhn dan ook:
“What I have been calling a lexical taxonomy might [...] be called a conceptual scheme,
where the ‘very notion’ of a conceptual scheme is not that of a set of beliefs but of a particu-

133 ibid. 36.
134 ibid. 15.

135 Schilling (2001)

49



Semantische incommensurabiliteit

lar operating mode of a mental module prerequisite to having beliefs, a mode that at once
supplies and bounds the set of beliefs it is possible to conceive.” 136

In die lexicale taxonomieén gaat het volgens Kuhn vooral om een beperkte klasse van ter-
men, de zogenaamde soortnamen en stoffelijke naamwoorden. Soortnamen omvatten na-
tuurlijke soorten (boom, planeet, water e.d.), kunstmatige soorten (horloge, auto), nomina-
le soorten (organisatie) enzovoorts. Stoffelijke naamwoorden (goud, plastic) kunnen met
soortnamen gecombineerd worden in zinsconstructies met een onbepaald lidwoord (een
gouden horloge, e.d.). Kenmerkend voor deze termen is volgens Kuhn dat zij elkaar in hun
verwijzing (de verzameling van objecten die erdoor wordt aangeduid) niet mogen overlap-
pen, tenzij ze zich als genus tot species verhouden. Kuhn noemt dit het “no-overlap princi-
ple”."*” Tets kan wel tegelijk een planeet en een hemellichaam zijn, maar niet een planeet
en een ster; wel een metaal en goud, maar niet tegelijk goud en zilver.
Termen als deze worden doorgaans middels het gebruik van voorbeelden geleerd. Voor de
meeste geldt dat ze daarbij geleerd worden als onderdeel van een “contrast set” of van een
aantal onderling gerelateerde termen, waarbij het leren van dergelijke termen gepaard gaat
met het verwerven van bepaalde generalisaties (kennis) omtrent hun onderscheidende ei-
genschappen en gedrag. Soortnamen zijn volgens Kuhn “projecteerbaar”: een soortnaam
kennen betekent gegeneraliseerde verwachtingen hebben omtrent de verzameling van zijn
referenten (zijn verwijzing). Die verwachtingen kunnen ‘normisch’ zijn, in welk geval ze
‘normale’ kenmerken benoemen die wel uitzonderingen toelaten, of ‘nomisch’, dat wil
zeggen een universeel geldende wetmatigheid (een natuurwet) uitdrukken, waarop in be-
ginsel geen uitzondering mogelijk is.'*® Waar het Kuhn nu om gaat is dat deze verwachtin-
gen mede de betekenis (de intensie) van een term vormen.

“Changes in expectations about a kind term’s referents are therefore changes in its meaning,

so that only a limited variety of expectations may be accommodated within a single speech

community.” 139

Verschil van mening omtrent de betekenis van termen (planeet, kracht, water) kan daarom
niet lang voortbestaan, althans niet binnen dezelfde taalgemeenschap, omdat zij typisch
onverenigbare verwachtingen omtrent het gedrag van hun referenten inhouden. Weliswaar
kunnen begrippen zoals ‘planeet’ voor en na Copernicus of ‘kracht’ bij Newton en bij
Aristoteles voor een groot deel van hun verwijzing overlappen, maar juist daar zouden ze
dan onverenigbare verwachtingen aan stellen. Dat geldt in ieder geval voor nomische gene-
ralisaties vanwege hun universele geldigheidsaanspraak, maar ook voor normische, als het
termen uit eenzelfde contrastset betreft. Datgene wat onderscheidend is voor sterren, kan
niet ook voor planeten gelden. Periodes waarin een (wetenschappelijke) gemeenschap op
deze manier overlappende soortnamen gebruikt eindigen volgens Kuhn daarom doorgaans
op een van de volgende manieren:

136 Kuhn (2000: 94).

137 ibid. 92.
138 ibid. 230.
13 ibid. 231.

50



Semantische incommensurabiliteit

“either one [usage of a term] entirely displaces the other, or the community divides into two,
a process not unlike speciation and one that I [...] suggest is the reason for the ever-
increasing specialization of the sciences.” 140

Het beeld dat Kuhn hier schetst heeft in de strijd tussen concurrerende theorieén of para-
digma’s, waar lexicale taxonomieén op deze manier structureel van elkaar verschillen, dus
belangrijke repercussies voor de evaluatie van strijdige kennisaanspraken. Die evaluatie
vooronderstelt immers een lexicon samen met de generalisaties die daarin belichaamd zijn,
en de uitkomst ervan is derhalve athankelijk van dat lexicon. De keuze tussen verschillen-
de lexica kan echter niet rationeel beslist worden met een beroep op hoe de wereld in haar
totaliteit feitelijk in elkaar zit en confronteert ons daarin onvermijdelijk met het probleem
van het criterium, omdat tenminste een deel van die feiten zelf het product is van de lexica-
le keuzes die we maken. Kuhn concludeert dan ook:

“If, as standard forms of realism suppose, a statement’s being true or false depends simply on

whether or not it corresponds to the real world — independent of time, language, and culture —

then the world itself must be somehow lexicon-dependent.” 14l

Of de incommensurabiliteit tussen twee willekeurige lexica slechts locaal is of niet doet
aan deze conclusie weinig af en er is ook geen onderdeel van een lexicon, dat principieel
van deze mogelijkheid van locale incommensurabiliteit lijkt gevrijwaard.

3.4  Betekenis en verwijzing

De grondgedachte van Kuhn, die hij deelt met Kant, dat mensen actief betrokken zijn in
het proces van kennisverwerving doordat zij hun gewaarwordingen conceptueel in simila-
rity en contrastsets organiseren die ervaring als zodanig pas mogelijk maken, is aanneme-
lijk. Daaruit volgt terecht dat we in Kunnemans bewoordingen de verantwoordelijkheid
voor de waarheid van onze kennis niet volledig op het object ervan kunnen afschuiven. Dat
verschillende gemeenschappen ieder in hun empirische omgeving tot andere representatie-
structuren van de werkelijkheid kunnen komen of dat de werkelijkheid ons met de toename
van ervaring kan nopen tot aanpassing van de structuur van een conceptueel kader, waar-
mee een evolutionair perspectief op kennisontwikkeling ontstaat en kennis dus steeds
plaats-, tijd en cultuurgebonden is, ligt evenzeer voor de hand. Maar wat zich in de waar-
neming voordoet, hebben we daarmee nog niet volledig in de hand. De werkelijkheid op
zichzelf is daarbij “ineffable”, ja zelfs de elementaire gewaarwording ervan. Ook de laats-
te, het ‘sense-datum’ of de stimulus, laat zich niet uitspreken, doorgronden of benoemen
zonder het conceptueel plaats te geven. Het rode van rood, het bolle van bol en dergelijke
is niet iets, dat we ongearticuleerd in de mentale vingers kunnen nemen om het te vergelij-
ken met ons concept van roodheid of bolheid en hun bijbehorende contrasttermen, zodat
we hun overeenstemming zo nauwkeurig mogelijk kunnen vaststellen.'*> Daarmee is de

140 ibid. 232-33.

141 ibid. 77.

2 Kuhn (1970: 196) constateert terecht, dat “stimuli we can only know through elaborate theory”.

Het begrip sense-datum of stimulus, en bijgevolg wat daarvan de inhoud kan zijn, is geen primitief
gegeven maar, zoals bijvoorbeeld in het Logisch Atomisme van Russell, het product van een lange
filosofische exercitie die er weliswaar op gericht is om een onproblematisch verband tussen kennis

51



Semantische incommensurabiliteit

acute vraag, hoe concepten dan aanknopen bij de werkelijkheid of onze gewaarwording
daarvan, eveneens fundamenteel onbeantwoordbaar, zij het dat speculatieve antwoorden
daarop niet zonder consequentie zijn.

Als groot nadeel van de positie van Kuhn in dit verband wordt wel gezien, dat daarin de
verwijzing van een term, dat wil zeggen de verzameling van dingen in de werkelijkheid die
ermee wordt aangeduid (het bedoelde), direct athankelijk wordt van de betekenis die we
aan die term hechten (de bedoeling). De betekenis bepaalt de verwijzing ofwel: extensie
volgt intensie. Veranderen we de betekenisstructuur van een verzameling onderling gedefi-
nieerde termen met de daarin belichaamde verwachtingen, zoals hiervoor besproken, dan
veranderen we daarmee klaarblijkelijk ook de extensie van die termen. Twee onderzoekers
lopen over straat. Zegt de eerste: “Het wil maar niet zomeren, hé.” Antwoordt de tweede:
“Ach, dat ligt er maar aan, hoe je zomer definieert.” Hangt dat daar inderdaad van af? Aan
dit ‘het is maar hoe je het definieert’-argument ontleent de wetenschap weliswaar middels
haar gezaghebbend vermogen om de betekenis van begrippen stipulatief vast te stellen een
enorme institutionele macht en heeft zij in de maatschappij een bijzonder effectief, zich
nog steeds uitbreidend en soms terecht verontrustend kennis- en interpretatiemonopolie
gevestigd, maar daarmee heeft zij toch nog niet de macht over die werkelijkheid zelf. Onze
in de betekenis van termen vervatte en alleszins feilbare beschrijving van dingen (op lingu-
istisch niveau) mag niet verward worden met de aard van de dingen (op ontologisch ni-
veau) waarnaar een begrip verwijst. Water blijft water, of we daar nu een goede beschrij-
ving van kunnen geven of niet.

Dit is de kern van de kritiek die sinds de jaren zeventig in een nieuwe verwijzingstheorie is
ontwikkeld om aan het conceptueel relativisme te ontsnappen en een zeker metafysisch
realisme te kunnen redden. Opvattingen zoals die van Kuhn berusten op een descriptieve
verwijzingstheorie, waarin de betekenis van termen wordt opgevat als een lijst, cluster of
netwerk van eigenschappen (de betekenis) die de objecten waarop het begrip van toepas-
sing is (de verwijzing), kenmerken. Deze lijst fungeert in feite als een beslissingscriterium
om elementen van die verzameling te kunnen identificeren.'** Veranderingen in de beteke-
nis van een term beinvloeden dus de verwijzing en bepalen zo de waarheidswaarde van
uitspraken waarin die term voorkomt. Op die manier bepaalt, zoals Davidson verontrust
vaststelde, volgens deze opvatting de hoedanigheid van onze begrippenkaders in feite of
iets waar is of niet.

De causale verwijzingstheorie, waarvan Donnellan, Kripke en Putnam de belangrijkste
vertegenwoordigers zijn, stelt echter dat de waarheid van uitspraken alleen afhankelijk is
van de verwijzing en dat een adequate verwijzingstheorie geen beroep hoeft te doen op de
manier waarop beslist wordt of iets feitelijk tot de verwijzing van een term behoort. Ter-
men kunnen heel goed en succesvol gebruikt worden om te verwijzen, zelfs als de be-
schrijving (en dus de vermeende betekenis) ervan onjuist of op het onderhavige geval niet
van toepassing is. Donnellan maakt in dit verband onderscheid tussen een attributief en een
referentieel gebruik van termen. Bij een attributief gebruik van termen is het de bedoeling
iets te zeggen over wat dan ook onder een begrip valt zonder dat we hoeven te weten wat
dat in feite is. Bij een referentieel gebruik van termen kunnen we een term herkenbaar en

en werkelijkheid te kunnen leggen, maar zelf in zijn inhoudelijke bepaling zeker niet onproblema-
tisch is.

3 ygl. Schwartz (1977: 14-20)

52



Semantische incommensurabiliteit

succesvol benutten om naar iets te verwijzen, ook als (de gangbare betekenis van) die term
er helemaal niet op van toepassing is. De openbaar aanklager kan in een rechtszaak met de
term ‘moordenaar’ succesvol verwijzen naar de verdachte terwijl iedereen weet dat diens
schuld nog allerminst vaststaat. Hij gebruikt de term dan referentieel. Maar hij kan haar
ook attributief gebruiken om over de werkelijke moordenaar te spreken zonder te weten
wie dat in feite is.
Het onderscheid tussen het vaststellen van de verwijzing en het geven van de betekenis van
een term acht Kripke van bijzonder belang bij het gebruik van natuurlijke soortnamen en
stoffelijke naamwoorden. Kripke spreekt in dit verband van rigid designators, ofwel starre
aanduiders. Met deze termen verwijzen we steeds naar exemplaren van dezelfde soort on-
geacht of de beschrijvingen die we ervoor hebben juist zijn. We gebruiken die termen dus
primair referentieel. Beschrijvingen spelen geen doorslaggevende rol bij de beslissing of
een term in een bepaald geval van toepassing is. Ze zijn hoogstens een handig hulpmiddel
om dingen van een bepaalde soort te identificeren, maar bepalen niet wat het is om tot die
soort te behoren.'** Dit laatste is slechts afhankelijk van de verwijzing en die ligt vast van-
af het eerste moment dat een term wordt gebruikt om naar enkele prototypes of exemplaren
van een bepaalde soort te verwijzen. Die eerste daad van verwijzing wordt als een soort
‘doopceremonie’ van de term beschouwd, waarmee ieder later gebruik van de term histo-
risch via een causale keten van communicatieve handelingen verbonden is, en is daarmee
de ‘oorzaak’ dat de term verwijst zoals ze doet. Zoals Kuhn het uitdrukt, wordt de verwij-
zing van een term volgens de causale theorie dus bepaald door deze oorspronkelijke proto-
types en een primitieve (ontologische) relatie van ‘gelijksoortigheid’ tussen deze oor-
spronkelijke en later aangetroffen exemplaren van een soort.

“Theories about what makes the samples the same are, on this view, irrelevant to reference,

as are the techniques used in identifying further samples. Both may vary over time as well as

from individual to individual at a given time. But the original samples and the relation same-

ness-of-kind are stable.” '**

Wat de relatie van gelijksoortigheid inhoudelijk bepaalt, is de substantie van een soort.
Zoals Kripke en Putnam herhaaldelijk aangeven, wordt die bij stoffen als water en goud
bijvoorbeeld bepaald door de atomaire structuur of chemische samenstelling ervan. Opper-
vlakkige eigenschappen, zoals kleur, vorm of hardheid, zoals we meestal bij de beschrij-
ving van soorten gebruiken, doen daarbij volgens hen niet terzake. Goud zou best blauw
kunnen zijn, maar toch atoomnummer 79 hebben en dus goud zijn; er zou best een stof
kunnen bestaan die alle oppervlakkige eigenschappen van water heeft, maar die een andere
chemische samenstelling dan H,O heeft en dus geen water is. Als het inderdaad waar is,
dat goud atoomnummer 79 heeft en water H,O is, dan is dat volgens Kripke en Putnam
ook noodzakelijk en doet het er niet toe, of we dat, toen we voorbeelden van die stoffen
voor het eerst zo noemden, al wisten of konden bepalen.

De bedoeling van Kripke en Putnam met de causale verwijzingstheorie is om op deze ma-
nier aan de verwijzing van termen een zekere constantheid te geven die onafhankelijk is
van onze beschrijving of kennis van dingen en ons vermogen om elementen uit de extensie
van een term te herkennen. Verwijzing is daardoor immuun voor veranderingen van theorie

14 ibid. 27.

145 Kuhn (2000: 78)

53



Semantische incommensurabiliteit

en identificatiemethode en de causale verwijzingstheorie lijkt daarmee goed inzetbaar te-
gen verdedigers van een of andere vorm van conceptueel relativisme of paradigmatische
incommensurabiliteit (vgl. bijvoorbeeld Weaver en Gioia (1994) in de organisatiekunde).
Op grond van deze immuniteit is het mogelijk om te stellen, dat extensie (het bedoelde)
niet bepaald wordt door intensie (de bedoeling), maar andersom. Onze beschrijving van
termen moet uiteindelijk de verwijzing zo precies mogelijk omschrijven door de substantie
van een soort tot uitdrukking te brengen. En als we de verwijzing van die substantie los
daarvan kunnen identificeren, dan kunnen we daaraan de kwaliteit van verschillende be-
schrijvingen van een bepaalde soort toetsen. Intensie volgt dus extensie.

Maar hoe zit dat dan met termen als ‘planeet’? Wat is daarvan de ‘substantie’? Hier be-
schikken we momenteel blijkbaar over meerdere kandidaten, waarvan er niet één duidelijk
superieur of ook theorieonafhankelijk is. En in feite, zo stelt Kuhn, zijn de door Kripke en
Putnam gebruikte voorbeelden van ‘goud’ en ‘water’ ook niet theoriconathankelijk.'*® De
term atoomnummer stamt uit het lexicon van de atoomtheorie en kan alleen met andere
termen uit die theorie geleerd en gebruikt worden. Hetzelfde geldt voor H,O als kwalifica-
tie van water, ongeacht de aggregatietoestand waarin het zich bevindt. Wat we als substan-
tie van iets voorstellen is altijd een op grond van een of andere theorie gepretendeerde
substantie. En uitspraken waarin de substantie van iets wordt benoemd zijn nog steeds be-
schrijvingen die een blijkbaar preferent en veelal theoretisch beslissingscriterium poneren
om referenten van een term te identificeren. Dergelijke theoretische eigenschappen zijn
volgens Kuhn bovendien niet wezenlijk anders dan de oppervlakkige eigenschappen die we
in het dagelijks leven veelal gebruiken om referenten te identificeren en ook zij kunnen, op
theoretisch niveau, allerlei identificatieproblemen opleveren die aanleiding kunnen geven
tot lexicale transformaties en veranderingen in de projecteerbare verwachtingen die daar-
mee in het geding zijn.

Het bijzondere van termen als goud en een aantal andere natuurlijke soorten is eigenlijk
alleen maar, dat hun verwijzing historisch en van cultuur tot cultuur nauwelijks aan veran-
dering onderhevig is geweest, dat hun gelijksoortigheid relatief gemakkelijk herkenbaar is,
als het ware ‘in het oog springt’, en de wetenschap nauwelijks iets aan onze alledaagse
verwachtingen ervan veranderd heeft. Maar dat maakt de verwijzing van termen als goud
niet principieel immuun voor verandering en dat is precies wat de causale verwijzingstheo-
rie via het begrip rigid designation juist wel lijkt te doen."*” Bij begrippen als ‘planeet’ en
zelfs ‘water’ daarentegen zijn veranderingen in (theoretische) beschrijvingen en daarin
geimpliceerde ‘primitieve’ relaties van gelijksoortigheid historisch wel degelijk van in-
vloed geweest op de verwijzing ervan.

Pragmatisch gezien lost de causale verwijzingstheorie op kennistheoretisch niveau dus niet
zoveel op. Op ontologisch niveau postuleert ze alleen de metafysische duurzaamheid en
onveranderlijkheid van substanties en soorten, maar voor het proces van kennisverwerving
en in het bijzonder voor de herkenbaarheid van gelijksoortigheidsrelaties zijn we blijvend
athankelijk van min of meer impliciet gebruikte identificatiecriteria. Bovendien duidt niets
in de causale theorie erop, dat er in de historisch communicatieve keten van het gebruik
van termen geen ‘wederdoping’ van termen plaats kan vinden, bijvoorbeeld door de con-
frontatie met moeilijk classificeerbare exemplaren van een soort, waar we voor een beslis-

18 ibid. 83.
7 ygl. Sankey (1994: 55); Kuhn (2000: 81)

54



Semantische incommensurabiliteit

sing wel terug moeten vallen op een beschrijving die de relatie van gelijksoortigheid stipu-
latief vastlegt.
Initi€le beschrijvingen en identificatiecriteria zijn bij theoretische begrippen en bij allerlei
sociale of, zoals Schwartz het noemt, nominale soortnamen, zoals ‘organisatie’, ‘kennis’,
‘rol’, “sport’ e.d. zelfs onontbeerlijk voor de herkenbaarheid van deze soorten.'*® Bij na-
tuurlijke soortnamen mag het gebruik ervan primair referentieel zijn: we verwijzen er suc-
cesvol mee naar (exemplaren van) dezelfde verzameling van dingen, zelfs als onze be-
schrijvingen ervan niet precies kloppen. De bedoeling is om voorbeelden van het bedoelde
aan te kunnen duiden, waarbij de relatie van gelijksoortigheid wordt geacht onathankelijk
van beschrijving herkenbaar te zijn en in het oog te springen, bijvoorbeeld op grond van de
fysieke verschijningsvorm van de aangeduide dingen. Bij nominale soorten en theoretische
termen is het gebruik door het ontbreken van deze tastbaarheid in eerste instantie echter
steeds attributief. De bedoeling bepaalt wat het is om het bedoelde te zijn; gelijksoortig-
heid wordt bepaald door gelijkheid van betekenis, i.e. het voldoen aan dezelfde beschrij-
ving.

“In using [nominal kinds] we do not have some kind of thing in mind, name it, and then seek

to discover what it is we have named [...]. Rather we have a certain specification or descrip-

tion in mind and define anything that satisfies the description as having a right to the name.”
149

Twee organisatickundigen komen terug van een bezoek aan bedrijf X. Zegt de eerste:
“Goh, wat een toestand heeft die manager ervan gemaakt! Dat is toch geen organiseren
meer?” Antwoordt de tweede: “Ach, dat ligt er maar aan wat je onder organiseren ver-
staat.” Ligt dat daar inderdaad aan? Volgens menigeen zou het antwoord nu bevestigend
moeten zijn. Of iets een daad van organiseren behelst, kan geen zuiver empirische ontdek-
king over organiseren zijn, maar is steeds ingebed in een a priori specificatie van wat orga-
niseren betekent. Alleen gegeven een dergelijke betekenis, zoals bijvoorbeeld in het dage-
lijks spraakgebruik van een taalgemeenschap, zijn ‘ontdekkingen’ van onvermoede empiri-
sche — we zouden nu eerder zeggen: “praktische” — afthankelijkheden en verbanden moge-
lijk.

Schwartz maakt de betekenis van een term zo constitutief voor nominale soorten. Daarmee
neemt hij een specifiek hermeneutische of ‘antinaturalistische’ positie in ten aanzien van
de aard van sociale verschijnselen.'”® Kenmerkend is daarvoor dat termen die sociale ver-
schijnselen benoemen de betrokken actoren automatisch een bepaalde bedoeling toeschrij-
ven die het verschijnsel maakt tot wat het is en waarbij iedere verklaring van dat verschijn-
sel moet aansluiten. Zo is ‘sporten’ geen sporten en ‘organiseren’ geen organiseren als
betrokkenen niet zelf een bedoeling hebben die binnen hun referentiekader constitutief is
voor ‘sporten’ c.q. ‘organiseren’. Opvallend aan nominale soorten in deze opvatting is dat
het ‘no overlap’ beginsel hier niet op dezelfde manier lijkt te gelden als Kuhn voor natuur-
lijke soorten claimt. Of nominale soorten tot bepaalde contrastsets behoren en elkaar daar-
door wel of niet uitsluiten, is nu immers afhankelijk van het conventioneel bepaalde refe-
rentiekader van actoren. Dat raakt bijgevolg aan hun projecteerbaarheid; we zullen er

148 ygl. Sankey (1994: 61v); Schwartz (1977: 39)

199 Schwartz, ibid. 38.

150 ygl. De Wilde (1989)

55



Semantische incommensurabiliteit

hoogstens normische en bovendien door dit referentiekader begrensde regelmatigheden in
kunnen ontdekken. Dat maakt, zoals Kuhn al vermoedde, de puzzels van de sociale weten-
schappen inderdaad ‘door en door’ hermeneutisch. Pas als we sociaal gedrag anderzijds in
termen van natuurlijke soorten opvatten, dan zullen we ze daarmee ook een ‘natuur’, een
metafysische realiteit toedichten die onathankelijk is van de betekenis voor betrokkenen;
we verdinglijken of ‘reificeren’ de onderhavige verschijnselen dan (‘de’ organisatie, ‘de’
sport), waarmee direct de mogelijkheid van nomische verwachtingen en een primair refe-
rentieel gebruik van de termen die we ervoor gebruiken verbonden is.

Waar we de grens tussen natuurlijke en nominale soorten willen trekken, is gezien het bo-
venstaande zelf afthankelijk van de kennistheoretische inzet die we kiezen. Of er een duide-
lijke grens is, is zelfs discutabel. Dat wordt in het bijzonder duidelijk bij theoretische ter-
men. Enerzijds vinden we deze termen steeds uit of leren we ze te gebruiken, of het nu om
de duiding van natuurverschijnselen (‘zwaartekracht’) of van sociale verschijnselen (‘or-
ganisatie’) of menselijk handelen (‘wil’, ‘bewustzijn’) gaat, om iets te verklaren. In die zin
is de bedoeling om een bepaald probleem op te lossen hier steeds bepalend en hebben we
ook een initi€le beschrijving van deze termen nodig om iiberhaupt te weten, waar we het
over hebben. Anderzijds inaugureren we met de introductie ervan ook steeds een (materié-
le of mentale) entiteit met een zeker autonoom bestaan, waardoor ipso facto generalistische
verwachtingen ten aanzien van die entiteit worden gewekt.

In tegenstelling tot Putnam en Kripke benadrukt Kuhn duidelijk de descriptieve kant van
theoretische termen, nominale soorten en zelfs van natuurlijke soortnamen. Ook bij de
laatste is verwijzing niet immuun voor verandering van beschrijving en spelen elementaire
identificatiecriteria, hoe impliciet ook, via deze beschrijvingen een rol om voorbeelden van
soorten te kunnen herkennen. Criteriologische en herkenningsproblemen zullen zich eerst
en vooral voordoen bij allerlei randgevallen van begrippen en daar zijn natuurlijke soorten
allerminst van gevrijwaard. Behoren kleuren van bepaalde golflengtes nog tot de extensie
van het begrip ‘blauw’ of niet; zijn bruine dwergen sterren of niet; is Pluto een planeet? De
rol van beschrijvingen wordt alleen maar groter bij theoretische entiteiten, nominale soor-
ten en vooral bij begrippen die intentionele handelingen aanduiden. Welke criteria we in
deze beschrijvingen voorop plaatsen en hoe daarlangs de extensie van begrippen vorm
krijgt, is in hoge mate een vrije keuze en wordt volgens Kuhn, zoals we zagen, mede inge-
geven door een historisch schuivende probleemcontext. Anderzijds wordt onze keuzevrij-
heid ook steeds beperkt door zekere eisen van communiceerbaarheid en wederzijds begrip
binnen een taalgemeenschap en het socialisatieproces dat met het leren van een taal sa-
mengaat. Betekenissen zijn veranderlijk en veranderbaar en daarmee ook onze verwachtin-
gen over hoe de wereld in elkaar zit, maar dat proces is noch willekeurig noch vrijblijvend.

3.5 Interparadigmatische vertaling, interpretatie en (non-)dialoog

Wat betekent het bovenstaande nu voor de mogelijkheid van communicatie en wederzijds
begrip tussen voorstanders van verschillende paradigma’s? Lexicale dispariteit, hoe locaal
0ok, en de noodzaak van beschrijvingen (betekenis) om onze gewaarwordingen te organi-
seren en ‘greep’ te krijgen op de werkelijkheid impliceren volgens Kuhn, dat paradigma’s
wederzijds onvertaalbaar zijn. Er is geen toegang tot de feiten in een paradigmaonathanke-
lijke taal, waarlangs de empirische consequenties van incommensurabele theorieén rest-
loos, dat wil zeggen zonder verlies of verandering van betekenis, kunnen worden uitge-
drukt en objectief vergeleken. Kuhn heeft dat in Structure treffend geillustreerd aan de

56



Semantische incommensurabiliteit

verhouding tussen de Newtoniaanse mechanica en de relativiteitstheorie van Einstein.''
Daarbij liet hij zien, dat een ‘vertaling’ van het begrippenkader van de eerste in de laatste,
zodat — naar vaak wordt gesteld — de wetten van Newton als een soort randgevallen onder
‘aardse’ omstandigheden uit de relativiteitstheorie kunnen worden afgeleid, onmogelijk is
zonder een aantal van de nomische generalisaties die in de Newtoniaanse begrippen van
massa, energie en kracht liggen besloten, geweld aan te doen. Een in termen van Einstein
‘vertaalde’ Newton is daarom geen Newton meer in Newtoniaanse zin. De theoretische
soortnamen van massa bij Newton (noem het massa,) en Einstein (massa,) en ook van
energie (energie, en energie,) schenden het door Kuhn later zo genoemde ‘no overlap’-
beginsel. De projecteerbare verwachtingen die met deze termen geassocieerd zijn, zijn
onverenigbaar en zullen dus tot problemen leiden, waar de verwijzingen ervan overlap-
pen.*? Datzelfde geldt voor het begrip water voor en na de chemische revolutie, voor het
begrip verbranding voor en na de ontdekking van zuurstof en voor vele andere weten-
schappelijke omwentelingen die met de term paradigmaverandering kunnen worden aan-
geduid.

Onvertaalbaarheid impliceert volgens Kuhn echter niet, dat voorstanders van verschillende
paradigma’s elkaar niet kunnen begrijpen of dat interparadigmatische communicatie stel-
selmatig onmogelijk is. Hier wijkt het standpunt van Kuhn wezenlijk af van de eerder aan-
gehaalde claim van Davidson, dat vertaalbaarheid een voorwaarde is voor taal-zijn en dat
wetenschapshistorici zoals Kuhn dat ook voortdurend laten zien door de kenmerken van
andere paradigma’s weer te geven in onze eigen taal. Putnam heeft een gelijksoortig argu-
ment eveneens gebruikt.'>* Volgens Kuhn maken Davidson en Putnam echter de belangrij-
ke fout, dat zij de reconstructie of interpretatie van theorieén uit andere paradigma’s identi-
ficeren met hun (hypothetische) vertaling in onze eigen taal. Die volgens Kuhn fundamen-
teel verkeerde gelijkstelling ontlenen zij aan Quine’s notie van ‘radical translation’. Maar
hoewel iedere vertaling wel een bepaalde mate van interpretatie vereist, is het verschil tus-
sen vertalen en interpreteren volgens Kuhn toch tamelijk eenvoudig in te zien.'>*

Om een vertaling te kunnen produceren moet een vertaler immers vooraf al twee talen be-
heersen. Wat de vertaler vervolgens doet is systematisch reeksen van woorden in de bron-
taal vervangen door reeksen van woorden in de doeltaal, zodat beide teksten dezelfde bete-
kenis ¢én dezelfde verwijzing hebben. Daarbij geldt, dat het proces van vertaling de gangba-
re betekenis van termen in beide talen niet mag veranderen, en dat verklarende woorden-
lijsten en annotaties van de vertaler bij een volmaakte vertaling dus ook overbodig zouden
moeten zijn. Kuhn stelt weliswaar, dat deze eisen natuurlijk idealiseringen zijn, maar dat
ze precies voortvloeien uit het concept van een Quineaanse radicale vertaling. In tegenstel-
ling tot een vertaler hoeft een interpreet in eerste instantie echter slechts één taal te beheer-
sen. Geconfronteerd met het onbegrepen taalgedrag van een lid van een andere taalge-
meenschap (Quine’s voorbeeld van de inboorling die het woord ‘gavagai’ uit, is exempla-
risch), probeert de interpreet inderdaad zoals Davidson aangeeft, door gedragsobservatie
en beschouwing van de omstandigheden waarin de vreemde tekst wordt gebezigd, hy-

151 Kuhn (1970: 101v)

152 ygl. Kuhn (2000: 232)

153 vgl. Sankey (1994: 102)

154 Kuhn (2000: 38v)

57



Semantische incommensurabiliteit

potheses op te stellen en te toetsen over de betekenis van die tekst, waardoor deze begrijpe-
lijk wordt. Maar deze hypotheses zijn volgens Kuhn nog geen vertalingen. Als de inter-
preet er zo in slaagt, een vreemde taaluiting te begrijpen, dan heeft hij in feite die vreemde
taal (deels) leren beheersen. Hij heeft er een nieuwe taal bijgeleerd en is als het ware twee-
talig geworden, maar daarmee staat nog niet vast of beide talen ook in elkaar vertaalbaar
zijn. Dit laatste is pas het geval wanneer er een coreferenti€le beschrijving mogelijk is in
iemands moedertaal van de taaluiting in de nieuwe taal die hij succesvol heeft leren ge-
bruiken, zonder dat daardoor de conceptuele structuur van beide talen wordt veranderd.
Soms zal dat lukken, maar het hoeft niet mogelijk te zijn.

“There need be no English description coreferential with the native term ‘gavagai’. In learn-

ing to recognize gavagais, the interpreter may have learned to recognize distinguishing fea-

tures unknown to English speakers and for which English supplies no descriptive terminol-

ogy. Under those circumstances, ‘gavagai’ remains an irreducible native term, not translat-

able into English. Though English speakers may learn to use the term, they speak the native

language when they do so. Those are the circumstances for which I would reserve the term

‘incommensurability’.” 133
Dergelijke onvertaalbaarheid komen we in de verhouding tussen verschillende natuurlijke
talen vaak genoeg tegen, zonder dat daardoor de begrijpelijkheid van uitdrukkingen in een
vreemde taal wordt verhinderd. Kuhn noemt bijvoorbeeld de onvertaalbaarheid van het
Engelse “the cat sat on the mat” in het Frans vanwege de incommensurabiliteit van Engel-
se en Franse taxonomieén voor vloerbedekking. Daardoor is er geen eenduidige coreferen-
tiéle Franse vertaling mogelijk die precies naar alle en alleen die situaties verwijst, waarin
deze Engelse zin waar zou zijn."® De enige manier om daarvoor te zorgen zou zijn de
taxonomie voor vloerbedekking in een van deze talen te wijzigen, maar dan dreigt het ‘no
overlap’-beginsel in die taal weer geschonden te worden. Vaak zal daar in het alledaags
taalgebruik niet zo zwaar aan getild worden; we zullen in het dagelijks leven meestal best
kunnen leven met strikt genomen onverenigbare verwachtingen over matten, tapijten en
karpetten. Dergelijke inconsistentie wordt binnen wetenschappelijke theorieén echter over
het algemeen als onaanvaardbaar beschouwd.
De onvertaalbaarheid tussen incommensurabele paradigma’s betekent echter evenmin als
in het dagelijks leven, dat wederzijds begrip en succesvolle communicatie tussen leden van
verschillende paradigmatische gemeenschappen geblokkeerd is, zolang men zich maar
realiseert welke taal men op enig moment spreekt.

“Violations of [the no overlap condition] do not bar intercommunity understanding. Mem-

bers of one community can acquire the taxonomy employed by members of another, as the

historian does in learning to understand old texts. But the process which permits understand-

ing produces bilinguals, not translators, and bilingualism has a cost [...]. The bilingual must

always remember within which community discourse is occurring. The use of one taxonomy

to make statements to someone who uses the other places communication at risk.” 157

Juist omdat in verschillende paradigma’s vaak dezelfde woorden in andere betekenissen
gebruikt worden, kan in de praktijk gemakkelijk spraakverwarring ontstaan. Zoveel is uit

155 ibid. 39-40.
156 ibid. 93.

157 .
loc.cit.

58



Semantische incommensurabiliteit

de geschiedenis van paradigmatische confrontaties wel duidelijk geworden en dat is ook
precies ter verklaring waarvan Kuhn het begrip incommensurabiliteit lijkt te hebben gein-
troduceerd.
Regelmatig is voorgesteld, dat voor de communicatieproblemen die sprekers van twee in-
commensurabele talen kunnen ontmoeten, de ontwikkeling van een lingua franca, een neu-
trale ‘derde’ taal, als een soort compromis een oplossing zou kunnen bieden. Kuhn ontkent
dit echter expliciet."”® Weliswaar is het in beginsel best mogelijk om stipulatief een nicuw
begrippenkader met een andere lexicale structuur te ontwerpen (en van die mogelijkheid
maken wetenschappers in de praktijk ook regelmatig gebruik), maar niet zodanig dat het
nieuwe begrippenkader commensurabel zal zijn met beide wederzijds incommensurabele
kaders. Eerder zullen we nu drie incommensurabele en onderling onvertaalbare kaders
hebben. Of anders zal het nieuwe kader wel commensurabel zijn met één van beide en
daarmee dezelfde lexicale structuur delen, maar dan ipso facto even incommensurabel als
dit kader met het andere en dus niet ‘neutraal’ zijn. In die zin lost de ontwikkeling van een
nieuw conceptueel kader helemaal niets op. Het idee is volgens Kuhn bovendien mis-
plaatst, omdat wederzijds begrip en succesvolle communicatie helemaal niet vereisen dat
talen onderling vertaalbaar zijn. Zo gaan Davidson en Putnam er volgens Kuhn ten onrech-
te van uit, dat wederzijds begrip vertaling vooronderstelt, dat we een uitspraak uit een
vreemde taal alleen kunnen begrijpen door hem te vertalen in onze eigen taal. Volgens
Kuhn is het echter precies andersom: we kunnen een uitspraak pas proberen te vertalen als
we hem eerst begrijpen. Sankey steunt Kuhn op dit punt volmondig met een aantal treffen-
de argumenten.
“First, there is no reason to assume that understanding a foreign expression consists in under-
standing its translational equivalent within the home language. Bilingual speakers do not
translate ‘in their heads’ while conversing in a foreign language. Hence there is no reason to
suppose that a bilingual could not understand a foreign expression not translatable in his
home language. Second, if understanding another language really did require translation into
a prior language, it would be impossible to learn a first language. Presumably, a child does
not come into the world already equipped with a language, but must learn its first language
directly. Third, translation is unnecessary for learning a second language. It is possible to
learn a new language as a child learns its first one by the method of direct immersion.
[There] is no reason to suppose there could not be expressions understood in the new lan-
guage, which are inexpressible in the home language. Fourth, if translation were necessary
for understanding a foreign language, then it would be completely mysterious how transla-

tion could ever take place. For one can only translate a language if one understands the lan-
» 159

guage.
Vertaling is dus geen voorwaarde voor wederzijds begrip, maar andersom. Bovendien is
wel wederzijds begrip maar geen vertaling vereist voor zinvolle communicatie en voor de
rationele evaluatie van verschillende theorieén. Dit laatste ligt zelfs sterk voor de hand,
want er zou niet eens van een reéle keuze tussen theorieén sprake kunnen zijn, als we
slechts één van de voorhanden alternatieven echt zouden begrijpen. En onbegrip kan na-
tuurlijk geen rationeel motief zijn voor theoriekeuze. Een rationele vergelijking van ver-
schillende theorieén of paradigma’s vereist dus dat voor betrokkenen duidelijk is dat er een

138 Kuhn (1970: 201)

15 Sankey (1994: 113)

59



Semantische incommensurabiliteit

verschil is, dat de alternatieven begrepen worden en dat daarover zinvol kan worden ge-
sproken. Maar het betekent niet, dat men ieder verschil van opvatting ook moet kunnen
bijleggen, dat ieder verschil steeds restloos in één taal uitgedrukt moet kunnen worden en
dat men het zo op straffe van irrationaliteit eens moet kunnen worden. Zo zal het verschil
tussen de taxonomieén voor vloerbedekking in het Frans en Engels ook niet volledig in het
Frans of Engels of welke andere taal dan ook specificeerbaar zijn noch vereist onze ratio-
naliteit een eenduidig beslisbare keuze in deze. In ieder geval zouden we niet zeggen dat er
uiteindelijk slechts één taxonomie voor vloerbedekking bestaansrecht kan hebben of dat de
Fransen en Engelsen het onvoorwaardelijk over een compromis in deze eens zouden moe-
ten worden.

Voor het taalspel van de bepaling van waarheid/onwaarheid lijkt de wens om te komen tot
een definitief oordeel over het gelijk van rivaliserende en onverenigbare taxonomieén en
over de daarin belichaamde generalisaties daarentegen bepalend. Inconsistentie is immers
de kardinale zonde waarmee men zich in de wetenschap buiten spel plaatst. Maar Kuhn
heeft dit verlangen naar een definitief gelijk in zijn theorie principieel onvervulbaar ver-
klaard. In feite rest paradigma’s daarom slechts de eigen belofte in eigen termen en naar
eigen maatstaven zo goed mogelijk ‘waar te maken’. In de praktijk leidt dat, zoals Biagioli
al stelde, tot een zekere wederzijdse intellectuele steriliteit tussen paradigma’s. In plaats
van bereidheid tot compromis te tonen, lijken rivaliserende paradigma’s wederzijdse toe-
nadering eerder doelbewust te mijden. We zagen Kuhn hierboven al een isolationistische
strategie bepleiten als voorwaarde voor de gerichte ontwikkeling van wetenschap. Volgens
Biagioli vergt de bescherming van de socio-professionele integriteit van een paradigma
inderdaad een intellectuele afkerigheid, die zich uit in doelbewuste ‘strategieén van non-
dialoog’."®® Met die strategieén kunnen paradigma’s in hun onderlinge competitie beroep
doen op allerlei argumenten die met de inhoudelijkheid van hun conflict eigenlijk nog
nauwelijks van doen hebben, maar wel effectief kunnen zijn om een beslissing te forceren
en hun ‘gelijk’ te halen. Toegang tot financi€le hulpbronnen en andere machtsmiddelen
kunnen daarin historisch van doorslaggevend belang blijken. In de al eerder aangehaalde
strijd tussen Galilei en een aantal aristotelische fysici uit Pisa betoogden deze laatsten bij-
voorbeeld dat het probleem van het drijvend vermogen van objecten in water een natuur-
wetenschappelijk probleem was, waar Galilei zich als wiskundige niet over uit mocht
spreken, omdat de wiskunde in de toenmalige academische hi€rarchie een lagere positie
innam dat de natuurkunde. Pas toen Galilei door de Medici als hoffilosoof in Florence
werd aangesteld, kreeg hij de positie van waaruit hij zich op voet van gelijkheid met deze
fysici kon meten. Gelijksoortige academische geschillen zijn onlangs ook door Otterspeer
beschreven in het eerste deel van zijn geschiedschrijving over de Leidse universiteit.'®"
Dergelijke schermutselingen, waarin argumenten en retorische strategieén gebruikt worden
die eigenlijk buiten de inhoud van een geschil liggen en waarbij de gunst van maat-
schappelijke en politiecke elites een niet onaanzienlijke rol speelt, zijn in de geschiedenis
van de wetenschap in feite natuurlijk van alle tijden geweest. Met enig vertrouwen mogen
we wel uitspreken, dat deze minder ‘schone’ kant van de wetenschapspraktijk dan in een
romantische weergave van de wetenschapsontwikkeling steevast wordt geschetst, ook in
de toekomst wel een rol zal blijven spelen. Biagioli’s analyse opent daarmee een aardige

190 Biagioli (1989: 185v)

161 Otterspeer (1997)

60



Semantische incommensurabiliteit

onderzoeksagenda voor bedrijfskundig onderzoek van het wetenschapsbedrijf, waarin de
manier waarop het succes van paradigma’s bepaald wordt door de toegang tot vitale eco-
nomische en institutionele hulpbronnen, aan een nadere analyse kan worden onderworpen.
Een dergelijke analyse ligt echter buiten het bestek van deze studie.

3.6 Conclusie

Kuhns evolutionair Kantianisme biedt een blik op de ontwikkeling van wetenschap, waarin
onze kennis en waarneming van de werkelijkheid onvermijdelijk lexiconafhankelijk,
‘mind-dependent’ en dus ook tijd-, plaats- en cultuurgebonden zijn. Dat impliceert echter
alleen een ontologisch relativisme en doet weinig af aan de idee van wetenschappelijke
vooruitgang in termen van een toenemend probleemoplossend vermogen van de weten-
schap. Wel betekent het, dat het principieel onmogelijk is incommensurabele conceptuele
kaders lexicononathankelijk te toetsen of in elkaar te vertalen.

Davidsons bezwaar, dat dit evolutionair Kantianisme fundamenteel incoherent is, omdat
daarin het verschil tussen lexica niet objectief determineerbaar is en het impliceert, dat
incommensurabele lexica de werkelijkheid toch grotendeels passend zouden representeren,
waardoor zij het naast elkaar bestaan van onverenigbare waarheden zou toestaan, slaat om
twee samenhangende redenen de plank mis. Ten eerste gaat hij er impliciet van uit, dat die
‘passende’ representatie lexicon-onathankelijk kan worden vastgesteld, wat Kuhn juist
overtuigend bestrijdt, omdat Davidson de ontologische bindingen (de elementaire identifi-
catie van entiteiten in similarity en contrastsets en de daarmee gepaard gaande generalisti-
sche verwachtingen) die in een lexicon besloten liggen nogal plompverloren identificeert
met de werkelijkheid zoals die op zichzelf is. Davidsons principle of charity mag daarbij
nodig zijn om op grond van een hypothetische ‘locus communis’ een alleszins feilbare en
in hoge mate etnocentrische toegang te verkrijgen tot de belevingswereld van andersden-
kenden, ze verschaft ons allerminst in correspondentietheoretische zin toegang tot een
taalonafhankelijke waarheid. Daarbij drijft Davidson (evenals Putnam overigens) zijn et-
nocentrisme zo ver, dat hij andersdenkenden zelfs het ‘spreken van een taal’ (en a fortiori
hun vermogen tot rationeel denken) ontzegt, als hun wereldbeeld c.q. lexicon niet eendui-
dig vertaalbaar blijkt in het onze. Volgens Kuhn is vertaalbaarheid echter helemaal geen
voorwaarde voor begrip, maar andersom. Begrip van het lexicon van andersdenkenden
impliceert ook geen vertaalbaarheid, maar hoogstens dat een mens in staat is meerdere
(onvertaalbare) talen met onverenigbare ontologische bindingen te leren spreken en onder-
scheiden, hoe zeer dat in de praktijk ook tot verwarring kan leiden en zeker in de weten-
schap tot een keuze dwingt. In die zin beschouwt Kuhn het bestaan van onverenigbare
lexica als belangrijkste oorzaak voor de steeds toenemende specialisatie in de wetenschap-
pen.

Kuhns Kantianisme betekent echter wel, dat de waarheid van onze overtuigingen in hoge
mate lexiconbepaald is, doordat de betekenis van termen (hun intensie) bepaalt waar we
het over hebben (hun extensie). Weliswaar hebben we daardoor de wereld niet volledig in
de hand en kunnen volgens Kuhn binnen een lexicon contingente vermoedens wel degelijk
door de werkelijkheid weersproken worden, maar deze descriptieve verwijzingstheorie
maakt veel athankelijk van hoe we concepten stipulatief kunnen definiéren en heeft de
wetenschap daardoor in onze samenleving een belangrijke institutionele machtspositie
verleend die door sommigen terecht als gevaarlijk wordt beschouwd. Tegenover dit de-
scriptivisme is een causale verwijzingstheorie in het geweer gebracht waarin (natuurlijke)

61



Semantische incommensurabiliteit

soortnamen en stoffelijke naamwoorden als rigid designators worden opgevat, waarvan de
verwijzing niet door theorie maar door een beperkt aantal prototypes en een primitieve
relatie van ontologische gelijksoortigheid wordt bepaald. Deze theorie maakt hierdoor de
correctheid van onze beschrijvingen van dingen toetsbaar aan de hand van een lexicon-
onafhankelijk bepaalde extensie die daardoor immuun wordt voor verandering van theorie
en identificatiemethode.

Velen hebben gemeend hierdoor een zeker metafysisch realisme te kunnen redden. Kuhn
heeft er echter terecht op gewezen, dat ook bij natuurlijke soorten de extensie historisch
wel degelijk met de verandering van theorie kan mee veranderen, waardoor deze extensio-
nele immuniteit toch beperkt blijft. Bij theoretische termen die niet (direct) waarneembaar
zijn, zijn descriptieve indicatoren volgens Sankey zelfs onmisbaar. Schwartz meent, dat dit
des te meer geldt voor nominale soorten en intentionele begrippen die in de sociale weten-
schappen een prominente rol spelen. Het voldoen aan een beschrijving is daar uniek bepa-
lend voor het lidmaatschap van een soort, ook al betekent dit dat verschillende beschrijvin-
gen onverenigbare lidmaatschappen kunnen impliceren.

Een en ander betekent echter niet, zoals we zagen, dat gebruikers van incommensurabele
lexica elkaar niet kunnen begrijpen of niet succesvol kunnen communiceren, ondanks het
feit dat co-referenti€le vertalingen door de disparate structuur van deze lexica wordt ver-
hinderd. Het betekent wel, dat sprekers van incommensurabele lexica geen nieuwe taal
kunnen ontwerpen waarin beide oorspronkelijke talen zonder verlies of verandering van
betekenis kunnen worden vertaald. Twee incommensurabele talen kunnen niet beide com-
mensurabel zijn met een nieuwe, derde taal. In de wetenschap drijft deze onreduceerbare
semantische incommensurabiliteit de keuze tussen paradigma’s onvermijdelijk op de spits.
Maar de intellectuele steriliteit en wederzijdse afkerigheid die dit in de praktijk van de we-
tenschapsbeoefening tussen paradigmatische tegenstrevers veroorzaakt, zijn volgens Kuhn
geen teken van irrationaliteit. Dat er geen objectieve basis is om de theoretische en prakti-
sche merites van incommensurabele lexica te evalueren en te bepalen welke ‘beter’ is, laat
ons in de keuze ertussen fundamenteel vrij, maar betekent niet dat er geen goede ar-
gumenten zijn voor de keuzes die we kunnen maken of dat we daarmee onmiskenbaar onze
gebrekkige en beperkte rationaliteit bewijzen. Alleen wanneer we de maatstaf voor de rati-
onaliteit van die keuze bij voorbaat buiten onszelf leggen bij een onafhankelijk gegeven
kosmische werkelijkheid of de potenti€le eenstemmigheid van de totaliteit van “met rede
begaafde wezens” en op die manier het aantal rationeel aanvaardbare alternatieven, hoe
feilbaar we in de bepaling daarvan ook mogen blijken, principieel reduceren tot één, volgt
inderdaad automatisch dat voor het bestaan van onverzoenlijk verschil van visie in de we-
tenschap geen rationele grondslag kan bestaan. Dat is echter, zoals we hierna zullen zien,
niet de mening die Kuhn hieromtrent is toegedaan.

62



HOOFDSTUK 4
AXTIOLOGISCHE INCOMMENSURABILITEIT

4.1 Inleiding

De invloed van de in het voorgaande hoofdstuk genoemde buitenwetenschappelijke facto-
ren en de onaangename felheid waarmee de paradigmastrijd daardoor somtijds wordt ge-
voerd, zijn meestal opgevat als teken van de irrationele kant van de wetenschapsbeoefe-
ning, een kant die praktisch gezien wellicht onuitroeibaar is, maar toch de wetenschap
toont in een hoedanigheid die vanuit een rationeel ideaalbeeld betreurenswaardig is en hoe
dan ook tot een minimum gereduceerd zou moeten worden. Maar als dat inderdaad zo is,
hoe kan Kuhn dan beweren, dat hij gegeven de empirische onbeslisbaarheid van paradig-
matische geschillen vanwege hun incommensurabiliteit, juist middels dit begrip weer “so-
me bite” wil teruggeven aan de notie van cognitieve evaluatie? Hoe kan hij het door hem
bepleite isolationisme zelfs tot een “precondition for the rationality of evaluation” benoe-
men, als dat van de weeromstuit tot zulke onaangename confrontaties tussen paradigmati-
sche opponenten leidt?

In Structure had Kuhn al benadrukt, dat het voor de doelmatigheid van de weten-
schapsontwikkeling op lange termijn noodzakelijk is, dat onderzoekers zich tijdens perio-
des van normale wetenschap afsluiten voor fundamentele, filosofische vragen die de gel-
digheid van paradigmatische uitgangspunten op het spel kunnen zetten. Alleen door de
uitgangspunten van een paradigma voetstoots te accepteren en daarover niet in discussie te
gaan, kan een wetenschappelijke groep zich zodanig concentreren op het ‘esoterische’
werk van het oplossen van de puzzels die door het paradigma worden opgeworpen, dat op
termijn anomalieén aan het licht kunnen komen die de wetenschap voor nieuwe problemen
plaatsen en uiteindelijk tot de acceptatie van een nieuw paradigma kunnen leiden. Kuhn
verklaarde dit historisch herkenbare procédé tot de belangrijkste reden voor het succes van
de natuurwetenschappen vanaf het begin van de moderne tijd en zag in de afwezigheid van
deze manier van werken in de sociale wetenschappen een van de belangrijkste redenen,
waarom deze zich nog niet zover hadden ontwikkeld en in zijn ogen nog ‘preparadigma-
tisch’ waren. '%

Dit argument van efficiency in het puzzeloplossend vermogen van de wetenschap op lange
termijn duidt erop dat Kuhn tot op zekere hoogte een relatief eenvoudig economisch ratio-
naliteitsbegrip hanteert voor de beoordeling van wetenschappelijk succes.'® Maar zoals we
in het navolgende zullen zien, wijst Kuhn als het in concrete situaties om de rationaliteit
van de keuze tussen of relatieve beoordeling van alternatieve wetenschappelijke theorieén
gaat, een utilistische invulling van dit rationaliteitsbegrip af, omdat paradigma’s en disci-
plines ieder via hun eigen lijst van op te lossen problemen of puzzels, dat wil zeggen via
hun doelstellingen, maatstaven van wetenschappelijke relevantie en succescriteria, con-
creet onverenigbare invullingen van wetenschappelijk ‘nut’ impliceren. Daarmee is in de
rationaliteitsopvatting van Kuhn een irreductionistisch pluralisme, dat wil zeggen een ach-

192 Kuhn (1970 viii, 15, 178-79)

163 Kuhn (2000: 209)

63



Axiologische incommensurabiliteit

terliggende incommensurabiliteit van waarden herkenbaar, waardoor de onvermijdelijke
zelflegitimerende partijdigheid van paradigmakeuzes wordt bepaald. De onderkenning van
de rol van deze axiologische incommensurabiliteit is in het werk van Kuhn na 1980 welis-
waar naar de achtergrond verdrongen, maar bezet in zijn opvattingen over het probleem
van de rationaliteit van probleemselectie en theoriekeuze toch een zodanig prominente
plaats, dat zij mijns inziens voor een goed begrip van zijn wetenschapsopvatting onmisbaar
is.

Volgens Kunneman kan met de Kuhniaanse wending door de ondermijning van de ontolo-
gische, kennistheoretische en methodologische uitgangspunten van de traditionele opvat-
ting van wetenschap die Kuhn uitdaagde, de ontwikkeling van de wetenschap niet langer
als een ‘intern gecontroleerd, rationeel leerproces’ worden beschouwd, maar heeft Kuhn
zich de consequenties van zijn kritiek op het traditionele empirisme voor de daarin gehan-
teerde rationaliteitsopvatting toch ook onvoldoende gerealiseerd. Kunneman meent dat het
werk van Kuhn er weliswaar toe heeft geleid, dat het begrip van wetenschappelijke ratio-
naliteit ‘communicatief vloeibaar’ geworden is, maar dat Kuhn onvoldoende besefte dat
hiermee een normatief verbrede conceptie van rationaliteit in het geding was, zoals die
later met name door Habermas is ontwikkeld.'® Gedeeltelijk heeft Kunneman daarin mijns
inziens wel gelijk. Kuhn heeft zichzelf, zoals in het tweede hoofdstuk al gemeld, inderdaad
steeds beschouwd als een “pretty straight internalist” en heeft tot aan het einde van zijn
intellectuele ontwikkeling moeite gehad (evenals Habermas overigens) het ideaal van een
overkoepelende consensus in de wetenschap op te geven, hoewel hij zich daartoe door de
resultaten van studies in de wetenschapsgeschiedenis sinds de publicatie van zijn hoofd-
werk wel steeds meer gedwongen zag. Daarbij meldt hij in 1983 onomwonden geen volle-
dig antwoord te kunnen geven op de vraag naar de aard van het rationaliteitsbegrip dat ten
grondslag ligt aan de levensvatbaarheid van het taalspel van de wetenschap en het pro-
bleem van theoriekeuze daarbinnen.'® Waar hij eerder de rol van waarden in de weten-
schap expliciet onderkende en in zoverre — in tegenstelling tot wat Kunneman betoogt —
wel degelijk een autonome waardecomponent in het begrip van wetenschappelijke rationa-
liteit besloten zag (ook al wist hij misschien niet precies hoe die werkte), is daarvan in dit
artikel nauwelijks een spoor terug te vinden. Hier concentreert hij zich op een semantische
analyse van het begrippenpaar ‘rationaliteit’ en ‘rechtvaardiging’ en van de contrastset
‘wetenschap’ — ‘kunst’ — ‘filosofie’ — ‘technologie’ — ‘geneeskunde’ — ‘theologie’, waar-
van hij ingevolge zijn in het vorige hoofdstuk gepresenteerde opvattingen over semanti-
sche incommensurabiliteit beweert, dat ze alleen samen geleerd kunnen worden en op de-
zelfde manier als andere begrippen in de wetenschap een geschiedenis kennen, waarbij
alternatieve invullingen van deze begrippen alleen in hun eigen semantische samenhang en
vocabulaire beschreven en begrepen kunnen worden. Daarmee onderkent Kuhn natuurlijk
de mogelijkheid van vergaande verschillen in de conceptie van wetenschap en aanverwante
termen. Maar het betekent volgens Kuhn even zo goed, dat iets voor ons in onze tijd alleen
als wetenschap herkenbaar is, wanneer het voldoet aan een aantal kenmerken die wij daar
normaal gesproken mee associéren, zoals nauwkeurigheid, verklarend en voorspellend
vermogen e.d. Als het vervolgens gaat om de begrippen rationaliteit en rechtvaardiging,
dan stelt Kuhn daaraan in het verlengde hiervan twee noodzakelijke voorwaarden:

164 K unneman (1986: 22)

165 Kuhn (2000: 215)

64



Axiologische incommensurabiliteit

“One requisite for either is conforming to the constraints of logic, and I have made use of it
to show that the usual norms for theory choice are justified [...]. Another is conforming to
the constraints of experience in the absence of good reasons to the contrary. Both display part
of what it is to be rational. One does not know what a person who denies the rationality of
learni1116g6 from experience (or denies that conclusions based upon it are justified) is trying to
say.”

Maar veel verder dan deze programmatische en bijna doelbewust triviale en confor-
mistische aanzet tot een invulling van deze begrippen komt Kuhn op grond van zijn se-
mantische analyse niet. Vandaar dat hij de ‘beet’ ervan hier ook slechts als ‘beperkt’ be-
schouwt. Mijns inziens ligt in zijn vroegere werk dienaangaande, waarin hij aan de axiolo-
gische component van incommensurabiliteit nog aparte invloed toekende, echter een meer
betekenisvolle en ook meer radicale opvatting van rationaliteit besloten, dan Kuhn zich
hier wellicht nog durft voor te stellen. Daarin benadert hij naar mijn mening zelfs eerder
een postmoderne opvatting van rationaliteit a la Lyotard dan een communicatietheoretisch
verbrede rationaliteitsopvatting in de zin van Habermas. Die opvatting van keuzerationali-
teit, die ik hieronder zal proberen uit te werken, wordt mijns inziens in wezen bepaald door
twee complementaire en elkaar tegenwerkende aspecten. Ten eerste is dat het aspect van
keuzevrijheid. Zonder die vrijheid op het terrein van probleemselectie en lexicale structu-
ren kan er immers geen sprake zijn van een reéle keuze tussen paradigma’s en dat heeft
Kuhn in zijn werk meermaals benadrukt. Ten tweede is er echter ook de geldingsdrang die
in om het even welke kennisaanspraak besloten ligt, waaruit volgt dat een keuze tussen
concurrerende theorieén niet rationeel kan zijn wanneer men zichzelf (en anderen) niet op
grond van daartoe strekkende argumenten aan de geldigheid ervan (voor nu en altijd) ge-
bonden acht. Op deze manier pretendeert deze in onze oordelen besloten geldingsdrang
eigenlijk steeds een einde te maken aan de oorspronkelijke keuzevrijheid en is zij in die
zin, zoals Lyotard zou zeggen, ‘totalitair’. In de verhouding tussen concurrerende para-
digma’s impliceert dit een zekere wederzijdse exclusiviteit van opvattingen. Kuhn is zich
deze spanningsvolle verhouding tussen beide aspecten van de rationaliteit van theoriekeuze
waarmee de relatie tussen paradigma’s op scherp wordt gezet, steeds sterk bewust geweest.
Mijns inziens bepaalt die spanning in feite de ‘beet’ die Kuhn middels het incommensura-
biliteitsbegrip aan het idee van cognitieve evaluatie heeft willen teruggeven.

4.2 Theoriekeuze en Kuhn-verlies

Aan het einde van § 3.2 merkte ik al op, dat eigenlijk niet goed te begrijpen is, hoe tussen
onderzoekers zulke felle meningsverschillen kunnen ontstaan over de definitie van termen,
als er niet meer dan een semantische kwestie op het spel zou staan. Met de keuze tussen
paradigma’s zijn naast verschillende definities in de wetenschap blijkbaar vooral verschil-
lende definities van wetenschap in het geding. Pas als dat het geval is spreekt Kuhn in
Structure ook van incommensurabiliteit.'®” Kenmerkend voor dergelijke situaties is, zoals
gezegd, dat er onenigheid bestaat over de ‘lijst van problemen’ die moet worden opgelost.
Er worden andere criteria voor wetenschappelijke relevantie (welke problemen moeten
worden opgelost?), kwaliteit (hoe moeten ze worden opgelost?) en succes (wat geldt als

166 .
loc.cit.

167 Kuhn (1970: 103)

65



Axiologische incommensurabiliteit

een bevredigende oplossing?) gehanteerd. Kortom, elk paradigma hanteert op deze manier
zijn eigen concrete referentiekader van wetenschappelijkheid. Zo stelt Doppelt, dat:
“what makes the different problems of concern to rival paradigms ‘incommensurable’ is not
their mere difference, but the fact that these differences are incorporated into the standards of
explanatory adequacy each paradigm implicitly sets for itself and all theory.” 168

Kuhn heeft de strijd tussen paradigma’s in Structure dus altijd mede opgevat als een strijd
tussen referentiekaders van wetenschappelijkheid. Discussie over de vraag waarom één
probleem belangrijker is dan een ander, doet onvermijdelijk een beroep op criteria waar-
mee een keuze rationeel verantwoord kan worden. Kenmerkend voor de stellingname van
Kuhn is nu, dat in de discussie over deze referentiekaders van wetenschappelijkheid zelfs
in concreto geen definitieve en objectief beslissende argumenten voor een der paradigma’s
gegeven kunnen worden. Kuhn geeft aan dat kwesties rond theoriekeuze vaak begrepen
zijn als indicaties, dat “scientists, being only human, cannot always admit their errors, even
when confronted with strict proof.” '® Maar volgens Kuhn zijn begrippen als ‘bewijs’ en
‘misvatting” en de daarmee gesuggereerde irrationaliteit van wetenschappers hier helemaal
niet aan de orde. In zijn artikel ‘Objectivity, Value Judgment and Theory Choice’ vat hij
daarvoor nog eens twee zeer krachtige en onderling samenhangende argumenten samen.'”
Ten eerste is volgens Kuhn in de wetenschapstheorie al lang gevoeglijk bekend, dat theo-
riekeuze in de praktijk onvermijdelijk waardegebonden en in zekere mate subjectief is. Het
betreft hier immers een multicriteria evaluatie, waarbij altijd meerdere criteria in een zeke-
re onderlinge verhouding betrokken zijn. Gebruikelijke criteria als nauwkeurigheid, reik-
wijdte, consistentie, vruchtbaarheid en eenvoud zullen daarin weliswaar steeds een rol
(moeten) spelen, maar dat neemt niet weg, dat tussen en tot op zekere hoogte zelfs binnen
paradigma’s altijd onenigheid kan bestaan over de concrete toepassing, de onderlinge prio-
riteit (het relatieve gewicht) en zelfs de legitimiteit (gewicht 0) van bepaalde criteria. Bo-
vendien kunnen verschillende criteria in voorkomende gevallen precies de tegenoverge-
stelde keuze impliceren. Criteria functioneren daardoor als waarden of maximes en niet als
algoritmische beslissingsregels, die een eenduidige en algemeen bindende keuze kunnen
dicteren. Dat is echter precies wat in de notie van ‘strikt bewijs’ wordt voorondersteld. Het
utopisch ideaal van een algoritmische beslissingsregel, waarin criteria ondubbelzinnig en
uitputtend zijn geformuleerd en een universele en precieze gewichtsfunctie voor hun ge-
combineerde toepassing is gegeven, moest volgens Kuhn vooral bij de toetsing van theo-
rieén, dat wil zeggen in wat Popper de ‘context of justification’ noemde, uitkomst bieden
en de functie van cruciale experimenten in Poppers falsificationisme redden. Maar de notie
van cruciale experimenten is volgens Kuhn zowel historisch als filosofisch misplaatst en
daarop sluit zijn tweede argument aan.

De voorstelling van strikt bewijs of een cruciaal experiment maakt volgens Kuhn de keuze
tussen theorieén in feite namelijk a priori onproblematisch. Afgezien van het feit dat histo-
rische voorbeelden van ‘cruciale’ experimenten voor direct betrokkenen vaak als mosterd
na de maaltijd kwamen, nadat zij hun keuze al op basis van veel minder ‘cruciale’ argu-
menten hadden gemaakt, en deze experimenten blijkbaar ook zonder beschikbaarheid van

'8 Geciteerd in Raven (1994: 188)

19 Kuhn (1970: 151)

70 Kuhn (1977)

66



Axiologische incommensurabiliteit

een ideaal beslissingsalgoritme ‘cruciaal” konden zijn, ontneemt de idee ervan aan concrete

keuzesituaties precies wat er zo problematisch aan is. Algoritmische beslissingsregels en

cruciale experimenten, zo stelt Kuhn, berusten in feite op onaanvaardbare simplificaties.
“But these simplifications emasculate by making choice totally unproblematic. They elimi-
nate, that is, one essential element of the decision situations that scientists must resolve if
their field is to move ahead. In those situations there are always at least some good reasons
for each possible choice.” 171

We zullen in de wetenschap (en ook daarbuiten) dus altijd keuzes maken wetende, dat er
goede argumenten zijn en rationele overwegingen voor de opties die we niet kiezen. Daar-
bij kunnen we deze goede redenen niet eenduidig afwegen tegen degene die voor de optie
pleiten die we wel kiezen. Paradigmakeuze, en dat is wezenlijk voor de opvatting van
Kuhn, is in die zin geen kwestie van een trade-off, omdat dit precies de algoritmische be-
slissingsregel vooronderstelt die er niet is. In de praktijk, zoals Kuhn in Structure met
meerdere voorbeelden heeft geillustreerd, komt het steeds voor dat nieuwe paradigma’s die
nog in de kinderschoenen staan, vele zaken niet kunnen verklaren, waarvoor bestaande
paradigma’s wel een verklaring hebben, maar dat hoeft ons niet te weerhouden om voor
het nieuwe te kiezen.'”” Noch andersom: er is geen aanwijsbaar punt, waar verzet tegen
een nieuw paradigma irrationeel of onwetenschappelijk wordt. Bij de keuze tussen para-
digma’s treedt volgens Kuhn naast potentiéle winst ook altijd significant verlies aan ver-
klarend vermogen op, een gegeven dat sindsdien ook wel aangeduid wordt als Kuhn-
verlies.'” De compensatie of reparatie van dergelijk verlies wordt op het moment van keu-
ze steeds typisch naar de toekomst doorgeschoven op dezelfde manier als anomalieén in
gevestigde paradigma’s regelmatig in de ijskast worden gezet.'”* Volgens Kuhn doet dit
echter allerminst af aan de rationaliteit van de wetenschapsbeoefening. De waarden waarop
we ons beroepen in de keuze voor een paradigma zijn niet op een noemer te brengen met
degene die door voorstanders van een concurrerend paradigma worden onderschreven,
maar dat is voor een rationeel verantwoorde keuze ook niet nodig.

4.3 De incommensurabiliteit van waarden

In deze visie wordt Kuhn (indirect) gesteund door de Britse filosoof Joseph Raz en de
Amerikaan Bernard Williams die hetzelfde probleem in de context van waardeoordelen in
het algemeen aan de orde stellen.'” In een bijzonder heldere verhandeling over de incom-
mensurabiliteit van waarden, stelt ook Raz dat tussen incommensurabele keuzeopties, in
casu paradigma’s, geen eenduidige trade-off mogelijk is. De belangrijkste reden daarvoor
is, dat voor gegeven opties zwaarwegende en zeer verschillende argumenten kunnen wor-
den aangevoerd. Raz definieert incommensurabiliteit daarbij als volgt: twee keuzeopties A
en B zijn incommensurabel als het noch waar is dat de een beter is dan de ander noch dat

! Kuhn (1977: 328); nadruk toegevoegd

172 Kuhn (1970: 156v.)

173 Zie bijvoorbeeld Feyerabend (1970: 218); Hoyningen (1993); Zandvoort (1989: 67)

174 Vgl. Koningsveld (1978)

175 Zie Raz (1986, 1997); Williams (1973)

67



Axiologische incommensurabiliteit

ze gelijkwaardig zijn."”® Normaal gaan we ervan uit, dat van twee ongelijkwaardige opties
een van beide wel beter moet zijn dan de ander. De notie van waardenincommensurabiliteit
ontkent dit, omdat waarden vaak intransitief zijn. Een persoon kan van twee opties A en B
stellen, dat A niet beter is dan B en B niet beter dan A, maar van een optie C wel vinden
dat deze beter is dan A en minder goed dan B of andersom. Bovendien geldt dit niet alleen
voor waarden in het algemeen, maar vooral en des te meer in concrete keuzesituaties,
waarin de mogelijkheid om de kool en de geit te sparen vaak door allerlei specifiecke om-
standigheden wordt verhinderd. In de praktijk blijken situaties als deze voor veel mensen
onverdraaglijk, waarbij men op allerlei manieren probeert de transitiviteit en daarmee de
(vermeende) rationaliteit in gegeven keuzevoorkeuren weer te herstellen. In de economie
bijvoorbeeld wordt incommensurabiliteit in deze zin doorgaans via de notie van verborgen
preferenties a priori weg gedefinieerd. Dat is volgens Raz echter onterecht, omdat dit pre-
cies de moeite en het onbehagen miskent die mensen bij het maken van dit soort keuzes
ondervinden. Die moeite is veelal eerder een uiting van hun poging om tot een rationele
afweging in concrete gevallen te komen dan van hun irrationaliteit. Raz ontkent daarmee
dat we als rationele wezens bij elk keuzeprobleem per definitie tot precies één definitieve
keuze moeten kunnen komen. Volgens Raz kan de menselijke rede bij concrete keuzes wel
onderscheiden tussen verkieslijke en niet verkieslijke opties, maar kan ze geconfronteerd
met incommensurabele waarden de verzameling van verkieslijke opties niet tot precies één
alternatief reduceren. Incommensurabiliteit duidt er juist op dat de rede ons in sommige
gevallen ferecht geen definitieve grondslag geeft voor het oordeel welke van twee opties
de voorkeur verdient. Als belangrijkste bron voor de incommensurabiliteit van waarden
beschouwt Raz de onvolledige definitie van de bijdrage van criteria aan een waarde.

“This is most obvious where a value is a function of several criteria, so that a good novelist,

for example, might be judged by his humor, his insight, his imaginativeness and his ability to

plot. It is possible that our weighting of the different criteria does not establish a complete

ranking of all possible combinations.” 177

Maar zouden we in dergelijke gevallen, bijvoorbeeld bij de keuze tussen paradigma’s, dan
niet moeten besluiten, dat twee theorieén, waarvan niet bepaald kan worden dat de een
beter is dan de ander, per saldo blijkbaar grofweg gelijkwaardig zijn, zodat onze keuze
uiteindelijk om het even is? Raz vindt van niet. Ten eerste stelt hij, dat incommensurabili-
teitsoordelen zelf geen vergelijkende oordelen zijn, maar juist op grond van mislukte po-
gingen daartoe gestelde ontkenningen van objectieve vergelijkbaarheid. Zij ontkennen de
bepaalbaarheid van de relatieve waarde van opties, omdat er geen universele of onathanke-
lijke waardemaatstaf is, waarmee opties vergeleken kunnen worden. Zijn twee opties in-
commensurabel “then reason has no judgment to make concerning their relative value.” '™
Oordelen van (grove) gelijkwaardigheid zijn echter wel vergelijkende oordelen, namelijk
oordelen met de uitkomst dat opties ongeveer gelijk in waarde zijn of dat het verschil er-
tussen per saldo niet groot is. En dit veronderstelt precies de eenduidigheid van een verge-
lijkingsstandaard waarvan de incommensurabiliteitsthese stelt, dat deze er niet is. Ten
tweede benadrukt Raz ten stelligste, dat dit geen onverschilligheid legitimeert, maar eerder

176 Raz (1986: 322)
177 ibid. 326.
178 ibid. 324.

68



Axiologische incommensurabiliteit

het omgekeerde. Men mag incommensurabele opties niet als ‘om het even’ beschouwen.
Tegenstanders van incommensurabiliteit volgen aldus Raz vaak de volgende redenering:

1. Twee opties zijn grofweg gelijkwaardig dan en slechts dan als het er niet toe
doet welke gekozen wordt, dat wil zeggen als het terecht is om er indifferent
tegenover te staan.

2.  Men maakt zich wel terecht druk om de keuze tussen twee opties, als er voor
een van beide betere argumenten zijn dan voor de andere.

3. Eris geen doorslaggevend argument om één van twee incommensurabele op-
ties te prefereren.

Dus: alle incommensurabele opties zijn grofweg gelijkwaardig. 179

Maar bij nader inzien is volgens Raz de tweede premisse onjuist en ontleent ze haar
schijnbare aannemelijkheid slechts aan haar verwarring met:

2'. Men maakt zich wel terecht druk om de keuze tussen twee opties, als er voor beide op-
ties zwaarwegende en zeer verschillende argumenten zijn.

Precies om die reden kan men van incommensurabele opties ten eerste niet zeggen, dat één
optie beter is dan de andere, omdat de geleverde argumenten daarvoor te zeer van elkaar
verschillen. Ze kunnen niet zo vergeleken of op een noemer gebracht worden, dat de een
ten opzichte van de ander beslissend of doorslaggevend verklaard kan worden. Erkenning
van het ene argument leidt niet ipso facto tot diskwalificatie van elk tegenargument. In die
zin zijn de opties ook niet gelijkwaardig. Men kan en mag er niet onverschillig tegenover
staan, omdat de ingebrachte argumenten daarvoor te zwaarwegend zijn. Deze argumenten
laten zich niet diskwalificeren.
Keuzes tussen incommensurabele opties zijn daarmee echter niet irrationeel, omdat voor
elk ervan goede redenen kunnen worden aangevoerd. Wel zijn ze voor ieder weldenkend
mens onbehaaglijk en moeilijk, omdat men geen aantoonbaar doorslaggevend argument
kan produceren en de rede ons derhalve onbeslist achterlaat. Maar deze onbeslistheid van
de rede is geen teken van irrationaliteit. Ze komt niet voort uit een gebrek aan goede rede-
nen, maar juist uit een overvioed ervan! Toegepast op de keuze tussen paradigma’s vertelt
Raz ons, dat deze keuze niet objectief rationeel beslisbaar is, niet doordat we te weinig
argumenten hebben om te kiezen, maar juist doordat we er te veel hebben, waarbij we bo-
vendien niet onverschillig tegenover deze argumenten kunnen staan. Incommensurabiliteit,
7o vervolgt Raz, komt daarmee niet voort uit onvolledige informatie, uit de beperktheid
van onze redelijke vermogens of onze irrationaliteit, maar is juist eerder een inherent pro-
duct van onze rationaliteit. De rede laat ons ondanks het belang van de keuze op goede
gronden vrij om te kiezen.
“That sense of freedom is special and may be misleading. It is unlike the situation where one
course of action is as good as the other. [... Incommensurability] does not ensure equality of
merit and demerit. It does not mean indifference. It marks the inability of reason to guide our
action, not the insignificance of our choice.” 180

179 ibid. 331.
180 ibid. 334.

69



Axiologische incommensurabiliteit

Deze beredeneerde onbeslistheid van de rede betekent bovendien niet, dat mensen geen
keuze kunnen maken of dit uiteindelijk alleen op irrationele gronden zouden doen. Wel zal
de hierboven al genoemde moeite die mensen gewoonlijk met dergelijke keuzes hebben,
zich vaak uiten in een weigering om ze te maken of de opties ook maar te vergelijken. Hoe
ingrijpender dergelijke keuzes voor een mensenleven zijn, des te meer zal men zich bo-
vendien, ook nadat de keuze gemaakt is, blijvend zorgen maken over de vraag of men wel
de goede keuze gemaakt heeft. Zelfs zullen we mensen in latere gelijksoortige keuzesitua-
ties dezelfde keuze zien herhalen, in een poging om als het ware ‘empirisch’ bewijs te ver-
zamelen voor de juistheid ervan. Maar noch de weigering vooraf noch de blijvende onrust
achteraf zijn een teken van irrationaliteit. Dat mensen, indien gedwongen, bovendien een
niet willekeurige en misschien zelfs voorspelbare keuze zullen maken of dat, indien zij
weigeren, hun keuze afgeleid zou kunnen worden van keuzes die ze wel bereid zijn te ma-
ken, is geen teken van verborgen preferenties. Als dat zo zou zijn en men op die manier de
mogelijkheid van significante incommensurabiliteit in de praktijk van menselijk keu-
zegedrag a priori wil ontkennen, dan zou men volgens Raz eerst maar eens moeten verkla-
ren, waarom betrokkenen zich van deze verborgen preferenties dan stelselmatig onbewust
zijn, terwijl ze die bij veronderstelling wel zouden hebben.

Zoals Kuhn en Raz benadrukken, kunnen de criteria voor rationele keuze niet zonder ver-
lies op een noemer gebracht worden. Wat hier op het spel staat, is door Williams benoemd
als een irreductionistisch pluralisme van waarden, dat zijns inziens de kern vormt van hun
incommensurabiliteit.'®" Volgens Williams is men in het westers denken en vooral in uti-
listische varianten daarvan sterk geneigd om waardeconflicten op te vatten als een ‘patho-
logie’ van het denken, dat wil zeggen als een gebrek aan rationaliteit. De behoefte aan de
rationele oplossing van waardeconflicten vooronderstelt, dat bij een gegeven pluraliteit van
waarden die met elkaar in conflict kunnen komen, waarden zodanig tot elkaar gereduceerd
moeten kunnen worden dat er uiteindelijk geen of slechts minimaal waardeverlies optreedt
en dat elk significant overblijvend waardeverlies in feite als een bewijs van irrationaliteit
geldt. Volgens Williams is deze veronderstelling echter onhoudbaar. Hij verdedigt derhal-
ve een irreductionistisch pluralisme, waarin waardeconflict als een noodzakelijk en cen-
traal aspect van menselijke waarden wordt opgevat en bij de keuze tussen conflicterende
waarden in onvermijdelijk en oncompenseerbaar verlies resulteert.'™

De oplossing van zulke conflicten middels een volgens Williams utopisch model waarin
alle menselijke waarden in een overkoepelend en harmonieus geheel worden onderge-
bracht,"®* wordt door hem om drie principiéle redenen verworpen. Ten eerste leidt dit mo-
del ertoe, dat waardeconflicten eigenlijk niet kunnen bestaan. In elk conflict kan dan name-
lijk, alle zaken welbeschouwd, uiteindelijk slechts één waarde of één plicht (de ‘zwaarder
wegende”) gelden, waardoor benadeelde partijen zelfs geen legitieme klacht of aanspraak
op compensatie resteert.'®** Elk concreet conflict is dan hoogstens ‘schijnbaar’, waarbij per
saldo ook geen verlies van waarde kan optreden. Ten tweede impliceert dit model dat elk

'8! Williams (1973: 72)

182 .
82 Joc.cit.

'83 We herkennen hier de inzet die Nussbaum (1986) ook aan Plato heeft toegeschreven. Zie hierbo-

ven p. 34.
184 ibid. 74.

70



Axiologische incommensurabiliteit

ervaren conflict, hoe ‘tragisch’ ook, moet berusten op een logische inconsistentie tussen de
betrokken waarden of plichten en daarmee een pathologie van het morele denken inhoudt,
zodat iemand die zich aan beide gehouden acht, eigenlijk irrationeel is. Maar dat legt vol-
gens Williams het probleem ten onrechte in iemands manier van denken in plaats van in de
situatie waarmee iemand wordt geconfronteerd. Zoals Raz ook al constateerde, manifes-
teert een conflict van waarden zich niet in het algemeen, maar steeds in een contingente
context van omstandigheden die hun verhouding als het ware ‘op de spits drijft’. Ten der-
de, en dat is dunkt mij de kern, vooronderstelt een dergelijk model het bestaan van een
common currency waaraan winst en verlies van waarde in elk concreet geval eenduidig kan
worden afgemeten en elk conflict in feite als een volkomen specificeerbare trade-off kan
worden beschouwd.
Aan het irreductionistisch pluralisme is volgens Williams via de notie van oncompen-
seerbaar verlies het concept van waardenincommensurabiliteit direct verbonden. Incom-
mensurabiliteit impliceert echter niet, dat geen enkel waardeconflict ooit rationeel kan
worden opgelost noch dat de mogelijkheid van een vergelijk van conflicterende waarden in
sommige gevallen in feite betekent dat waarden tot op zekere hoogte wel commensurabel
moeten zijn. Williams bestrijdt deze kritiek door een aantal in toenemende mate extreme
concepties van incommensurabiliteit te onderscheiden die verschillende modellen van rati-
onele arbitrage bij waardeconflict inhouden.'™ Voorafgegaan door het (utilistisch) waar-
demonisme waar hij zich tegen verzet, zijn dit:
e Waardemonisme
Er is één unieke waarde of maatstaf waarmee alle waardeconflicten zowel in het
algemeen als in concrete gevallen rationeel kunnen worden opgelost. Alle waarden
laten zich aan dezelfde ‘currency’ meten, dat wil zeggen: er is een universele arbi-
ter voor de oplossing van om het even welk waardeconflict en daarmee kan er geen
sprake zijn van incommensurabiliteit.
e Onpartijdig pluralisme
Er is geen unieke waarde of maatstaf waarmee alle waardeconflicten rationeel
kunnen worden opgelost. Sommige waarden laten zich niet aan dezelfde ‘currency’
meten, dat wil zeggen: voor elke maatstaf geldt wel, dat sommige waardeconflic-
ten er niet rationeel mee oplosbaar zijn. Er is dus geen universele arbiter, waarmee
alle waardeconflicten kunnen worden opgelost, maar er is voor elk waardeconflict
wel een onpartijdige arbiter, al kan dat niet steeds dezelfde zijn, waarmee dat con-
flict rationeel oplosbaar is en wel zodanig dat deze arbiter onafhankelijk is van
beide waarden in het conflict.'®

185 ibid. 77.

186 O*Neill (1998: 123) wijst erop, dat het waardemonisme niet logisch uit het pluralisme kan worden

afgeleid vanwege een verschuiving in het bereik van de betrokken quantoren. Het monisme is logisch
formuleerbaar als: (3m)(Vc)Rmc. Rationele arbitrage vereist hier, dat er één methode of maatstaf is
waarmee alle conflicten kunnen worden beslecht. Het pluralisme kan logisch als (V¢)(3m)Rmc wor-
den uitgedrukt, zodat rationaliteit slechts vereist, dat er voor elk conflict een manier moet zijn om het
conflict op te lossen. O’Neill verwijt John Stuart Mill in zijn klassicke formulering van het utilisme
de onterechte afleiding van de eerste uit de laatste, wanneer deze in 4 System of Logic (Boek 6,
hoofdstuk 12, sectie 7) stelt: “There must be some standard to determine the goodness and badness,
absolute or comparative, of ends, or objects of desires. And whatever that standard is, there can be

71



Axiologische incommensurabiliteit

e [rreductionistisch pluralisme
Het is niet zo, dat er voor elk waardeconflict een van beide waarden onafhankelijke
en overkoepelende waarde (maatstaf) bestaat, waarmee het conflict rationeel kan
worden opgelost. Voor sommige waardeconflicten is er, zogezegd, geen neutrale
arbiter, zelfs als het voor ieder conflict een andere is, dat wil zeggen: sommige
waardeconflicten zijn alleen rationeel oplosbaar door een maatstaf die athankelijk
is van één van de waarden in het conflict, waardoor die maatstaf in feite partijdig
is.

e Beperkte waarderationaliteit
Het is niet zo, dat voor elk waardeconflict er een al of niet onafhankelijke waarde
(maatstaf) is, waarmee het conflict rationeel kan worden opgelost. Voor sommige
waardeconflicten is er, zogezegd, geen rationele arbiter, dat wil zeggen: sommige
waardeconflicten zijn niet rationeel oplosbaar.

o [rrationalisme van waarden
Geen enkel waardeconflict kan ooit rationeel worden beslecht.

De eerste drie concepties die Williams hier onderscheidt, representeren eigenlijk alle drie
een andere opvatting van (praktische) rationaliteit. De laatste twee daarentegen stellen min
of meer vergaande grenzen aan de menselijke rationaliteit in praktische zaken: het irratio-
nalisme van waarden ontkent zelfs dat waardeconflicten iiberhaupt rationeel kunnen wor-
den opgelost; het model van beperkte waarderationaliteit beweert, overigens zonder nadere
specificatie, dat sommige waardeconflicten niet rationeel oplosbaar zijn. De verhouding
tussen het onpartijdig en het irreductionistisch pluralisme is interessant, omdat daarmee in
feite de vraag naar het karakter van een pluralistische ethiek en waardeleer aan de orde is.
Williams vraagt zich openlijk af, of het onpartijdig pluralisme, het model van de neutrale
arbiter, in zijn algemeenheid wel een coherente en stabiele waardeleer kan opleveren die
noch impliciet terugvalt op een monistische waardeleer noch uiteindelijk zelflegitimerend
is en daarmee in het irreductionisme verzeild raakt. Tegelijk wijst hij ons erop, dat met
name het irreductionistisch pluralisme dat hij bepleit, niet betekent, dat hier geen sprake
meer zou kunnen zijn van rationaliteit (in tegenstelling tot wijdverbreide noties van ‘justice
as fairness’). Kuhn en Raz lijken in dat opzicht ongeveer hetzelfde te bedoelen. Beiden
hebben in hun opvatting van axiologische incommensurabiliteit schijnbaar ook een opvat-
ting van rationaliteit op het oog die de mogelijkheid van een neutrale arbitrage tussen
sommige concurrerende keuzealternatieven uitsluit. Volgens Raz impliceert immers de
onbeslistheid van de rede bij sommige keuzes nog niet de irrationaliteit ervan, omdat die
onbeslistheid van de rede zelf rationeel gemotiveerd kan zijn door de onderkenning van de
zwaarwegende en zeer verschillende argumenten die voor elk van de betrokken opties in-
gebracht kunnen worden. Voor Kuhn geldt datzelfde, wanneer hij stelt dat er uiteindelijk
geen punt bepaald kan worden, waarbij verzet tegen een nieuw paradigma ipso facto irrati-
oneel wordt. De notie van Kuhn-verlies duidt er immers op dat er altijd argumenten over-
blijven, waarop wetenschappers zich met recht kunnen beroepen bij de keuze voor een
‘impopulair’ paradigma.

but one.” (nadruk toegevoegd). O’Neill maakt overigens geen onderscheid tussen beide hier ge-
noemde vormen van pluralisme.

72



Axiologische incommensurabiliteit

4.4 Incommensurabiliteit en instrumentele rationaliteit

Welke opvattingen van rationaliteit zijn nu in bovenstaande onderscheidingen van Willi-
ams herkenbaar? En hoe moeten we ons in het bijzonder de opvatting van praktische ratio-
naliteit voorstellen die correspondeert met het irreductionistisch pluralisme van Williams
en mogelijk ook van Raz en Kuhn? Enigszins vereenvoudigend, zo stel ik hier voor, cor-
respondeert met een waardemonistische opvatting het standaardmodel van instrumentele
rationaliteit dat exemplarisch is belichaamd in het utilisme, terwijl Habermas’ model van
communicatieve rationaliteit in grote lijnen overeenstemt met het onpartijdig pluralisme.'*’
Voor de rationaliteitsconceptie achter het irreductionistisch pluralisme zijn daarentegen
belangrijke aanknopingspunten te vinden in de postmoderne filosofie van Lyotard, die hij
verspreid over zijn werk vanaf 1979 mede op grond van zijn analyse van Kants Kritik der
Urteilskraft en diens kleinere politieke geschriften heeft ontwikkeld.

Instrumentele rationaliteit behelst een vorm van (praktische) rationaliteit waarbij iemand
zich slechts rationeel mag noemen voor zover hij zich voor de realisering van vooraf gege-
ven doelen richt naar de feiten, zoals ze zich op enig moment naar de stand van zijn beste
kennis objectief aandienen, en op grond daarvan zijn handelen inricht. Habermas heeft
deze opvatting van doelrationaliteit gekoppeld aan de notie van ‘arbeid’ of instrumenteel
handelen.'®® Een handeling is dan rationeel, wanneer ze op grond van geldige empirisch-
analytische kennis de efficiénte realisering van legitieme doelen in het vooruitzicht stelt.
Hij associeert deze opvatting van rationaliteit en kennis met een technisch, dat wil zeggen
op beheersing gericht kennisleidend belang. Dit belang dient vooral de materiéle reproduc-
tie van de samenleving. Geldige empirisch-analytische kennis, die typisch de vorm heeft
van algemeen geldende causale verbanden, is direct omzetbaar in betrouwbare technische
adviezen. Wanneer onder de randvoorwaarden C een bepaald effect E causaal gedetermi-
neerd wordt door een oorzaak O en we willen E realiseren, dan ‘volstaat’ het om te zorgen
dat C en O het geval zijn. E zal dan automatisch volgen. 4/s we weten dat onder normale
omstandigheden metalen bij verhitting sneller uitzetten dan glas en we willen de deksel
van een pot conserven open krijgen, dan volstaat het om de deksel (bijvoorbeeld onder
heet water) te verwarmen en we zullen hem gemakkelijk open kunnen draaien. Dergelijke
kennis, zij het in meer probabilistische of schetsmatige vorm, zou in een traditioneel posi-
tivistische wetenschapsopvatting ook de kern van de sociale wetenschappen (moeten) uit-
maken.

Vaak wordt de legitimiteit van doelen in dit model voorgesteld als a priori gegeven en
daarmee onathankelijk van de stand van onze kennis op enig moment. Dit is echter discu-
tabel. In het algemeen zullen we volgens deze rationaliteitsconceptie immers beter in staat
zijn te bepalen wat we het beste kunnen doen, naarmate het overzicht over gewenste en
ongewenste gevolgen van een handeling en informatie over de omstandigheden en voor-
waarden waaronder bepaalde effecten zich voordoen vollediger zijn. Kennis wordt daar-
door veel meer richtinggevend voor de bepaling van de wenselijkheid van concrete doel-

187 . U . . . . . ..
Beide zijn in recente organisatietheoretische literatuur wel geassocieerd met respectievelijk een

‘systemisch modernistische’ en een ‘kritisch modernistische’ visie op de maatschappij en het functi-
oneren van organisaties daarbinnen. Vgl. Hatch (1997); Alvesson & Deetz (1998); Hassard (1993);
Cooper &Burrell (1991).

'8 abermas (1983)

73



Axiologische incommensurabiliteit

stellingen dan vaak wordt gesuggereerd. Dit is in algemene termen ook de grondvorm van
de utilistische ethiek en de reden waarom het utilisme als een consequentialistische of ook
wel cognitivistische ethische theorie wordt opgevat: kennis van de consequenties van han-
delingen is daarin praktisch gezien bepalend voor het oordeel over de normatieve juistheid
ervan. Deze juistheid wordt vervolgens gelijk gesteld aan het geaggregeerde nut ervan, dat
wil zeggen aan het saldo van gewenste en ongewenste effecten — aan de balans van ‘pleas-
ure and pain’ — voor alle betrokkenen, die een handeling (in de regel) tot gevolg heeft.
Aan deze grondvorm zijn twee belangrijke vooronderstellingen verbonden, die de moge-
lijkheid van incommensurabiliteit bij voorbaat uitsluiten. Ten eerste wordt verondersteld,
dat uiteenlopende soorten van gevolgen van handelingen steeds op €én noemer (i.c. nut)
gebracht kunnen worden, dat wil zeggen dat het evaluatief saldo van de effecten van een
handeling (in beginsel) steeds eenduidig bepaalbaar is. Ten tweede gaat men er van uit,
zelfs als aan deze eerste voorwaarde voldaan zou kunnen worden, dat voldoende kennis
over deze gevolgen verkrijgbaar is en in het bijzonder onverenigbare kennisaanspraken
dienaangaande steeds beslisbaar zijn, dat wil zeggen dat in beginsel steeds objectief be-
paalbaar is, wat deze gevolgen zijn. Er wordt met andere woorden van uitgegaan, dat er
een onproblematische en in het bijzonder zelf niet door bepaalde waardeopvattingen be-
middelde mogelijkheid bestaat om alle (relevante) gevolgen voor alle (relevante) betrokke-
nen in kaart te brengen.

Raz is met Williams één van degenen die zich in de Angelsaksische filosofie sterk tegen
deze utilistische opvatting van praktische rationaliteit heeft verzet en dan vooral tegen het
erin belichaamde verlangen alle praktische keuzes eenduidig en objectief beslisbaar te ma-
ken. Zo stelt Raz bijvoorbeeld, dat de incommensurabiliteit van waarden helemaal geen
rationele keuze verijdelt, omdat:

“Rational action is action for (what the agent takes to be) an undefeated reason. It is not nec-
essarily action for a reason which defeats all others.” 189

Redenen zijn volgens Raz dus goed en daarmee een rationele grondslag om te kiezen, zo-
lang ze niet ontkracht zijn. Ze hoeven niet tegenover alle mogelijke andere redenen door-
slaggevend te zijn. En dat is precies wat een utilist wel zal willen, zeker als het om belang-
rijke keuzes gaat, omdat de conceptie van Raz de mogelijkheid openlaat dat redenen niet
zodanig kunnen worden afgewogen, dat er per saldo precies één verantwoord alternatief
overblijft en we dus definitief zouden kunnen weten wat te doen. De incommensurabiliteit
van waarden waarop men zich bij de verantwoording van een keuze kan beroepen, laat in
feite meerdere rationeel verantwoorde en toch onverenigbare keuzealternatieven toe die
zich daardoor als een dilemma voordoen. Tussen die rationeel verantwoorde alternatieven
moet een actor volgens Raz simpelweg in vrijheid kiezen. In 1997 benadrukt Raz dat nog
eens door twee modellen van rationeel menselijk handelen te contrasteren, namelijk een
‘rationalistisch’ en een ‘klassiek’ model.'”® Het rationalistische model gaat ervan uit, dat
een handeling pas rationeel verantwoord is, als ze volgens de actor van alle openstaande
opties ondersteund wordt door de sterkste argumenten. Het klassieke model acht een han-

189 Raz (1986: 339)

1% Raz (1997: 110v). Ook dit onderscheid komt grotendeels overeen met dat tussen Plato’s morele

‘techne’ en het niet-wetenschappelijke rationaliteitsmodel dat Nussbaum (1986) toeschrijft aan de
klassieke tragediedichters en aan filosofen als Protagoras en Aristoteles.

74



Axiologische incommensurabiliteit

deling daarentegen rationeel verantwoord als ze volgens de actor behoort tot de verzame-
ling van alle “op goede gronden verkieslijke” opties.'”' Die verzameling zal weliswaar
meerdere voorstelbare opties uitsluiten, omdat er onvoldoende argumenten voor zijn, maar
zal uviteindelijk toch vaak meer dan één rationeel verkieslijke optie overlaten. In dit model
bepaalt onze door argumenten geinformeerde wil dan uiteindelijk autonoom welke hande-
ling gekozen wordt. Volgens Raz is voor deze klassieke opvatting kenmerkend, dat onze
wil er als een autonome factor wordt voorgesteld en enige wilsvoorkeur niet zelf als ratio-
neel argument of goede reden kan worden ingebracht. En dat gebeurt in een utilistische
ethiek juist wel. Feitelijke voorkeuren op grond van de behoeften en verlangens van acto-
ren worden in utilistische modellen op de balans van voor- en tegenargumenten juist veelal
als doorslaggevend argument voor de keuze tussen handelingsopties opgevoerd. Volgens
Raz is dat echter incoherent. Feitelijke behoeften en verlangens zijn het immers niet inke-
rent waard om bevredigd te worden. Dat zijn ze alleen wanneer ze bijdragen aan een of
andere waarde, die als argument voor de bevrediging ervan kan worden ingebracht. Be-
hoeften en verlangens zijn dus geen zelfstandig argument voor de waarde van een hande-
ling en daarmee voor onze wilsbepaling, maar andersom: waarden bepalen of een behoefte
of verlangen een terechte grondslag voor het handelen mag zijn.'”” Het utilisme bezondigt
zich in deze cognitivistische vorm in feite stelselmatig aan een naturalistic fallacy. Als het
de feitelijke behoeften en verlangens van mensen al niet expliciet tot de normatieve maat-
staven voor de beoordeling van handelingsalternatieven verheft (want hoe anders kan de
balans van ‘pleasure and pain’ worden opgemaakt?), dan worden ze in ieder geval opge-
voerd als de onweerstaanbare feitelijke drijfveren op grond waarvan mensen tot hun ‘wil-
lekeurige’ keuzes komen. Consequentie van deze visie is, dat het dan ook eigenlijk geen
zin meer heeft om over de wenselijkheid van alternatieven te redeneren.

4.5 Incommensurabiliteit en communicatieve symmetrie

Habermas heeft de instrumentele rationaliteitsconceptie achter het utilisme ook bestreden
en als een ‘gehalveerde’ rationaliteitsopvatting bekritiseerd. Ze reduceert het rationeel
handelen van mensen zijns inziens ten onrechte tot een subject-objectverhouding, waarin
de geldigheid van cognitieve en normatieve uitspraken uiteindelijk wordt verankerd in
instrumenteel reproduceerbare en objectief waarneembare standen van zaken.'”> Kenmer-
kend voor zijn eigen opvatting is dat actoren zich pas rationeel mogen noemen, wanneer
zij in een gesprek “goede redenen” aan kunnen voeren voor de geldigheidsaanspraken die
zij op cognitief, normatief en expressief vlak in discussie brengen c.q. wanneer zij zich in
hun doen en laten daardoor laten motiveren. Hiermee correspondeert een vorm van hande-
len die Habermas als interactie of communicatief handelen aanduidt. Het kennisleidend
belang van de historisch-hermeneutische kennis die deze vorm van handelen ondersteunt,
noemt Habermas praktisch, dat wil zeggen gericht op wederzijds begrip. Haar belangrijk-
ste functie is gelegen in de symbolische reproductie van samenlevingsverbanden, dat wil
zeggen de sociale instandhouding van de maatschappij middels gedeelde ‘definities’ van

P ibid. 111

192 ibid. 115

193 Vgl. Kunneman (1986: 217v)

75



Axiologische incommensurabiliteit

de werkelijkheid. In normale verstandhoudingen zullen actoren de (vaak impliciete) gel-
digheidsaanspraken van hun gesprekspartners duiden tegen de achtergrond van dergelijke
gedeelde interpretatiekaders. Op die manier wisselen zij informatie uit, die betrouwbaar is
om tot een effectieve codrdinatie van handelingen te komen. Pas wanneer een bepaald in-
terpretatie- en referentiekader niet meer tot effectieve codrdinatie in staat stelt, zullen acto-
ren in een discours proberen door uitwisseling van argumenten tot uitsluitsel te komen
over de geldigheid van de strijdige aanspraken, op grond waarvan zij hun gedragingen op
elkaar proberen af te stemmen. De objectiviteit van ervaringen speelt daarbij wel een rol
als argument, maar is zeker niet allesbepalend. Kunneman stelt in zijn exegese van Ha-
bermas’ werk op het punt van cognitieve geldigheid (waarheid):
“De betekenis van het waarheidsbegrip en de aard van geldige kennis kunnen [volgens Ha-
bermas] niet geéxpliciteerd worden in termen van het instrumentele handelen en de objectivi-
teit van ervaringen, maar verwijzen rechtstreeks naar het communicatieve handelen, en dat
wil zeggen: naar subject-subjectverhoudingen. Terwijl de objectiviteit van ervaringen uitein-
delijk afhankelijk is van de invariante structuur van het instrumenteel handelen, die voor alle
subjecten gelijk is, is de waarheid of onwaarheid van uitspraken afhankelijk van de overeen-
stemming die steeds door subjecten onderling moet worden bereikt over de geldigheid van
interpretaties en de theorieén die daarbij in het geding zijn. Een dergelijke communicatieve
overeenstemming kan nooit door een beroep op objectieve ervaringen worden afgedwongen,
maar is athankelijk van argumentatie, is athankelijk van het tot stand komen van gemeen-
schappelijke werkelijkheidsdefinities die door de betrokkenen op goede gronden ge-
accepteerd worden.” 194

Uiteindelijk dient hierbij de ‘consensusgenererende kracht’ of ‘ongedwongen dwang’ van
de beste argumenten volgens Habermas doorslaggevend te zijn. Maar wanneer is van deze
ongedwongen dwang sprake? Op dit punt doet Habermas expliciet beroep op een aantal
voorwaarden die duidelijk maken, hoe zijn rationaliteitsopvatting in verband staat met het
hierboven genoemde onpartijdige pluralisme. Habermas stelt dat overeenstemming c.q.
uitsluitsel over verschillende, mogelijk strijdige geldigheidsaanspraken alleen rationeel
gemotiveerd mag heten, wanneer deze bereikt is onder de voorwaarden van wat hij noemt
een ‘ideale gesprekssituatie’. In de kern gaat het er hier om, dat overeenstemming alleen in
verhoudingen van communicatieve symmetrie als rationeel mag gelden (rationele codrdi-
natie) en gesprekspartners niet op enigerlei wijze gedwongen of gemanipuleerd mogen
worden om een bepaald standpunt te adopteren (empirische of strategische coodrdinatie).

Daartoe moet een discours hierover ook vrij van handelingsdruk worden gevoerd. Meer in

het bijzonder noemt Habermas als voorwaarden, dat:

a) iedereen een gelijke kans moet hebben om een discours aan te gaan waarin gel-
digheidsaanspraken argumentatief kunnen worden beproefd;

b) iedereen een gelijke kans moet hebben om zijn argumenten en ideeén in te bren-
gen, zodat op den duur geen ‘vooroordelen’ systematisch aan kritiek onttrokken
kunnen worden;

c) tussen betrokkenen geen machtsverschillen een rol mogen spelen, waardoor
sommige standpunten niet serieus genomen worden of geen ‘eerlijke kans’ krij-
gen; en

19 ibid. 212-13.

76



Axiologische incommensurabiliteit

d) alle deelnemers hun opvattingen eerlijk moeten bespreken, waardoor geen on-
gemerkte of onderhuidse manipulatie kan plaatsvinden.195

Alleen onder deze voorwaarden is volgens Habermas in de context van een theoretisch
(wetenschappelijk) discours een zogenoemde radicale kenniskritiek mogelijk, waarbij niet
alleen de juistheid van een geldigheidsaanspraak binnen een bepaald begrippenkader (in-
traparadigmatisch) kan worden getoetst, maar ook op metatheoretisch niveau concurreren-
de begrippenkaders (interparadigmatisch) tegen elkaar kunnen worden afgewogen en zelfs
het normatieve kennisbegrip (de definitie van wetenschap) dat daarbij wordt gehanteerd,
ter discussie kan worden gesteld.'” Met name dit normatief kennisbegrip zal vervolgens
weer een praktisch discours (waarin de juistheid van normatieve geldigheidsaanspraken ter
discussie staat) vereisen, waarbinnen op zijn beurt een radicale normatieve kritieck van
voorgestelde maatstaven van wetenschappelijkheid mogelijk moet zijn, die analoog aan
een radicale kenniskritieck eveneens de metatheoretische vooronderstellingen van deze
normatieve geldigheidsaanspraken moet omvatten. Hier speelt volgens Habermas de ana-
lyse van heersende behoefte-interpretaties tegen de achtergrond van haalbaarheids- en
maakbaarheidsoverwegingen een rol, waarmee weer terugverwezen wordt naar een theo-
retisch discours. In dit discours kan nu op grond van het principe ‘ought implies can’ een
‘kennispoliticke wilsvorming’ plaatsvinden, omdat in de woorden van Habermas:

“die praktische Frage, welche Erkenntnis wir, nachdem wir wissen, was als Erkenntnis gelten

soll, wollen sollen, ersichtlich von der theoretische Frage abhingt, welche Erkenntnis wir

wollen kénnen.” 7

De vraag naar de waarheid van een kennisaanspraak verwijst volgens Habermas dus on-
vermijdelijk naar ‘kennis- of wetenschapspolitieke’ opvattingen over wat kennistheoretisch
haalbaar en wenselijk is, op grond waarvan we kunnen bepalen of we bepaalde kennis
tiberhaupt zouden kunnen en moeten willen hebben.
Maar hoewel Habermas zich hiermee duidelijk realiseert, hoe cognitieve en normatieve
geldigheidsaanspraken in hun legitimatiestructuur wederzijds van elkaar athankelijk en zo
indirect zelflegitimerend zijn, legt hij aan de structuur van de ideale gesprekssituatie met
name procedurele normen ten grondslag om cognitieve verschillen van mening ‘in rede-
lijkheid’ en onpartijdig te kunnen beproeven. Daarmee lijkt hij er impliciet van uit te gaan,
dat deze in de zin van Williams ook steeds onpartijdig beslisbaar zijn en we inhoudelijk
altijd tot consensus kunnen komen over conflicterende geldigheidsaanspraken. Daarmee
lijkt Habermas precies het incommensurabiliteitsprobleem te omzeilen, zoals het door
Kuhn en Raz is voorgesteld.
Kunneman heeft echter gesteld, dat Habermas’ theorie ook de principi€éle mogelijkheid van
een rationeel gemotiveerde dissensus inhoudt:
“Vaak genoeg wordt géén overeenstemming bereikt, ondanks het feit dat men uitgebreid
heeft geargumenteerd. Ook dan blijven de voorwaarden voor communicatieve symmetrie van
groot belang, omdat ook een dissensus al dan niet een rationele grondslag kan hebben. Het
maakt namelijk een groot verschil uit of men het oneens is op grond van vooropgezette en
tegen kritiek geimmuniseerde uitgangspunten, dan wel of men na uitgebreide argumentatie

195 ygl. Kunneman (1986: 223-24)

19 Habermas (1984: 175)
7 ibid. 176

77



Axiologische incommensurabiliteit

over en weer moet concluderen dat onder de gegeven omstandigheden geen inhoudelijke
overeenstemming over gedeelde uitgangspunten mogelijk is.” 198

Bovendien is elke bereikte consensus (ook de consensus dat men het niet eens kan worden)
op grond van nieuwe inzichten steeds herroepbaar en daarmee principieel feilbaar. Maar
Kunneman gaat er mijns inziens te gemakkelijk van uit, dat het verschil tussen een ratio-
neel en een empirisch (door oneigenlijke effecten) gemotiveerde consensus of dissensus,
dat wil zeggen of er op enig moment feitelijk van communicatieve symmetrie sprake is, in
de praktijk steeds voor alle partijen op gelijke wijze en voldoende herkenbaar is. Habermas
zelf is op dit punt voorzichtiger en noemt de ideale gesprekssituatie een mogelijk contra-
factische, maar desondanks in de vooronderstellingen van de argumentatie logisch nood-
zakelijke en daarmee al empirisch werkzame anticipatie.'”® Het speculatieve en empirisch
ontoetsbare karakter van deze anticipatie, die Habermas associeert met een ‘transcendenta-
le illusie’ en waarbij hij zelfs zinspeelt op de potenti€le instemming van iedere ooit leven-
de gesprekspartner,”” immuniseert zijn model zelf echter precies volgens zijn eigen dis-
cours-ethische maatstaven tegen de kritiek die hij er juist mee mogelijk wil maken. Want
als inhoudelijke argumenten in hun legitimatiestructuur, zoals het probleem van het criteri-
um aangeeft, zelflegitimerend en daarmee vicieus partijdig zijn, dan kunnen de procedurele
voorwaarden voor een ideale gesprekssituatie niet zodanig vervuld worden, dat een ratio-
nele van een empirisch gemotiveerde dissensus (zoals in een paradigmadebat inderdaad
maar al te vaak het geval is) kan worden onderscheiden! Bovendien is de vraag wat ons
rest, op het moment dat een (aantoonbaar) rationele dissensus zou worden bereikt en het
consensusgenererende potentieel van een discours klaarblijkelijk raakt uitgeput. Wanneer
geldigheidsaanspraken problematisch geworden zijn, hebben mensen volgens Kunneman
in beginsel drie opties: zij kunnen de communicatie verbreken en ieder hun eigen weg
gaan, zij kunnen elkaar met strategische middelen (dat wil zeggen via openlijke of bedekte
manipulatie) proberen tot hun eigen inzicht te brengen of zij kunnen middels argumenten
in een discours proberen de zaak rationeel te beslissen.””' Maar als het bedoelde resultaat
van deze laatste optie vanwege de vicieuze partijdigheid van argumentatiestructuren on-
haalbaar blijkt, blijven alleen de eerste twee opties over: men keert elkaar de rug toe of
raakt verzeild in een mogelijk onverkwikkelijke ‘stammenstrijd’. Hoewel Habermas en
Kunneman dit geen van beiden openlijk toegeven, lijkt dit ongewild het eindpunt van hun
analyse en dat is mijns inziens precies, wat Kuhn en Biagioli in hun historische analyses
van de wetenschapsontwikkeling met behulp van het begrip van paradigmatische incom-
mensurabiliteit hebben willen aangeven.

198 Kunneman (1986: 234)

1% Habermas (1984: 180). Habermas baseert deze anticipatie in het model van de ideale ge-

sprekssituatie in belangrijke mate op de door Austin en Searle ontwikkelde taalhandelingstheorie en
met name op de daarin door Grice onderkende noodzakelijk werkzame conversationele maximes van
oprechtheid, relevantie en codperatie, waardoor de gerichtheid op een rationele consensus niet alleen
als mogelijkheid in het vooruitzicht wordt gesteld, maar als een in de menselijke communicatie inge-
bakken streven. Vgl. Stokhof (2000: 176v).

200 3hid. 136

29 Kunneman (1986: 219-20)

78



Axiologische incommensurabiliteit

Weliswaar kunnen we steeds opnieuw proberen om alsnog tot rationele overeenstemming
te komen, maar dat doet aan het bovenstaande niets af. Bovendien kunnen we de klok niet
onbeperkt stil zetten om problematische geldigheidsaanspraken ‘vrij van handelingsdruk’
te bediscussiéren. Als we voorts alleen maar mogen hopen, maar nooit definitief kunnen
vaststellen dat enige feitelijk bereikte consensus ook daadwerkelijk rationeel en niet
slechts empirisch gemotiveerd genoemd mag worden, wordt tevens begrijpelijk hoe Kuhn
bij de keuze tussen paradigma’s tot de woordkeuze van een ‘bekering’ komt. Er is voor
willekeurig welke keuze een heuse leap of faith nodig. De argumentatie voor een para-
digma

“[...] can be immensely persuasive, often compellingly so. Yet, whatever its force, the status

of the circular argument is only that of persuasion. It cannot be made logically or even prob-

abilistically compelling for those who refuse to step into the circle. The premises and values

shared by [...] parties to a debate over paradigms are not sufficiently extensive for that. As in

political revolutions, so in paradigm choice — there is no standard higher than the assent of

the relevant community.” 202

Het is opvallend dat Habermas het incommensurabiliteitsprobleem in deze context niet
expliciet tot thema heeft gemaakt en in zijn rationaliteitstheorie heeft verwerkt. Men kan
zich afvragen, of hier in Habermas’ theorie niet zelf van een ‘communicatieblokkade’
sprake is. Habermas en Kunneman maken met hun opvatting weliswaar een wetenschappe-
lijk pluralisme, een veelheid van naast elkaar bestaande opvattingen mogelijk, maar het is
een pluralisme dat bij gebrek aan een voor alle partijen doorslaggevend argument voor één
van de alternatieven wel onpartijdig moet zijn. Daarbij vereist een rationeel gemotiveerde
dissensus bovendien een (eveneens rationele’®) consensus op hoger niveau over de com-
municatieve kwaliteit van deze dissensus. Deze metaconsensus slaat echter ook terug op de
inhoud van enig debat, omdat het op zijn beurt verlangt dat gesprekspartners op zijn minst
de ontvankelijkheid, bespreekbaarheid en dus ook de potenti€le geldigheid van inhoudelij-
ke argumenten van hun opponenten erkennen, hoe incoherent, absurd of verwerpelijk deze
vanuit het eigen perspectief ook zijn. Dat betekent ook dat we a priori moeten toestaan, dat
we met betrekking tot de rationaliteit van onze eigen overtuigingen wel eens jammerlijk
misleid zouden kunnen zijn, want met een even paternalistische als politiek correcte hou-
ding van geduldig luisteren naar anderen en uitleggen wat we zelf vinden tot de ander tot
ons inzicht gekomen is, komen we er niet en hebben we deze ander (vooralsnog) in feite al
minder dan rationeel verklaard en daarmee de vereiste communicatieve symmetrie onder-
mijnd.

De gerichtheid op wederzijds begrip en consensus blijkt bij Habermas op dit punt meer dan
een anticipatie; het wordt van lieverlee de maatstaf voor de beoordeling van rationaliteit.
En het is een maatstaf die uiteindelijk toch de overkoepelende consistentie van opvattingen
vooronderstelt. Waarvoor ik Habermas noch Kunneman in dit verband theoretisch veel
ruimte zie maken, is hoe we in de praktijk van de wetenschap of van samenlevingsverban-
den in het algemeen en in het volle besef van wat er op het spel staat, respect kunnen op-
brengen voor wederzijds onbegrip, dat wil zeggen hoe we kunnen toestaan dat een ander
ondanks uitwisseling van argumenten tot weliswaar binnen zijn eigen referentickader be-
argumenteerde maar naar ons idee toch onaanvaardbare en met onze opvattingen onvere-

22 Kuhn (1970: 94), nadruk toegevoegd.

203 . . . " .
De dreiging van een oneindige regres is hier natuurlijk voelbaar aanwezig.

79



Axiologische incommensurabiliteit

nigbare keuzes komt zonder dat we die ander daarbij impliciet of expliciet irrationaliteit,
onoprechtheid of regelrechte domheid toeschrijven. Aan het datum van aanhoudende one-
nigheid worden zo al snel ad hominem conclusies verbonden. Kuhns begrip van incom-
mensurabiliteit wijst volgens Bernstein juist hier op de ‘opgave’ om weerstand te bieden
aan de dubbele verleiding:
“of either facily assimilating what others are saying to our own categories and language
without doing justice to what is genuinely different and may be incommensurable or simply
dismissing what the other is saying as incoherent nonsense.” 204

Maar voor de beantwoording aan deze ethische Aufgabe ziet Bernstein eerder aansluiting
in de postmoderne filosofie van Franse differentiefilosofen’” dan in de rationaliteitstheorie
van Habermas.

4.6  Incommensurabiliteit als product van de rede

Met Kunneman ben ik graag van mening, dat Habermas’ rationaliteitsopvatting een be-
langrijke vooruitgang inhoudt ten opzichte van het in de sociale wetenschappen en met
name in de organisatie- en managementstudies nog wijdverbreide instrumentele rationali-
teitsconcept. Habermas maakt in ieder geval onverholen duidelijk, hoe de waarheid van
uitspraken in tegenstelling tot de zekerheid van empirische gewaarwordingen onvermijde-
lijk afhankelijk is van de geldigheid van interpretatiekaders die alleen op basis van kennis-
politieke argumenten kan worden onderbouwd. Maar hoewel hij, om met Kunneman te
spreken, het rationaliteitsbegrip op deze manier ‘communicatief vlioeibaar’ heeft gemaakt
en daarmee de waarheid van (sociaal) wetenschappelijke kennis terecht open heeft gesteld
voor ideologiekritiek, waarvan Kunneman vervolgens in zijn analyse van de dubbelrol van
de sociale wetenschappen in de hedendaagse samenleving een overtuigend voorbeeld
geeft,”® lijkt zijn model evenmin als het traditionele concept van instrumentele rationaliteit
opgewassen tegen het probleem van het criterium. Het is de onmiskenbare kracht van het
postmodernisme, dat het vooral in het werk van Lyotard onze neiging tot wishful thinking

2% Bernstein (1991: 66)

25 De term differentiefilosofie wordt door Van Peperstraten (1994: 255) geprefereerd boven het

meer gangbare ‘postmodernisme’ om het werk van hedendaagse Franse filosofen als Lyotard, Derri-
da en Foucault te kenschetsen. De term postmodernisme is immers niet meer dan een formele kwali-
ficatie van dit denken die berust op een discutabele periodisering en onderscheiding binnen het wes-
terse denken in een ‘modern’ tijdperk en iets wat daar blijkbaar ‘na’ komt. In meer positieve termen
hebben deze filosofen echter gemeen, dat zij in navolging van de structurele linguistick van De Saus-
sure de notie van verschil of differentie in het centrum van de aandacht hebben geplaatst. De kriti-
sche inspiratie die zij hierin aan De Saussure hebben ontleend richt zich echter ook tegen diens taalfi-
losofie zelf, voor zover hij ondanks de benadrukking van de notie van verschil in de structuur van de
taal deze taal toch nog als een gesloten en geintegreerde totaliteit opvat, waardoor hij toch weer op
een funderende eenheidsfilosofie terugvalt. In dit laatste opzicht is het differentiedenken in de Franse
filosofie ook wel weer als ‘poststructuralistisch’ benoemd, waarbij deze term natuurlijk aan hetzelfde
manco lijdt als de term postmodernisme en de discontinuiteit tussen De Saussure en bijvoorbeeld
Lyotard en Derrida willekeurig prioriteit geeft boven de continuiteit.

296 K ynneman (1986: 296v)

80



Axiologische incommensurabiliteit

in dit kader middels de proclamatie van ‘het einde van de grote vertellingen’ heeft uitge-
daagd.””’
Waar Habermas zijn rationaliteitsconceptie dus tracht te verankeren in de symmetrische
structuur van de communicatie en op die manier een onpartijdig fundament voor overeen-
stemming denkt te kunnen waarborgen, verwerpt Lyotard deze procedurele consensusrati-
onaliteit als exemplaar van een grote emancipatievertelling, die kenmerkend is voor de
Verlichting. Habermas streeft volgens Lyotard nog steeds naar de ‘universele vrede’.
“Zo zal bijvoorbeeld de regel van de consensus tussen zender en ontvanger van een uitspraak
met waarheidswaarde aanvaardbaar zijn, als deze regel uitzicht biedt op een mogelijke een-
stemmigheid van met rede begaafde wezens: dit was het geval met de vertelling van de Ver-
lichting, Waazroiél de held van het weten een goed ethisch-politiek doel nastreeft, nl. de univer-
sele vrede.”

Tegenover dit consensusideaal stelt Lyotard de waarde van dissensus. Op dit punt verwerpt
hij overigens ook Kuhns analyse in Structure van de functie van consensus binnen para-
digma’s als voorwaarde of belangrijkste verklarende variabele voor wetenschappelijke
vooruitgang en stelt hij dat ook de vooruitgang in de natuurwetenschappen van de afgelo-
pen eeuw sterker bepaald is door dissensus dan door consensus over paradigmatische uit-
gangspunten. Daarnaast benadrukt hij misschien nog wel sterker dan Kuhn het gegeven
van incommensurabiliteit, zij het dat hij dit meer in een politick- en cultuurfilosofische
context doet, waarbij hij zich scherp teweer stelt tegen de totalitaire werking van eschato-
logische geschiedsfilosofieén, die de idee van maatschappelijke vooruitgang steeds weer
onder de noemer van één ideaal brengen, zoals bij Hegel en Marx het geval is, maar bij-
voorbeeld ook in het eenheidsideaal van het Logisch Positivisme of de banaal chrematisti-
sche, slechts op de toename van rijkdom c.q. economische groei gerichte werking van het
kapitalisme. Uitgaande van de historische praktijk en dynamiek van de wetenschapsont-
wikkeling, stelt Lyotard:
“... moet het accent voortaan op de dissensus vallen. De consensus vormt een horizon, die
nooit bereikt wordt. Het onderzoek dat onder het beschermheerschap van een paradigma ge-
daan wordt [...] lijkt de exploitatie van een technologisch, economisch en artistiek ‘Idee’ te
zijn. Dat is niet niets. Maar het is opvallend dat er altijd iemand opduikt die de orde van de
‘rede’ verstoort. Er moet een macht verondersteld worden die de uitlegcapaciteiten uit even-
wicht brengt en die zich manifesteert door het uitvaardigen van nieuwe intelligentienormen
of, zo men wil, door het voorstellen van nieuwe regels voor het wetenschappelijke taalspel
die een nieuw onderzoeksveld bepalen.” 209

De aandacht in de hedendaagse wetenschap voor instabiliteit, incommensurabiliteit, cata-
strofes, recursiviteit (fractals), paradoxen, onbeslisbaarheid e.d. is volgens Lyotard zo’n
verstoring die het geloof in de systematische eenheid en stabiliteit niet alleen van de we-
tenschap maar ook van de natuur zelf heeft ondermijnd en de wetenschap sinds een eeuw
in een rationaliteitscrisis heeft ondergedompeld, waarvan Kuhn en Feyerabend in de we-
tenschapstheorie de belangrijkste vertolkers zijn geworden. In die crisis is Habermas’ legi-

207 Lyotard (1979 [ned.vert. 1988], 1983, 1986 [ned.vert. 1991], 1993 [ned.vert. 1996])
28 1 votard (1988 [1979]: 25-6)

29 ibid. 160; nadruk toegevoegd

81



Axiologische incommensurabiliteit

timatiemodel van de consensus ‘achterhaald en verdacht’ geworden, een uiting van een
nostalgisch verlangen naar een (uiteindelijk Hegeliaans) absolutistisch eenheidsideaal.
Deze uitlatingen zijn Lyotard (opvallend analoog aan de kritiek die Kuhn in eerdere instan-
tie te verduren kreeg) komen te staan op wijdverbreide beschuldigingen van irrationaliteit
en vanwege de uitgesproken politicke en tegen de emancipatievertelling gerichte teneur
van zijn betoog van neoconservatisme. Lyotard heeft dit in een interview met de Neder-
landse filosoof Van Reijen fel bestreden. Lyotard wrijft hier op zijn beurt Habermas een
‘beperkt en totaliserend idee van de rede’ aan, waartegenover hij — en dat lijkt hem veel
rationeler — de onreduceerbare pluriformiteit van de rede plaatst. Lyotard stelt:
“... dat we nooit te maken hebben met één, massieve en unieke rede — dat zou een ideologie
zijn — maar dat we daarentegen te maken hebben met rationaliteiten; dat we respectievelijk te
maken hebben met (in ieder geval) een theoretische, praktische en esthetische rationaliteit;
dat we te maken hebben met rationaliteiten die wezenlijk heterogeen zijn en die dus, zoals
Kant het uitdrukt, autonoom zijn; en dat de lichtvaardige veronderstelling, dat de rede in alle
gevallen2 1c(l)ezelfde rede is [...] gelijk opgaat met een totalitarisme van de rede en [...] gevaar-
lijk is.”

Het gevaar van dit totalitarisme van de rede herkent Lyotard met name in de excessieve
uitwassen van de uiterst efficiénte onmenselijkheid waartoe de westerse beschaving gedu-
rende de afgelopen eeuw in twee wereldoorlogen en in het Oostblok onder de vlag van een
op hol geslagen idee in staat is gebleken. Lyotard komt daar keer op keer op terug. Om aan
dit totalitarisme te ontkomen proclameert hij een onreduceerbare meervoudigheid van re-
des. Daarvoor sluit hij aan bij Kant en diens onderscheid tussen een theoretische, prakti-
sche en esthetische rede. Elk van die redes kent volgens Kant zijn eigen legitimatiestruc-
tuur voor de geldigverklaring van oordelen die onder hun regime vallen. Het onderscheid
is ons natuurlijk bekend als het onoverbrugbare verschil, de gapende kloof tussen descrip-
tieve, prescriptieve en esthetische oordelen die niet uit elkaar kunnen worden afgeleid.
Lyotard verfijnt deze onderscheiding aanmerkelijk en onderkent binnen elk van deze oor-
deelssoorten een grote verscheidenheid aan heterogene ‘zinsfamilies’, zoals ervaringszin-
nen (die zintuiglijke gewaarwordingen uitdrukken), explicatieve (die algemeen geldende
athankelijkheden tussen verschijnselen uitdrukken), dialectische (die ideeén van de rede
uitdrukken), demonstratieve (die iets tonen), normatieve (die een gebod of verbod uitdruk-
ken), evaluatieve (die een waardering uitdrukken), etc. Deze oordeelsoorten zijn hetero-
geen, omdat de regimes die de regels voor hun geldigverklaring omvatten, verschillend
zijn. Lyotard gebruikt hier de metafoor van een archipel van eilandjes die door een zee van
elkaar gescheiden worden en waartussen het oordeelsvermogen, waarop Lyotard in navol-
ging van Kant in zijn derde Kritiek een beroep doet, in staat is om ‘overgangen’ te maken
door van het ene eiland naar het andere expedities te lanceren. Lyotard stelt :
“In de Inleiding van de derde Kritik wordt [door Kant] de verstrooiing van de zinsfamilies
niet alleen erkend, maar zodanig gedramatiseerd dat nu het probleem gesteld wordt om
‘overgangen’ (Ubergdinge) tussen deze heterogene zinsoorten te vinden. En het oor-
deels‘vermogen’ verschijnt daar, juist vanwege zijn alomtegenwoordigheid waaraan ik zo-
juist herinnerd heb (steeds wanneer we een zin door middel van een presentatie geldig willen
verklaren doen we immers een beroep op het oordeelsvermogen), als een kracht die ‘over-
gangen’ tussen de verschillende vermogens tot stand brengt. [...]
Vraagt u mij nu om op mijn beurt een object te presenteren voor de Idee van de over-

219 van Reijen (1987: 68-9)

82



Axiologische incommensurabiliteit

gangsrelaties tussen de vermogens [...], een object dat een geschikte presentatie zou leveren
om de verstrooiing van de vermogens geldig te verklaren, maar dat zelf slechts een symbool
kan zijn, dan zou ik een archipel willen voorstellen. Ieder van de zinsfamilies zou dan een ei-
land zijn en het oordeelsvermogen een reder of een admiraal, die expedities van het ene ei-
land naar het andere lanceert [...]. Deze interventiemacht, door oorlog of door handel, heeft
geen object, geen eigen eiland, maar vraagt een milieu, namelijk de zee, de Archipelagos, de
oerzee, zoals de Egeische zee vroeger heette.” 21

De rol van het oordeelsvermogen is zowel in de filosofie van Kant als in die van Lyotard
van centraal belang. Bij Kant diende het oordeelsvermogen primair om een verbinding te
kunnen leggen tussen de theoretische rede (ons vermogen om te weten wat waar is; het
kenvermogen) en de praktische rede (ons vermogen om te bepalen wat we moeten doen; de
moraal). In de theoretische rede speelt de Idee van de natuur of de kosmos een richtingge-
vende rol, in de praktische rede is dat vooral de Idee van de (morele) vrijheid. Het oor-
deelsvermogen dient bij Kant nu vooral om de doelmatigheid of geschiktheid van de men-
selijke natuur voor de morele vrijheid te denken, zodat het ethische gebod ook in de zin-
tuiglijke wereld uitvoerbaar is.>'> Maar in feite is het oordeelsvermogen volgens Kant (en
Lyotard) in elk oordeel van welke soort dan ook betrokken, doordat het een verbinding legt
tussen een bijzonder geval en een algemeenheid (een begrip of een regel) en daarin ‘be-
oordeelt’ of de gelegde verbinding geldig (passend) is. Het oordeelsvermogen kan hierin
doctrinair (bepalend) optreden, als het de regel waaronder een geval wordt gesubsumeerd
als gegeven beschouwt, of reflexief (kritisch), als er (nog) geen of verschillende (strijdige)
regels zijn die op een geval van toepassing kunnen worden verklaard. Kants analogie van
het oordeelsvermogen met een rechter of tribunaal, die in het eerste hoofdstuk al is geme-
moreerd, is met name voor het reflexieve oordeelsvermogen, voor de filosofie als kritiek,
illustratief. In de woorden van Lyotard kan deze kritische rechter:
“[...] geen ambtsdrager zijn, hij beschikt niet over een strafrechtelijk of burgerlijk wetboek
en zelfs niet over verzamelde jurisprudentie, met behulp waarvan hij zijn onderzoek zou
kunnen uitvoeren en zijn vonnis zou kunnen formuleren. Hij meet de aanspraken [van de ver-
schillende zinsfamilies] niet af aan een vaststaande en onaantastbare wet. Deze wet moet zelf
aan zijn toetsing onderworpen worden. [...] Dat betekent niet dat [de kritiek] over geen enkel
criterium beschikt om te oordelen, maar dat de toepasbaarheid van het criterium op het geval
zelf aan beoordeling onderhevig is. En dan moeten we ofwel een oneindige regressie toela-
ten, van een zoeken naar criteria van criteria, die de facto het oordeel onmogelijk maakt, of-
wel vertrouwen op die ‘gave van de natuur’ die het oordeel is en die ons toestaat te zeggen:
dit is hier het geval. Welnu, volgens Kant is het een geval voor de filosofie als kritick om te
zeggen: dit is het geval.” 2

Maar waar Kant denkt op deze manier nog aan het probleem van het criterium te kunnen
ontsnappen, is Lyotard daar niet zo zeker van. Kant gebruikt het oordeelsvermogen om in
de menselijke rationaliteit een overkoepelende eenheid aan te brengen, die gericht is op
een finaal einddoel (de geschiktheid van de menselijke natuur voor de vrijheid). Hij denkt
via de kritiek een vaste oeververbinding te kunnen leggen over de kloof tussen kennis en

21 Lyotard (1991 [1986]: 48-49)
212 Vgl. Van Peperstraten (1991: 13)

213 Lyotard (1991 [1986]: 35-36); nadruk in origineel.

83



Axiologische incommensurabiliteit

moraal.*"* Bij Lyotard kan het oordeelsvermogen slechts op en neer varen tussen de eilan-
den die verder van elkaar gescheiden blijven. Bovendien zal het oordeelsvermogen de
overgangen tussen eilanden niet steeds op dezelfde manier maken. Met het aan Wittgen-
steins taalspel analoge concept van een ‘betooggenre’ geeft Lyotard aan, dat zinnen uit
verschillende zinsfamilies op allerlei manieren aan elkaar geschakeld (enchainé) kunnen
worden en als ‘overgangen’ door het oordeelsvermogen geldig kunnen worden verklaard
en die zo dus ook hun eigen regime of hun eigen rationaliteit hebben. Een betooggenre
specificeert een verzameling regels voor de aaneenschakeling van heterogene zinsoorten
om daarmee een bepaald doel te realiseren.”® Elk genre heeft een specificke inzet: de wer-
kelijkheid vaststellen (wetenschap), rechtvaardig zijn (de ethiek), overtuigen (de retoriek),
verleiden (de erotiek), beheersen (de techniek), waarde creéren c.q. tijd winnen (de eco-
nomie), etc. Daartoe schakelt het oordeelsvemogen zinnen uit heterogene families op een
specifieke manier aan elkaar. In de wetenschap bijvoorbeeld wordt de aanvaardbaarheid
van bepaalde explicatieve zinnen die een verklaring voor een (verzameling) verschijn-
sel(en) geven, bepaald door een hoeveelheid demonstratieve zinnen die individuele geval-
len aanwijzen, maar ook door prescriptieve, in het bijzonder methodische zinnen die bepa-
len, welke werkwijzen gevolgd moeten worden om de werkelijkheid van een referent vast
te stellen. Een belangrijke rol in de wetenschap is volgens Lyotard voorts weggelegd voor
nominatieve zinnen die gelijksoortige individuele gewaarwordingen vanwege hun zintuig-
lijke vluchtigheid een gemeenschappelijke naam geven, die hij constitutief verklaart voor
de identiteit van objecten en soorten en die hij vervolgens net als Kripke als ‘rigid designa-
tors” beschouwt. Om de inzet van een betooggenre in algemene zin te kunnen formuleren
en richting te geven aan de aaneenschakeling van zinnen zijn tenslotte speculatieve ‘idee-
en’ nodig die het streven van een genre of een specifiek paradigma daarbinnen tot uitdruk-
king brengen.”'® Kenmerkend voor deze begrippen is hun hybride karakter. Ze zijn tegelijk
normatief en beschrijvend, hoewel hun verwijzing nooit uitputtend omschreven kan wor-
den. Te denken valt aan begrippen als natuur, vrijheid, evenwicht, vooruitgang, schaarste,
klasse, orde, etc.

De verhouding tussen betooggenres is volgens Lyotard incommensurabel. Vanwege hun
disparate doelen verkeren ze in een geschil (différend), een conflict waarbij de mogelijk-
heid tot neutrale arbitrage ontbreekt.”'’ Ze vereisen andere aanknopingen van zinnen en
stellen andere regels, omdat hun constitutieve doelen anders niet bereikt kunnen worden.

214 Op deze inzet van Kants filosofie kom ik in het kader van mijn voorgenomen transcendentale

organisaticanalyse in hoofdstuk 7 nog uitgebreid terug.

215 1 yotard (1983: 187)

21 Overigens blijkt Lyotard binnen de door hem onderscheiden genres zelf nogal te homogeniseren.
Binnen een genre lijkt hij niet de mogelijkheid van een geschil, maar alleen van een geding toe te
staan. Zo heeft hij moeite om in de wetenschap of een specifieke discipline de mogelijkheid van
incommensurabele paradigma’s te erkennen (Lyotard 1996 [1993]: 72). Maar daar is geen reden toe.
Het regime van een genre, de orde van de rede, hoeft immers niet onomstotelijk vast te staan en kan
door ‘nieuwe intelligentienormen’ vervangen worden. En, zoals Lyotard zelf beweert, is de toepasse-
lijkheid van die criteria ook aan beoordeling door het oordeelsvermogen onderhevig. Het oordeels-
vermogen, als een niet door enig inhoudelijk criterium geleid ‘gevoel voor de goede maat’, gevoel
van gepastheid, is hier noodzakelijkerwijs zijn eigen rechter.

217 ygl. Oosterling (1996: 474)

84



Axiologische incommensurabiliteit

Alle doen beroep op het oordeelsvermogen om volgens hun rationaliteit te oordelen. Maar
als overgangen die in het ene genre legitiem zijn, beoordeeld worden volgens de regels van
een ander genre, wordt het eerste genre onrecht gedaan. Op die manier wordt in het geschil
één van de partijen de middelen ontnomen om zijn zaak te bepleiten. Hem wordt de mond
gesnoerd.”'® Daarbij ontkent Lyotard stellig de mogelijkheid van het bestaan van een over-
koepelend genre (een universele rationaliteit) om deze conflicten te beslechten. Daaruit
volgt het centrale probleem van Le Différend:
“Etant donné 1° Iimpossibilité d’éviter les conflits (I’impossibilité de [’'indifférence), 2°
I’absence d’un genre de discours universel pour les régler ou si I’on préfére la nécessité que le
juge soit partie, trouver, sinon ce qui peut légitimer le jugement (le ‘bon’ enchainement), du
moins comment sauver [’honneur de penser.” 2

De logische structuur van het geschil berust op de zelfreferentialiteit, op het gegeven dat
een oordeel (het denken) zichzelf tot object kan nemen. Lyotard bespreekt het geval van
Protagoras die met een leerling een contract had gesloten.””” Deze zou alleen lesgeld hoe-
ven betalen, als hij door het onderricht dat hij van Protagoras kreeg, é¢én keer een rechts-
zaak zou winnen. Aan het eind van het onderricht, waardoor de leerling nog geen enkele
zaak had weten te winnen, daagt Protagoras zijn leerling voor de rechter en eist betaald te
worden. Zijn argumentatie is als volgt: als de leerling een keer gewonnen heeft, moet hij
betalen; als hij er nu in slaagt te bewijzen dat hij nooit gewonnen heeft, dan heeft hij toch
één keer gewonnen en moet dus betalen. De rechter staat perplex. De leerling kan de ar-
gumentatie weliswaar omkeren, maar daarmee niet winnen: als ik nu van Protagoras ver-
lies, moet ik betalen terwijl ik nooit gewonnen heb (en dus niet zou hoeven betalen); als ik
win, door te bewijzen dat ik nooit heb gewonnen, dan verlies ik door te winnen. De leer-
ling wijst op het onrecht; de rechter stelt zijn vonnis uit. De structuur van het argument
was reden voor Russell om in het domein van cognitief zinvolle uitspraken omwille van
logische consistentie proposities over zelfreflexieve totaliteiten te verbieden.”?' Maar Lyo-
tard stelt, dat deze eis uit het logische betooggenre onrecht doet aan het cognitieve genre,
omdat het argument van Protagoras in feite betrekking heeft op een tijdreeks waarover hij
en zijn leerling historische uitspraken doen (“ik heb nooit gewonnen”; “als hij er nu in
slaagt te bewijzen, dat hij nooit heeft gewonnen, dan heeft hij toch één keer gewonnen”) en
deze niet zomaar cognitief zinloos kunnen worden verklaard. Elke historische uitspraak zal
echter als gebeurtenis, zodra ze uitgesproken is, deel uitmaken van het universum waarop
ze betrekking heeft. >

218 Lyotard (1983: 24)

219 ibid. 10; nadruk toegevoegd

220 ibid. 20-22.

22! Zie hierboven, p. 42.

2 Lyotard (1983: 22). Lyotard brengt dit probleem direct in verband met de antinomieén van de

zuivere rede bij Kant. Maken uitspraken over de totaliteit van de kosmos historisch deel uit van deze
totaliteit als tijdreeks? “Le dogmatisme répond non, I’empirisme oui. Le criticisme remarque que la
série n’est jamais donnée (gegeben), mais seulement proposée (aufgegeben), parce que sa synthese
est toujours différée. [...] La série que forme le monde, notamment le monde de I’histoire humaine,
n’est ni finie ni infinie [...], mais la synthese de la série, quant a elle, est ‘indéfinie’ (KRV: 381-
389).”

85



Axiologische incommensurabiliteit

Een gelijksoortige zelfreferentialiteit ziet Lyotard ook in de structuur van de rationaliteit
zelf. Ook zij neemt zich noodzakelijk en onontkoombaar zelf tot object. Concreet betekent
dit, dat op de vraag, of iets rationeel is c.q. wat iets rationeel aanvaardbaar maakt, de rede
alleen zelf kan bepalen, wat daarvoor het criterium moet dan wel kan zijn en deze bepaling
constitutief onderdeel van zichzelf verklaart. De rede definieert zichzelf noodzakelijker-
wijs zelf, zelfs als ze het criterium voor de rationaliteit van een handelswijze of uitspraak
uiteindelijk buiten zichzelf, bijvoorbeeld in de structuur van de kosmos (zoals bij Pythago-
ras en Plato) of in de transcendentale voorwaarden voor succesvolle communicatie (zoals
bij Habermas) legt. Het onverdraaglijke van deze ‘constatering’ van Lyotard (hoewel het
geen constatering van een ‘feit’ kan zijn) ligt in het gegeven dat, zoals Kunneman het be-
langrijkste resultaat van de Kuhniaanse wending al benoemde, de verantwoordelijkheid
voor de juistheid van onze opvattingen daarmee nooit volledig geéxternaliseerd kan wor-
den. Dat impliceert een enorme beperking van de geldingsdrang die in onze opvattingen
besloten ligt. Om de geldigheid van onze opvattingen te verankeren, kunnen we alleen
maar zelf beslissen, wat daarvoor een legitiem fundament verschaft en dat we dit funda-
ment niet zelf kunnen zijn.**® Voor Habermas komt deze typisch postmoderne preoccupa-
tie met de zelflegitimatie van het denken, die in de praktijk maar al te vaak als pover ex-
cuus voor een arrogante eigengereidheid dient, neer op een onaanvaardbare ‘Selbstdemen-
ti” van het denken, een denkwijze die zichzelf in zijn eigen geldingsdrang onvermijdelijk
aan een performatieve paradox bezondigt en zichzelf daarmee ont-kent.** Maar Lyotard
draait dit argument precies om: Habermas kan alleen maar via een subtiele strategie ver-
hullen, dat ook zijn eigen rationaliteitsmodel zelflegitimerend is. De pot verwijt de ketel
dat hij zwart ziet.

Lyotard onderkent deze zelfreferentialiteit in ieder geval en komt er rond voor uit. Daarbij
dient zijn constatering niet de arrogantie van het denken, maar juist het besef dat we de
verantwoordelijkheid voor onze overtuigingen en het onrecht dat in de exclusieve gel-
dingsdrang ervan besloten ligt, ten volle moeten dragen. Toegepast op zijn eigen opvattin-
gen erkent hij zelfs dat op de vraag, of in een concreet geval van een geschil sprake is,
geen objectief antwoord mogelijk is. Neem de zin: er is een geschil. Men kan nu (in positi-
vistische stijl) als volgt argumenteren. Ofwel het geschil gaat over een concreet gegeven
werkelijkheid, maar dan kan er geen geschil over bestaan, maar alleen een geding; ofwel,
als het object niet concreet gegeven is, dan gaat het geschil nergens over en is er dus hele-
maal geen geschil.””> Het argument heeft precies de vorm die de grondstructuur van het
geschil en het daarin vervatte onrecht expliciteert.”® Lyotard stelt daarom, dat het oordeel

22 Lyotard’s opvattingen verraden hier mijns inziens een existentialistisch motief dat hij ongetwij-

feld aan het intellectuele klimaat van het naoorlogse Frankrijk heeft ontleend. In feite dwingt hij ons
de onreduceerbare vrijheid van de rede en onze daaraan gekoppelde verantwoordelijkheid voor ons
denken en handelen onder ogen te zien, hoe graag we daar soms ook aan zouden willen ontkomen.

24 7ie op dit punt de monumentale analyse van de postmoderne filosofie door Oosterling (1996),

met name Hoofdstuk 9.

25 yotard (1983: 50)

226 Lyotard benoemt deze vorm aan het begin van Le Différend als volgt: [((p v ~p) &

(p = ~p)], waarbij p staat voor de uitspraak van een persoon die beweert slachtoffer van een onrecht
te zijn. Voor een tribunaal wordt deze laatste onrecht gedaan, wanneer hem de mogelijkheid ontno-
men wordt van het onrecht te getuigen, als het tribunaal als volgt argumenteert: ofwel u bent slacht-

86



Axiologische incommensurabiliteit

‘er is een geschil’ niet empirisch beslisbaar is, noch overigens op basis van consensus, zo-
als Habermas wil. Maar daarmee is het geschil praktisch gezien niet minder reéel. We
kunnen de eenheid van het denken (de sociale band) niet afdwingen door conflicten tussen
andersdenkenden te toetsen aan een vermeend ‘objectieve’ werkelijkheid (kosmos) en ie-
dereen die zich daar niet aan conformeert irrationeel verklaren. Noch helpt het om in plaats
hiervan op zijn minst te streven naar een optimalisering van ‘het resultaat’, of we dit nu
opvatten in technisch-economische zin (de “performatieve prestaties van het systeem, de
efficiéntie”) of in sociaal-communicatieve zin (Habermas’ door discussie bereikte overeen-
stemming).”?’ Lyotard bekritiseert de resultaatregel, die bij uitstek in de Hegeliaanse dia-
lectiek is belichaamd, omdat die berust op een transcendentale illusie, waarin een Idee van
de rede met de werkelijkheid wordt geidentificeerd (eraan wordt opgelegd) en een bepaal-
de gemeenschap wordt ingesteld, die veelal maar al te gemakkelijk voorwendt de mens-
heid in zijn totaliteit te vertegenwoordigen (universeel ‘wij’, subject van De Geschiedenis).
Dat is steeds het effect van de ‘grote verhalen’: een ‘wij’ legitimeert zichzelf via een Idee
en ontleent daaraan een norm, waaraan anderen op straffe van irrationaliteit (of erger)
worden verplicht zich te houden.??®

De strekking van deze analyse van Lyotard komt er mijns inziens op neer, dat de rede in de
legitimatie van haar oordelen alleen aan zichzelf (aan haar vrijheid) lijkt te kunnen ont-
snappen door zichzelf te overschreeuwen. Dat doet zij typisch door ‘haar’ Idee in de plaats
te stellen van de werkelijkheid of, met andere woorden, door het geschil (tussen de dialec-
tische zin waarin de Idee wordt uitgedrukt, en de beschrijvende zin waarin een stand van
zaken wordt weergegeven) te ontkennen. Om het onrecht dat hiermee wordt gedaan zicht-
baar te maken wenst Lyotard de ontvankelijkheid voor geschillen in het algemeen te
maximeren. Daarin kan het denken (de kritiek) haar ‘eer’ terugvinden en een rechtvaardig
pluralisme bevorderen, hoezeer dat ook de onderkenning van de partijdigheid van de rede
in enig geschil impliceert, en dat is wat volgens Lyotard typisch in het postmoderne weten
tot uitdrukking komt. Het postmoderne weten:

“scherpt onze gevoeligheid voor verschillen en versterkt ons vermogen het incom-
mensurabele te verdragen.” 229

Het beeld van rationaliteit dat Lyotard hiermee oproept, is inderdaad gefragmenteerd of
‘verstrooid’, zoals de eilanden in zijn archipel. Zinsfamilies hebben hun eigen regime, gen-

offer van een onrecht ofwel u bent het niet. Als u het niet bent, dan vergist u zich (of u liegt) door te
getuigen dat u het wel bent. Als u het wel bent, dan bent u het niet, omdat u van het onrecht kunt
getuigen, en dus vergist u zich (of u liegt) door te getuigen dat u het wel bent (Lyotard 1983: 19). Het
onrecht (geschil) voltrekt zich in de ontkenning ervan door één van beide partijen. Contra Habermas
zijn daarmee in een geschil de voorwaarden voor communicatieve symmetrie principieel onvervul-
baar; wanneer Habermas en Kunneman in de mogelijkheid van een rationele dissensus over de
communicatieve kwaliteit van een discours de mogelijke partijdigheid van de rede ontkennen, begaat
de communicatieve rationaliteitstheorie juist daarin een onrecht.

27 Lyotard (1988 [1979]: 27)

28 Lyotard (1983: 130v). Vgl. ook Van Peperstraten (1995: 95v). Lyotard verleent hiermee een uit-

gesproken politicke inzet aan zijn denken. Hij verklaart de kritick zelfs analoog aan het politicke
(vgl. Lyotard 1991 [1986]: 31).

229 Lyotard (1988 [1979]: 28)

87



Axiologische incommensurabiliteit

res hun eigen finaliteit en daaraan gekoppelde legitimatiestructuur of rationaliteit die wordt
bemiddeld door speculatieve begrippen of ideeén van de rede. In die meervoudigheid van
rationaliteiten is een onreduceerbare spanning te onderkennen in de kritiek, die enerzijds
fundamenteel onbeperkt en vrij is, doordat zij niet zelf aan een geldigheidscriterium is ge-
bonden maar die anderzijds voor ieder genre en elke oordeelsoort criteria stelt, waarlangs
oordelen en overgangen gelegitimeerd kunnen worden. Als er dan bij Lyotard een alge-
meen kenmerk van deze verschillende rationaliteiten gevonden zou kunnen worden, dan
moet dit mijns inziens in deze spanning tussen vrijheid en geldingsdrang gezocht worden.
Incommensurabiliteit is in dit spanningsveld de uiting van de onreduceerbare vrijheid van
de rede om geldigheidscriteria te postuleren en tegelijk de vrijheidsvernietigende geldings-
drang die hiermee steeds gepaard gaat. Daarmee verklaart Lyotard incommensurabiliteit in
feite niet tot de uiting van een fundamentele gebrekkigheid van ons denken (wat immers
een ideaal vooronderstelt — eenheid met de kosmos, de ideale communicatiegemeenschap —
waaraan het gebrek kan worden afgemeten), maar tot een direct en noodzakelijk product
ervan. Waren we niet vrij, dan viel er immers in het verschil tussen concurrerende geldig-
heidsaanspraken niets te kiezen. Zouden we daarnaast niet gecommitteerd zijn aan wat we
vinden, dan is elke geldigheidsaanspraak volkomen om het even en wordt een onverschil-
ligheid in de hand gewerkt die evenmin aanvaardbaar is. Incommensurabiliteit wijst ons zo
op het geschil, op de onafwendbare verantwoordelijkheid die we in en voor ons denken
hebben en op de hoge inzet die met onze meest triviale geldigheidsaanspraken op het spel
staat.

4.7 Waarden, rationaliteit en taal

Het wordt tijd de uitgezette lijnen in de argumentatie tot nu toe bij elkaar te brengen. Met
de introductie van het incommensurabiliteitsbegrip is Kuhn verweten een onaanvaardbaar
relativisme in de wetenschap te hebben toegelaten, waarmee de rationaliteit van deze on-
derneming tot op het bot zou zijn aangetast. Kuhn heeft zich daartegen verweerd met de
claim, dat op empirisch niveau de wereld zich allerminst stoort aan de manier waarop wij
haar conceptueel tegemoet treden, maar dat er ook ‘iets mis’ is met onze conceptie van
rationaliteit, wanneer we veronderstellen, dat die in elk mogelijk geval in staat zou moeten
zijn definitief tussen concurrerende wereldbeelden te beslissen. Eerder dan het begrip van
wetenschappelijke rationaliteit aan de wilgen te hangen, heeft hij juist middels het incom-
mensurabiliteitsbegrip de rationaliteit van de wetenschap, het vermogen om te onderschei-
den tussen aanvaardbare en onaanvaardbare wetenschappelijke geldigheidsaanspraken,
geprobeerd te redden. Wat opvalt aan de meest gangbare receptie van zijn theorie is, dat
we aan zijn idee van paradigmatische diversiteit op inhoudelijk niveau intussen wel ge-
wend zijn geraakt — het is welhaast een platitude om de pluriformiteit van de wetenschap
in die zin te onderschrijven —, maar dat veertig jaar na de eerste introductie van het in-
commensurabiliteitsbegrip in de wetenschapstheorie de dominante visie op weten-
schappelijke rationaliteit nog nauwelijks is veranderd. Eerder dan deze visie aan te passen
om het gegeven van incommensurabele paradigma’s daarin te kunnen verdisconteren, heeft
men zich met een ietwat verslagen ‘het zij zo’ neergelegd bij de concessie dat ook weten-
schappers niet altijd even rationeel zijn. Het onvermogen om paradigmatische geschillen
met (al of niet voorlopig) doorslaggevende argumenten te beslechten en zo een gemeen-
schapsbrede eensgezindheid te realiseren wordt daarmee veelal nog steeds als een rationele

88



Axiologische incommensurabiliteit

onvolkomenheid beschouwd, als een pathologie van het denken, als een betreurenswaardig
intellectueel gebrek.

De hierboven geschetste rationaliteitsopvattingen vormen in dit opzicht niet alleen ver-
schillende visies op hoe de menselijke rede ‘werkt’, maar vooral ook op hoe ze zou moeten
werken en waarom. Ze zijn in feite belangrijke schakels in wat in Habermas’ woorden eer-
der de wetenschapspolitieke wilsvorming is genoemd. Rationaliteitsopvattingen bepalen in
hoge mate, wat we kunnen weten en waartoe we dat moeten willen, en het is met name op
dit punt dat de opvattingen van Habermas en Lyotard zich beide scherp onderscheiden van
elkaar en van de traditionele instrumentele conceptie van redelijkheid, die de filosofie en
de praktijk van ons maatschappelijk leven voor het grootste deel van de moderne tijd heeft
beheerst. Daarbij worden deze opvattingen, hoezeer iemand als Kuhn ook moeite had om
dat in de context van het intellectuele klimaat waarin hij zich bewoog volledig te door-
gronden, sinds de linguistic turn weliswaar via een taalfilosofische omweg uiteindelijk
toch ideologisch onderbouwd.

Vooral Lyotard is een uitgesproken vertegenwoordiger van het idee dat incommensu-
rabiliteit in deze context primair een kwestie van rechtvaardigheid behelst. Daarmee maakt
hij er inderdaad in de grond der zaak een politiek-ethisch begrip van, waarvan de betekenis
historisch vooral op speculatief filosofisch niveau is verwerkt, in de meeste gevallen
“weggewerkt”. De grote vertellingen zijn in deze visie met hun wijsgerig antropologische,
epistemologische, taalfilosofische, kosmologische en meta-ethische vertakkingen even
zovele pogingen om langs speculatieve weg een bepaalde sociale orde te verankeren, waar-
langs normen geautoriseerd, deviant gedrag geidentificeerd en het conformisme van indi-
viduen aan die orde bijna onmerkbaar gegarandeerd kunnen worden. In visies op weten-
schap, rationaliteit en taal klinken zo waarden door die uiteindelijk vooral op sociaal-
maatschappelijk vlak een performatieve functie in de codérdinatie van het intermenselijk
verkeer hebben volgens het door Lyotard zo benoemde principe: “werk mee, wees com-
mensurabel of verdwijn!” %

De tot ‘kosmische’ proporties verbrede instrumentele conceptie van rationaliteit laat hier-
over nauwelijks twijfel: het belang van sociale eenheid, bemiddeld via de definitieve ratio-
nele beslisbaarheid van ieder mogelijk meningsverschil, is hier allesbepalend. In het pro-
ject van een volledig extensionele semantiek, zoals dat in de positivistische wetenschapsfi-
losofie vorm kreeg, ligt in dit opzicht de cruciale belofte besloten van een volkomen iso-
morfie tussen de ontologische structuur van de kosmos en de semantische structuur van de
taal, ‘onze’ taal, waardoor deze laatste als instrument van beschrijving als het ware ‘auto-
matisch’ de rationaliteit van de natuur weerspiegelt of daar in ieder geval zonder al te veel
moeite geschikt voor gemaakt kan worden. Via dit pretentieuze automatisme kunnen filo-
sofen als Davidson en Putnam andersdenkenden zelfs ‘het spreken van een taal’, hun ratio-
naliteit (en daarmee onuitgesproken bijna alles wat een mens menselijk maakt) ontzeggen,
als hun uitingen niet in deze taal vertaalbaar zijn. Tegelijk wordt de rationaliteit van onze
opvattingen hierlangs praktisch onaantastbaar gemaakt. Die zijn immers niet rationeel,
omdat ‘wij’ er ‘onze’ redenen voor hebben, maar omdat ze in overeenstemming zijn met
de rationaliteit van de kosmos zelf en wie zijn ‘wij’ om ons daar tegen te verzetten. Dit
thema verbindt de moderne opvatting van wetenschap nog direct met die van Plato en Pyt-
hagoras.

20 ibid. 27.

&9



Axiologische incommensurabiliteit

Toulmin heeft deze verborgen ‘kosmopoliticke’ agenda achter de moderne visie op ratio-
naliteit en wetenschap die onze beschaving gedurende de afgelopen eeuwen heeft gedomi-
neerd, indringend en historisch genuanceerd in beeld gebracht.”' In het door godsdienst-
oorlogen verscheurde en door de gelijktijdigheid van politieke (de opkomst van de natie-
staat), kosmologische (de Copernicaanse revolutie) en economische crises verlamde Euro-
pa van het begin van de zeventiende eeuw konden intellectuelen als Descartes zich in hun
ogen het nog maar pas opgekomen vrijzinnig scepticisme van humanisten als Montaigne
niet veroorloven en zochten zij naarstig naar een nieuwe rationaliteit die in zijn formele
karakter boven alle strijdende partijen kon staan en een nieuwe ‘kosmische’ harmonie zo-
wel in de wetenschap als de maatschappij (al was Descartes in dit laatste opzicht nog zeer
voorzichtig) in het vooruitzicht kon stellen. Maar de politicke impact van het Cartesiaans
project liet niet lang op zich wachten. Toen de uitwerking ervan in de Newtoniaanse astro-
nomie eenmaal de goddelijke perfectie van de structuur van ons zonnestelsel wiskundig
had blootgelegd, werd deze kosmische rationaliteit vrijwel direct doorvertaald naar de orde
van de staat.

“Het is gepast dat een moderne natie de staatsorde vormgeeft volgens de structuren die God

in de wereld van de astronomie afbeeldt: De Roi Soleil of Zonnekoning zwaait zijn scepter

over opeenvolgende kringen van onderdanen, die allen hun plaats kennen en hun eigen baan

volgen. Wat God is voor de natuur, en de koning is voor de staat, is een man voor zijn vrouw

en een vader voor zijn kinderen: het paternalisme dat na 1660 in aanzienlijke kringen op-

nieuw werd geinstitueerd, krijgt zo een plaats en een rechtvaardiging in de orde der natuur.

Op al deze manieren blijkt dat de natuurlijke orde en de maatschappelijke orde worden gere-

geerd door een soortgelijk stel wetten.” 2

De kosmopolitieke lading van dit planetaire maatschappijmodel werd daarna ook in de
koloniale onderwerping van niet-Europese volkeren toegepast. Raciale, seksuele en klas-
sendiscriminatie zijn volgens Toulmin op deze manier lange tijd ‘kosmopolitiek’ gelegiti-
meerd. Weliswaar kon de humanistische traditie met het herstel van stabiliteit in Europa de
scherpste kanten van dit maatschappijmodel enigszins verzachten en sinds de Verlichting
weer langzaam terrein winnen. Maar rond de Eerste Wereldoorlog diende zich opnieuw
een samenloop van kosmologische (Einstein), politieke (het verval van de klassenmaat-
schappij) en economische crises aan die op gelijksoortige wijze als in de zeventiende eeuw
opriep tot een ‘a-politicke’ wetenschappelijke Weltauffassung en rationaliteit. Pas in de
roerige jaren zestig van de vorige eeuw konden zowel Kuhn en Feyerabend in Amerika als
Habermas in Duitsland en differentiefilosofen als Lyotard en Derrida in Frankrijk, zij het
in verschillende mate en langs uiteenlopende taalfilosofische lijnen, de voedingsbodem
vinden en uitbouwen waarin het begrip rationaliteit weer tot ‘humane’ proporties kon wor-
den teruggebracht, zonder daarmee minder ‘rationeel’ te worden. Die verkenningen van de
omtrekken van een humane rationaliteit hebben zich sindsdien vooral gemanifesteerd als
pogingen om de waarde van diversiteit en verschil in wetenschap en maatschappij een zelf-
standige, niet als aberratiec van een kosmische eenheidsideologie opgevatte betekenis te
geven. Toulmin beschouwt de strijd tussen Habermas en postmoderne Franse filosofen als
Lyotard in dit verband als voortkomend uit een verschil in appreciatie van wat moderniteit
betekent.

3! Toulmin (1990)
22 ibid. 178.

90



Axiologische incommensurabiliteit

“Franse schrijvers vatten ‘moderniteit’ op in een cartesiaanse betekenis. Voor hen bestaat er
voor formele rationaliteit geen ander alternatief dan absurditeit; daarom laat de 20°-eeuwse
situatie, bij gebrek aan een formele fundering, geen ruimte open voor constructieve reacties,
maar alleen voor deconstructieve. Bij Habermas wijst het woord ‘modern’ daarentegen op de
morele kritiek van Rousseau en Kant; daarom bevat het constructieve programma van de
moderniteit in zijn ogen nog volop leven.” 233

De kwalificatie die Toulmin hier van de inzet van Lyotard en zijn verhouding tot Haber-
mas geeft, speelt Habermas echter wel erg gemakkelijk in de kaart. Datzelfde geldt overi-
gens ook voor de analyse die Rorty eerder van hun verhouding gaf. *** Het venijn in Lyo-
tards analyse, of juist die van Habermas zo men wil, zit in de historisch-politieke pretenties
die hij in het legitimatievertoog van de moderniteit ontwaart. De rol van het incommensu-
rabiliteitsbegrip in de visie van Lyotard en de omzeiling ervan door Habermas is hierin
veelbetekenend. Lyotard is allerminst de pleitbezorger van het politieck absurdisme, dat
Toulmin hem toedicht, noch van een narratief en zich uiteindelijk niet om legitimatie be-
kommerend “openlijk etnocentrisme”, zoals Rorty suggereert door hem als kritieck op Ha-
bermas in de mond te leggen dat:
“[...] the trouble with Habermas is not so much that he provides a metanarrative of emanci-
pation as that he feels the need to legitimize, that he is not content to let the narratives which
hold our culture together do their stuff. He is scratching where it doesn’t itch. [...]
So whereas Habermas compliments ‘bourgeois ideals’ by reference to the ‘elements of rea-
son’ contained in them, it would be better just to compliment those untheoretical sorts of nar-
rative discourse which make up the political speech of the Western democracies. It would be
better to be frankly ethnocentric.” 23

De kern van het verschil tussen Habermas en Lyotard ligt echter niet in een oppositie van
legitimatie versus narratie of van “self-grounding” tegenover “self-assertion”, van de ver-
dediging van het politiek-emancipatoire belang van “theorie” tegenover de proclamatie van
het “einde van de filosofie”. Waar Lyotard tegen waarschuwt is dat de waarde van hetero-
geniteit en verschil, die hij in de onderscheiding van redes door Kant bevestigd ziet en on-
dersteunt, in Habermas’ rationaliteitstheorie via de taal alsnog met ‘zachte’ dwang geof-
ferd wordt aan de universele pretenties van gemeenschappelijkheid en consensus. Daarom
keert Lyotard de filosofie (de legitimatie) echter niet de rug toe, hij richt haar op zichzelf.

Weliswaar is in Habermas’ taalfilosofische ontwerp van een universele pragmatiek als
transcendentale grondslag van de menselijke communicatie taal niet meer het gegaran-
deerd succesvolle instrument voor de beschrijving van een objectieve werkelijkheid, dat er
in de positivistische wetenschapsfilosofie van is gemaakt. Maar het is tussen mensen die
zeer verschillende overtuigingen kunnen hebben, toch nog wel een instrument tot onder-
linge verstandhouding waarbij zij in hun talige uitwisselingen op argumentatieve gronden
altijd tot wederzijds begrip en verzoening kunnen en moeten proberen te komen. Daarmee
onderschrijft Habermas uiteindelijk, zoals we zagen, een vreedzaam en onpartijdig plura-
lisme, dat echter steeds op zijn eigen opheffing in een (idealiter de mensheid in zijn geheel

33 Ibid. 237; nadruk in origineel.

24 Rorty (1984)

35 ibid. 34-35. Rorty baseert deze interpretatie overigens uitsluitend op Lyotard’s Condition Post-

moderne en niet op Le Différend, dat toen pas zeer kort op de markt was.

91



Axiologische incommensurabiliteit

omspannende) universele rationele overeenstemming is gericht. Metafysisch gezien schuift
Habermas zo de verantwoordelijkheid voor de waarheid van onze kennis en de juistheid
van onze normatieve keuzes niet meer af op een onafhankelijk gegeven werkelijkheid,
maar wel nog op een universeel en tijdloos ‘wij’ dat de speculatieve drager en hoeder van
de rationaliteit van onze — in concreto — gemeenschappelijke opvattingen wordt. Wie de
intentie om zich te conformeren aan dit tijdloze ‘wij’ niet als maatstaf voor zijn eigen rati-
onaliteit erkent en niet bereid is de geldigheid van zijn opvattingen aan dit criterium te
onderwerpen, kan niet rationeel zijn. Dat laat uiteindelijk ook geen ruimte voor een princi-
pieel onoverbrugbaar verschil c.q. de mogelijke incommensurabiliteit van opvattingen.
Habermas veronderstelt daarbij naast de geldigheid van de conversationele maximes die in
zijn argumentatie a priori zijn ingebouwd, dat de semantische structuur van de taal op die-
zelfde argumentatieve basis onbeperkt maakbaar is. Als wij de structuur ervan omwille van
deze consensus moeten veranderen, dan kan dat ook. Stokhof benoemt dit uitgangspunt,
dat betekenis iets is dat wij steeds intersubjectief onder controle kunnen hebben als een van
de kwetsbaarste kenmerken van het taalfilosofisch kader, waarop Habermas zich ba-
seert.

Dit thema van de maakbaarheid of intersubjectieve controleerbaarheid van betekenis is
precies het punt, waar Lyotard zich in zijn zinnenfilosofie zowel van de analytische als van
de communicatief pragmatische taalfilosofie distantieert. Beide stromingen veronderstel-
len, dat de taal in het algemeen één is, een taal die van nature in vrede met zichzelf ver-
keert en zich aan de intenties van haar gebruikers conformeert, waardoor mensen zich er
instrumenteel van kunnen bedienen. Lyotards onderscheiding van zinsfamilies en betoog-
genres die elk hun eigen regime en rationaliteit hebben, slaat deze instrumenteel eenduidi-
ge functionaliteit van de taal echter aan scherven. In de aanknoping (enchainement) van
é¢én zin aan een andere is het oordeel over de juistheid ervan niet aan de gebruiker(s), maar
aan de genres die zich eraan willen opleggen. De aanknoping, hoewel noodzakelijk, ligt
echter nooit vast en bepaalt retrospectief de betekenis van de zin waarbij aangeknoopt
wordt. Er zijn na elke zin allerlei andere zinnen voorstelbaar volgens verscheidene genres,
maar er zal er altijd maar één daadwerkelijk volgen. In Lyotards komische voorbeeld van
de officier die ‘Ten aanval!’ schreeuwt terwijl hij uit de loopgraaf springt, waarna zijn sol-
daten hem een ‘Bravo!’ naroepen zonder hem te volgen, wint het theatrale genre het blijk-
baar van het militaire. De rationaliteit van het leger vereist een andere aanknoping dan die
van het toneel, maar kan nooit pretenderen de enige juiste aanknoping te bieden. Geen en-
kel genre kan op die manier de ruimte die ontstaat na een zin definitief of legitiem voor
zich alleen opeisen. Die “usurpatie’ is volgens Lyotard echter wel de feitelijk onmiskenba-
re praktijk, waaruit de strijdigheid van genres in zijn meest elementaire vorm blijkt en
waarlangs hij de historisch-politicke noodzaak van de voortdurende erkenning van ver-
schillen in het intermenselijk verkeer onderstreept.”>” Noch het subject, noch het sociale,
noch de werkelijkheid van de referent komt bij hem een ontologisch primaat toe ten op-
zichte van de dynamische opeenvolging van zinnen, waaraan zij een onafthankelijk bestaan
en een onaantastbare identiteit met zichzelf zouden kunnen ontlenen. Alle worden pas door
die opeenvolging en de geschillen die erin belichaamd zijn geconstitueerd en als een

26 Stokhof, op.cit. 38v.

27 Lyotard (1983: 53). Vgl. ook Brons en Kunneman (1995: 14-15)

92



Axiologische incommensurabiliteit

breekbaar mozaiek van fragmenten tot aanzijn gebracht. Op die manier legt Lyotard aan
elke ogenschijnlijke eenheid een dieperliggend verschil ten grondslag.
Uit deze filosofische visies op rationaliteit en taal (c.q. betekenis) spreekt het belang dat
elk van de voorvechters ervan aan eenheid (gemeenschappelijkheid, consensus, identiteit)
en verschil (pluralisme, veelheid, diversiteit) toekent, zowel in meer abstract filosofische
als concreet sociale zin. De levensbeschouwelijke porté van deze waarden voor epistemo-
logische, methodologische en ideologiekritische beschouwingen over de sociale weten-
schappen is in het verlengde daarvan verstrekkend. Onlangs formuleerde Gerring in dit
verband bijna en passent en letterlijk tussen haakjes een intrigerende paradox:
“To be sure, the need for agreement [in the social sciences] varies by topic. Those subjects
firmly embedded in the past — those, that is, with few contemporary ramifications — can af-
ford a wider diversity of views. We are less concerned with reaching consensus on the causes
of the Spanish Inquisition than the causes of underdevelopment in the third world. (Unfortu-
nately, however, there is also greater likelihood of consensus on questions in the distant past
than on questions that bedevil us in the present.)” 28

Blijkbaar is de feitelijke kans op eensgezindheid in de sociale wetenschappen omgekeerd
evenredig met het belang ervan voor de maatschappij op enig moment. Kortom: hoe be-
langrijker het issue, des te groter de kans op ruzie. Gerring betreurt dat, maar gaat daarbij
impliciet uit van het ideologische primaat van eenheid boven verschil in ons denken en
doen. Onenigheid mag alleen maar als het onbelangrijk is, als er weinig op het spel staat.
Het wordt niet als teken gezien van een belangrijk probleem, waarbij voor verschillende
oplossingsrichtingen of gedragsalternatieven, zoals Raz aangaf, zwaarwegende en zeer
verschillende argumenten kunnen worden aangevoerd die elkaar niet kunnen diskwalifice-
ren en waar dus met recht verschil van mening over kan bestaan. Onenigheid is voor Ger-
ring het probleem, zoals het dat voor Davidson, Habermas en vele anderen ook is, hoezeer
het zich historisch ook in wetenschap en maatschappij als feit steeds weer opdringt en on-
uitroeibaar lijkt.

In Kuhns intellectuele ontwikkeling heeft een dergelijke gehechtheid aan consensus gaan-
deweg en steeds nadrukkelijker plaats gemaakt voor de onderkenning van het belang van
incommensurabiliteit en de praktische waarde van onenigheid voor de dynamiek van de
wetenschapsontwikkeling. Aan het eind van zijn loopbaan constateert hij niet alleen het
relatieve isolement waarin wetenschappelijke vernieuwing doorgaans tot stand komt, maar
bepleit hij het ook en zoekt hij hierbij primair aansluiting voor een overkoepelend begrip
van wetenschappelijke rationaliteit. Dat hij de vicieuze partijdigheid en zelflegitimerende
structuur van paradigma’s hierin van meet af aan heeft benadrukt, toont mijns inziens een
directere affiniteit van zijn gedachtegoed met de rationaliteitsopvatting van Lyotard dan
met die van Habermas. Daarbij presenteert hij incommensurabiliteit in zijn latere werk op
zijn minst onderhuids toch ook steeds als een praktisch, uiteindelijk door waarden bemid-
deld keuzeprobleem dat hij weigert eenduidig en definitief beslisbaar te maken, noch mid-
dels een daartoe strekkend normatief criterium van wetenschappelijkheid noch via de ver-
onderstelling van volledige vertaalbaarheid. Ook bij de keuze tussen lexica kunnen ver-
schillende argumenten andere keuzes impliceren. Een rationeel verantwoorde keuze vereist
dan, dat we beide lexica moeten doorgronden om die argumenten op waarde te kunnen
schatten en te weten wat er op het spel staat, maar niet dat ze restloos in elkaar vertaald

28 Gerring (2001: 6-7).

93



Axiologische incommensurabiliteit

moeten kunnen worden, zodat uiteindelijk slechts één alternatief het juiste kan zijn. Kuhn
wijst ons zo, net als Raz, Williams en Lyotard, op de duizelingwekkende en steeds terug-
kerende Nietzscheaanse ‘afgrond’, waarvoor we met dergelijke keuzes worden geplaatst en
het denken ons dwingt in volkomen eenzaamheid en zonder houvast of anker de tomeloze
diepte te peilen.

4.8 Conclusie

Kuhn heeft zijn visie op (wetenschappelijke) rationaliteit nooit scherp gearticuleerd. In
1970 spreekt hij het vermoeden uit, dat er ‘iets mis’ moet zijn met onze standaardconceptie
ervan, willen we de historische ontwikkeling van de wetenschap als een rationeel leerpro-
ces kunnen begrijpen. Tegen het einde van zijn intellectuele ontwikkeling benoemt hij in-
commensurabiliteit tot een essentiéle voorwaarde voor een dynamisch begrip van rationele
cognitieve evaluatie, maar dan duidt hij dit incommensurabiliteitsbegrip voornamelijk se-
mantisch. De axiologische component ervan is in Kuhns theorie met de jaren steeds verder
naar de achtergrond verdrongen. Mijns inziens is dat onfortuinlijk en verklaart het ook de
moeite die Kuhn vanwege zijn internalistische grondhouding gehad heeft om zijn weten-
schapstheoretische visie tot een uitgewerkte rationaliteitstheorie om te vormen. In dit
hoofdstuk heb ik geprobeerd de in zijn werk impliciete rationaliteitsopvatting toch uit te
benen door zijn opvattingen over theoriekeuze via de analyses van Raz en Williams over
de incommensurabiliteit van waarden te spiegelen aan de rationaliteitsopvattingen van Ha-
bermas en Lyotard.

Het scharnierpunt voor mijn analyse was Kuhns stelling, dat er niet van een reéle keuze
tussen paradigma’s sprake kan zijn, als er niet voor alle beschikbare alternatieven goede
redenen voorhanden zijn. De reductie van deze keuzeproblematiek tot een trade-off, waarin
alternatieven middels een uniform criterium worden beoordeeld, doet volgens Kuhn we-
zenlijk onrecht aan wat er bij die keuze op het spel staat. In die zin wijst hij een traditio-
neel utilistische conceptie van doelrationaliteit af. Maar ook de consensus van een weten-
schappelijke gemeenschap, waarop Kuhn zich in Structure nog regelmatig beriep, lijkt in
zijn latere werk steeds minder ‘maatgevend’ om de rationaliteit van een ontwikkeling in de
wetenschap te onderbouwen. De wetenschappelijke gemeenschap wordt door Kuhn steeds
nadrukkelijker voorgesteld als een verzameling van zichzelf in toenemende mate differen-
tiérende deeldisciplines en groepen die zich in isolement ontwikkelen en daarin vooral hun
verschil tegenover andere benaderingen accentueren. Ondanks het streven van deze groe-
pen naar universele erkenning blijkt historisch van algemene instemming met één para-
digma steeds minder sprake.

Kuhn beschouwt dit echter niet als een aantasting van de rationaliteit van het weten-
schapsbedrijf, maar eerder als een voorwaarde ervoor. In het taalspel van de wetenschap
kan het oordeel over de juistheid van onze opvattingen niet buiten onszelf naar een ver-
meend objectieve werkelijkheid of een ‘universele’ consensus geéxternaliseerd worden.
Natuurlijk kunnen we ‘maar beter’ zo goed mogelijk rekening houden met ‘the constraints
of experience in the absence of good reasons to the contrary.” Maar de argumenten waar
we ons tegenover andersdenkenden op kunnen beroepen, verwijzen onvermijdelijk naar
waardenbemiddelde criteria die de relevantie van gestelde problemen, gemaakte conceptu-
ele keuzes en aangetroffen c.q. geproduceerde feiten bepalen. Als zodanig kunnen ze de op
alternatieve relevantieoordelen gebaseerde argumenten van andersdenkenden echter niet
diskwalificeren. Noch de feiten noch de consensus van een wetenschappelijke gemeen-

94



Axiologische incommensurabiliteit

schap op enig moment kunnen in die zin op zichzelf bepalen wat ‘rationeel’ is om te gelo-
ven. Als er wat dat betreft in de geschiedenis van de wetenschap één ‘constraint of expe-
rience’ is die het volgens Kuhn verdient in een rationaliteitstheorie positief verdisconteerd
te worden, dan is het wel het gegeven van voortdurende onenigheid onder wetenschappers,
het soms wrange maar altijd pretentieuze en wezenlijk vrije spel van concurrentie om het
gelijk, waarin niet alleen de zetten in het spel maar gelijktijdig ook de stukken, het speel-
veld en de regels van het spel ter discussie kunnen staan.

Niemand die dit spel op het scherp van de snede wil spelen, zal daarin zo roekeloos zijn
alle regels te negeren, beschikbare stukken niet te gebruiken of het spelbord in zijn geheel
weg te gooien. Daarmee kun je een spel immers niet ‘winnen’. Maar het onbenut laten van
mogelijkheden om de regels te wijzigen, als daarmee strategisch voordeel te behalen valt,
is evenmin verstandig. In zoverre lijkt Kuhn op het oog gewoon binnen de kaders van een
‘winstmaximaliserende’ rationaliteitsopvatting te blijven opereren. Maar wat is winst?
Waar meerdere spelers aan hetzelfde bord ten koste van elkaar de overwinning claimen,
verplaatst de discussie zich vanzelf naar de divergente criteria op grond waarvan men der-
gelijke claims denkt te kunnen substantiéren, dat wil zeggen in de wetenschap naar het
normatieve kennisbegrip dat men hanteert. Hier neemt Kuhn mijns inziens definitief af-
scheid van de moderne opvatting van rationaliteit door ten stelligste te ontkennen dat hier
een unieke, universele of zelfs maar onpartijdige manier zou bestaan om dergelijke ge-
schillen te beslechten. Hier definieert en legitimeert elk begrip van wetenschappelijke rati-
onaliteit zichzelf noodzakelijkerwijs zelf, claimt zijn winst en neemt zijn verlies, en wijzen
concurrerende criteria van rationaliteit niet op een gebrek, maar op een overvloed aan
‘zwaarwegende en zeer verschillende argumenten’ waaraan het keuzeprobleem tussen ver-
schillende theorieén zijn scherpte ontleent. Kuhns rationaliteitsopvatting reflecteert in deze
zin inderdaad een irreductionistisch pluralisme van waarden, zoals Raz en Williams dat
ook hebben bepleit, waardoor de verzameling van rationeel verkieslijke theorieén zich in
de wetenschap (ook achteraf) niet tot één laat reduceren en hun rationele vergelijking van
ons verlangt, dat we de ‘goede redenen’ voor elk ervan onderkennen en niet kunstmatig
tegen elkaar proberen weg te strepen. Elke keuze wordt pas rationeel als we ons terdege
beseffen, wat ermee op het spel staat.

Hoeveel dat met betrekking tot deze rationaliteitsconceptie zelf is, wordt echter pas duide-
lijk wanneer we — wat Kuhn nooit expliciet heeft gedaan — de wezenlijk politieke repercus-
sies ervan in ogenschouw nemen. Het geschil tussen de opvattingen van Habermas en Lyo-
tard toont in dit opzicht indringend hoe sterk ons beeld van wetenschap en rationaliteit
verweven is met ons sociaal-maatschappelijk vermogen om diversiteit te verdragen dan
wel onze behoefte aan harmonie, sociale eenheid en bestaanszekerheid te waarborgen.
Lyotards “werk mee, wees commensurabel of verdwijn” tekent uiterst pregnant de twee-
slachtigheid van het normatieve appél dat in de moderne visie op rationaliteit, ook in Ha-
bermas’ communicatietheoretische variant ervan, besloten ligt. Incommensurabiliteit, op-
gevat als de onmogelijkheid om conflict te vermijden en de noodzaak dat elke rechtelijke
instantie partijdig is, stelt uiteindelijk de eer van het denken zelf in de waagschaal, maar
dan volgens Lyotard vooral als het voorwendt aan het geschil te kunnen ontsnappen. In
Habermas’ rationaliteitstheorie gebeurt dit typisch door zijn veronderstelling dat een ratio-
nele consensus, hoe voorlopig en herroepbaar ook, steeds op onpartijdige wijze van een
empirisch gemotiveerde consensus kan worden onderscheiden, dat wil zeggen dat op elk
moment in beginsel overeenstemming bereikt kan worden zonder bepaalde uitgangspunten

95



Axiologische incommensurabiliteit

bij voorbaat tegen kritiek te immuniseren. Zij het met uitzondering van deze veronderstel-
ling zelf, luidt de kritiek van Lyotard. Elke consensus is hem verdacht.

De politieke spanning rondom het incommensurabiliteitsbegrip wordt door Lyotard op
deze wijze tot maximale hoogte opgevoerd. De afschuw en de angst voor de in-
commensurabiliteit (vernietiging van het sociaal verband of ‘delegitimatie’ gedoopt) wak-
kert steeds weer de roep om een goed geregelde eenheid aan.”*’ Onder de speculatieve vlag
van een universele rationaliteit, waarvan de schending sociale uitsluiting legitimeert, moe-
ten eenheid en consensus blijkbaar steeds ‘geregeld’, gefabriceerd, dat wil zeggen georga-
niseerd worden. Dat maakt dergelijke rationaliteitsconcepties volgens Lyotard wezenlijk
totalitair.

239 Lyotard (1991 [1986]: 33).

96









DEELII
KENNIS VAN ORGANISATIES







HOOFDSTUK 5
APORIE EN FRUSTRATIE; DE RECONSTRUCTIE VAN
EEN DEBAT

5.1  Inleiding

Het doel van dit hoofdstuk is om middels een rationele reconstructie van het in-
commensurabiliteitsdebat in de organisatickunde de belangrijkste argumenten te achterha-
len op basis waarvan de incommensurabiliteit van paradigma’s in de organisatiekunde is
bestreden of juist verdedigd ten behoeve van de kennisontwikkeling in dit vakgebied. In
deze argumenten zijn volgens mij specifieke ideologische waardeoriéntaties herkenbaar die
inhoudelijk van meet af aan verbonden zijn geweest met bepaalde paradigma’s, op grond
waarvan de vicieuze partijdigheid en het aporetisch verloop van het debat adequaat kunnen
worden verklaard. Daarmee zoek ik de wortel van het incommensurabiliteitsvraagstuk in
de organisatickunde dus primair op axiologisch niveau en probeer ik een link te leggen
tussen deze waardeoriéntaties en de manier waarop deze mede ten grondslag liggen aan de
organisatiekundige paradigma’s waarvan de verhouding in het debat ter discussie staat.
De ideologische visies die ik hier voor ogen heb, moeten niet verward worden met heer-
sende maatschappijtheoretische opvattingen, zoals die in diverse politicke stromingen de
boventoon voeren, al zijn deze in de discussie ook nooit helemaal afwezig. Eerder gaat het
om een soort protopolitieke grondbeginselen, ideeén over de waarde van eenheid en diver-
siteit, van gemeenschappelijkheid en verschil, die het menselijk denken en doen op vele
terreinen doorsnijden. In het vorige hoofdstuk herkenden we deze reeds in de verschillende
rationaliteitsopvattingen die daar zijn behandeld. Ze benadrukken in allerlei verschillende
varianten en in verschillende mate een denken in termen van eenheid (integratie), van
veelheid (pluriformiteit) of van anderheid (verschil) in de legitimatiestructuur van het
menselijk kennen en handelen. Deze drie in wezen zelflegitimerende denkmotieven zijn
mijns inziens ook goed herkenbaar in het debat, dat in de organisatickunde is gevoerd. Zij
corresponderen respectievelijk met de verdediging van een integrationistische, een plura-
listische en een isolationistische ontwikkelingsstrategie binnen de organisatickunde.**’
Het geschil tussen deze protopoliticke waardeopvattingen heeft zich in het debat op zoveel
verschillende niveaus gereproduceerd, dat er nauwelijks nog een aanknopingspunt gevon-
den kan worden, van waaruit het debat op enige afstand onpartijdig kan worden be-
schouwd of beoordeeld. Ze spelen in het debat op zijn minst een rol op het niveau van stel-
lingnames over:
e Het leidende doel van de organisatiekunde als (praktijkgerichte) wetenschap,
e De waardering van paradigmatische diversiteit c.q. incommensurabiliteit binnen de
organisatiekunde,
e De motieven die ten grondslag liggen aan verschillende ordeningen en identificaties
van organisatiekundige paradigma’s, en
e De criteria waarmee argumenten in het debat als ‘rationeel aanvaardbaar’ kunnen
worden bestempeld.

240 Reed (1985)

101



Aporie en frustratie; de reconstructie van een debat

Vooral vanwege het laatste punt wordt een rationele reconstructie van het debat nu in zo-
verre bemoeilijkt, dat de hier geboden reconstructie niet uit kan gaan van een vooraf gege-
ven of autonoom concept van rationaliteit, waarmee het verloop van het debat als rationeel
beoordeeld kan worden en een keuze tussen de strijdende partijen kan worden gemaakt. De
reconstructie zal daardoor in eerste instantie voornamelijk beschrijvend moeten blijven en,
zoals Lyotard aangaf, de heterogeniteit van argumenten moeten respecteren en hun coéxis-
tentie moeten toestaan.

Maar ook het voorlaatste punt hierboven compliceert een analyse van het debat aanzienlijk.
Of paradigma’s als incommensurabel kunnen of moeten worden beschouwd, blijkt mede
afhankelijk van de manier waarop organisatiekundige paradigma’s worden geidentificeerd
en ook hier lijken de betrokken waardeoriéntaties weer een rol te spelen. Aan dit punt wil
ik in dit hoofdstuk nu eerst enige kritische aandacht besteden (5.2). Vervolgens zal ik de
verschillende opvattingen over incommensurabiliteit in het debat inhoudelijk uitwerken
(5.3) en hun vicieuze partijdigheid ten opzichte van de onderliggende paradigma’s tonen
(5.4). Van daaruit wordt begrijpelijk, hoe bepaalde paradigmatische uitgangspunten zich
vertalen in opvattingen over incommensurabiliteit en zo onvermijdelijk leiden tot de dis-
kwalificatie van andere paradigma’s. Het hoofdstuk wordt afgesloten met een voorlopige
conclusie (5.5).

5.2 De identificatie van paradigma’s

5.2.1  Tuinieren in de organisatiekunde

Eén van de problemen die in het incommensurabiliteitsdebat in de organisatickunde nau-
welijks aan de orde is geweest, betreft de manier waarop de paradigma’s die in het vakge-
bied onderscheiden worden, eigenlijk zijn geidentificeerd. De wijze waarop vastgesteld
wordt, of twee theorieén tot hetzelfde of verschillende paradigma’s behoren, lijkt immers
direct gevolgen te moeten hebben voor het antwoord op de vraag of ze wel of niet incom-
mensurabel zijn. Horen ze tot hetzelfde paradigma, dan zouden ze bij veronderstelling niet
incommensurabel kunnen zijn; zijn ze dat wel, dan moeten ze wel in verschillende para-
digma’s worden ingedeeld. Opvallend is, dat in de organisatiekunde meerdere paradigma-
ordeningen zijn gepresenteerd die theorieén en modellen op verschillende manieren groe-
peren of in Kuhns termen in verschillende metatheoretische contrast sets onderbrengen.
Wat in het ene model bij elkaar hoort, wordt in het andere model gescheiden en omge-
keerd. Van verschillende paradigmamodellen mogen we in het algemeen verwachten, dat
ze een zekere historische en inhoudelijke adequaatheid en volledigheid vertonen, dat ze
met andere woorden het palet van verschillende zienswijzen die zich in de geschiedenis
van een vakgebied hebben aangediend zo genuanceerd en kleurrijk mogelijk afschilderen.
In dit opzicht blijkt, dat organisatiekundigen zich vooral in de bepaling van ‘gelijkenis en
verschil’ tussen theorieén in termen van hun paradigmatische uitgangspunten blijkbaar
enige vrijheid en selectiviteit hebben gepermitteerd die op zijn minst vragen oproept, om-
dat het tot enige willekeur leidt in de bepaling welke inzichten nu wel en niet incommensu-
rabel zijn.

Sinds het begin van de jaren 70 zijn er vele pogingen gedaan om een overzicht te bieden
van de grote diversiteit aan theorieén en modellen die de organisatiekunde rijk is, ofwel om
de kennis over organisaties zelf te organiseren. Elk van die ordeningen kan gezien worden
als een poging om de tuin van de organisatickunde zo aan te harken en in te richten, dat

102



Aporie en frustratie; de reconstructie van een debat

haar bloemenpracht optimaal tot uitdrukking wordt gebracht. Maar de landschapsarchitec-
tuur, waaraan verschillende organisatiekundige hoveniers zich hebben gewijd, ging altijd
verder dan het simpelweg bieden van een overzicht van wat er te zien was. Zoals in elk
tuinontwerp bepaalde esthetische bedoelingen doorklinken en ten behoeve van het onder-
houd een hele reeks beslissingen en kennis nodig is over te gebruiken grondsoorten en bo-
dembedekkers, over ‘onkruid’ en de symbiose van gewassen, zo ook veronderstelt elk pa-
radigmamodel een keuze van metatheoretische dimensies, waarlangs theorieén geordend
worden, een beslissing wat als ‘theorie’ mag gelden en wat niet en welke theorieén al of
niet ‘bij elkaar passen’, en zal daarin min of meer expliciet een bepaald organisatiekundig
ideaal doorklinken. De tuinier kan kiezen voor de strakke, bijna geometrische orde van een
Franse tuin of voor de gestileerde, serene rust van de Japanse, die beide veel onderhoud en
snoeiwerk vergen. Of hij kan de voorkeur geven aan een Engelse, met grote gazons en een
geméleerde inrichting van her en der geplaatste borders. Zo geldt dat ook voor de verschil-
lende voorgestelde inrichtingen van de organisatieckunde. Alle zijn ze vanuit een min of
meer expliciet motief vorm gegeven, waarvan het gepresenteerde overzicht van theorieén
en opvattingen een zekere (historisch en inhoudelijk selectieve) afspiegeling vormt. Hier-
onder presenteer ik naast het paradigmamodel van Burrell en Morgan, waarin het incom-
mensurabiliteitsdebat in de organisatiekunde zijn oorsprong gevonden heeft, ook in het
kort ongeveer gelijktijdige voorstellen van Pfeffer en van Astley en Van de Ven.*"!

Het paradigmamodel dat Burrell en Morgan in 1979 presenteerden, is ongetwijfeld een van
de elegantste en succesvolste pogingen geweest om de tuin van de organisatiekunde aan te
harken. Zowel historisch als inhoudelijk is het geprezen om zijn volledigheid en nauwkeu-
righeid en is het een tijd lang beschouwd als een van de beste middelen om beginnende
studenten met de rijkdom van de organisatickunde kennis te laten maken.?*? Over de plaat-
sing van theorieén binnen het model of over de keuze van de dimensies, waarlangs zij hun
paradigma’s hebben geidentificeerd, is in het debat dan ook nauwelijks discussie geweest.
Alleen Willmott vraagt zich af, of het Action Frame of Reference wel terecht in het functi-
onalistische paradigma is geplaatst en niet beter in het interpretatieve paradigma onderge-
bracht had kunnen worden.** Maas, overigens buiten het debat om, stelt de keuze van di-
mensies van Burrell en Morgan en een aantal andere modellen wel kritisch aan de kaak,
maar zonder zich daarbij aan een diepgaande analyse van deze keuzes of hun legitimiteit te
wagen.***

Aan een uitgebreide beschrijving van het model van Burrell en Morgan wil ik hier dan ook
voorbijgaan. Dat is door henzelf en anderen al voldoende gedaan.**® Ik geef het hier slechts
schetsmatig weer (zie figuur 1).

241 Burrell & Morgan (1979), Pfeffer (1982), Astley & Van de Ven (1983)

22 Willmott (1993: 681)

28 Willmott (1990)

24 Maas (1988)

5 vgl. Burrell en Morgan (1979), Hassard (1988, 1991), Maas (1988), Morgan (1990)

103



Aporie en frustratie; de reconstructie van een debat

radicale verandering

radicaal = radicaal
humanisme ; structuralisme
) —
B4 [«
'% WETENSCHAPS- E OPVATTING %
2 < =
= o] g
2 = ®
. |2 i
interpretativisme Q functionalisme
&

regulering

Figuur 1: het paradigmamodel van Burrell en Morgan

Kortweg komt het erop neer, dat Burrell en Morgan in iedere organisatietheorie specifieke
wetenschapstheoretische en maatschappijtheoretische uitgangspunten herkennen. Op de
wetenschapstheoretische as onderscheiden zij een op de natuurwetenschappen geinspireer-
de traditie in de sociale wetenschappen, aangeduid als sociologisch positivisme, en een
traditie die zich in het verlengde van het Duits idealisme, in het bijzonder de wijsgerige
fenomenologie en de hermeneutiek heeft ontwikkeld. Burrell en Morgan spreken respec-
tievelijk van een ‘objectivistische’ en een ‘subjectivistische’ wetenschapsopvatting. Dit
onderscheid, enige nuances buiten beschouwing gelaten, wordt in de filosofie van de socia-
le wetenschappen onder verschillende benamingen tamelijk algemeen geaccepteerd als
basis voor de onderscheiding van verschillende paradigma’s.**®* Op de maat-
schappijtheoretische as onderscheiden zij vervolgens een ‘sociologie van regulering’ te-
genover een ‘sociologie van radicale verandering’. Dit onderscheid is geént op het orde-
conflict debat dat de sociale wetenschappen in de jaren 50 en 60 domineerde. Hoewel Bur-
rell en Morgan erkennen dat dit debat aan het eind van de jaren 60 eigenlijk is doodge-
bloed, achten zij het terecht om het onderscheid onder de noemers van ‘regulering’ en ‘ra-
dicale verandering’ uit de oude doos te halen, omdat het toch belangrijk inzicht geeft in de
maatschappelijke handelingsoriéntaties en de praktische motieven die aan sociaal-
wetenschappelijke i.c. organisatiekundige theorieén ten grondslag liggen. Dit onderscheid
is in tegenwoordige verhandelingen over de filosofie van de sociale wetenschappen bedui-
dend minder gebruikelijk. Hollis en Astley en Van de Ven prefereren bijvoorbeeld een
sociaalontologisch onderscheid, waarin de vraag centraal staat naar het ontologisch primaat

246 yol. bijv. Hollis (1994), Schuyt (1986), De Wilde (1989)

104



Aporie en frustratie; de reconstructie van een debat

van individueel handelen of overkoepelende sociale structuren in de verklaring van sociale
verschijnselen, ook wel aangeduid als het structure-agency probleem.**’ Maar zoals gezegd
heeft de legitimiteit van de keuze van dimensies door Burrell en Morgan in het debat nau-
welijks een rol gespeeld.
Van de vier paradigma’s die op deze manier onderscheiden worden, stellen Burrell en
Morgan nu dat ze elkaar wederzijds uitsluiten. De verschillende posities op elke dimensie
worden daarbij als complementaire tegenstellingen opgevoerd. In die zin hebben zij in de
tuin van de organisatieckunde doelbewust vier verschillende biotopen willen aanleggen, elk
met hun eigen grondsoort en beplanting, die door ondoordringbare schotten van elkaar zijn
gescheiden.
“They offer different ways of seeing. A synthesis is not possible, since in their pure forms they
are contradictory, being based on at least one set of opposing meta-theoretical assumptions.
They are [...] mutually exclusive, in the sense that one cannot operate in more than one para-
digm at any given point in time, since in accepting the assumptions of one, we defy the as-
sumptions of all the others.” 8

Burrell en Morgan verbinden hier de consequentie aan, dat paradigma’s onafthankelijk van
elkaar in hun eigen termen ontwikkeld en naar hun eigen maatstaven beoordeeld moeten
worden. Voor onderzoekers wordt het daarmee een a priori keuze, binnen welk paradigma
zij op enig moment onderzoek willen doen.”* De motivatie die Burrell en Morgan voor het
postulaat van deze wederzijdse exclusiviteit en dit intellectuele zelfbeschikkingsrecht van
paradigma’s aanvoeren is expliciet emancipatorisch. In de tuin van de organisatickunde
hebben zij doelbewust een paar hoeken vrij willen maken voor nieuwe soorten beplanting
die zonder extra bescherming en verzorging ongetwijfeld door de bestaande (functionalis-
tische) beplanting in de organisatiekunde overwoekerd zouden worden en geen kans zou-
den krijgen om tot bloei te komen.
“In essence, what we are advocating in relation to developments within these paradigms
amounts to a form of isolationism. [...] Contrary to the widely held belief that synthesis and
mediation between paradigms is what is required, we argue that the real need is for paradig-
matic closure. In order to avoid emasculation and incorporation into the functionalist prob-
lematic, the paradigms need to provide a basis for their self-preservation by developing on
their own account. [Otherwise] it is unlikely that they will develop far beyond their embry-
onic state [...].” 250

Met het voorstel van deze strategie hebben Burrell en Morgan, zonder hierbij overigens de
term incommensurabiliteit te gebruiken, bij veel organisatickundigen een gevoelige snaar
geraakt. De stelling van de wederzijdse exclusiviteit van paradigma’s en de benadrukking
van het verschil (de anderheid) ertussen in termen van de logische oppositie tussen weten-
schaps- en maatschappijtheoretische uitgangspunten dient hen daarbij als primair retorisch
schild om nieuwe initiatieven in de organisatickunde te beschermen tegen allerlei min of
meer terechte kritiek en ze een kans te geven om voor zichzelf te spreken. Maar nergens
gaan Burrell en Morgan zover, zoals hun opponenten stelselmatig hebben gesuggereerd,

27 vgl. ook Reed (1988)
8 Burrell & Morgan (1979: 25)
9 ibid. 397

20 ibid. 398

105



Aporie en frustratie; de reconstructie van een debat

dat zij ook iedere mogelijkheid van dialoog en bemiddeling op principiéle gronden uitslui-
ten; ze achten het alleen niet wenselijk om nieuwe theoretische impulsen in een al te vroeg
stadium aan de alomvattende kritiek van allerlei spitsvondige intellectuele criticasters bloot
te stellen.
“The task of academic demolition is simply all too easy. We have consciously sought to
adopt a constructive stance, to build rather than to demolish. We have tried to show what
each of the paradigms has to offer, given an opportunity to speak for itself.” sl

Met deze bedoeling staan andere voorgestelde paradigmamodellen in de organisatiekunde

in duidelijk contrast. Astley en Van de Ven presenteren bijvoorbeeld een model, dat mede

in reactie op dat van Burrell en Morgan expliciet is ingericht om een overdreven hokjes-

geest in de organisatiekunde tegen te gaan en dialoog tussen de geidentificeerde perspec-

tieven juist te stimuleren om zo tot een zekere bemiddeling tussen standpunten te komen.
“The framework presented thus attempts to overcome the problems associated with excessive
compartmentalization by focusing on the interplay between divergent theoretical perspec-
tives, but it also attempts to preserve the authenticity of distinctive viewpoints, thereby re-
taining the advantages associated with theoretical pluralism.” 22

Astley en Van de Ven onderkennen dus weliswaar een veelheid van organisatie-
perspectieven (zie figuur 2) en willen die ook behouden, maar ze wensen de oppositie er-
tussen niet al te sterk te benadrukken. Tussen de verschillende benaderingen zijn volgens

Figuur 2: Organisatiekundige perspectieven volgens Astley en Van de Ven

5libid. 395

22 Astley & Van de Ven (1983: 245)

106



Aporie en frustratie; de reconstructie van een debat

hun een zestal doorlopende debatten herkenbaar, waarlangs een bepaalde mate van dialec-
tische verzoening en parti€le integratie mogelijk mag worden geacht. Daarmee nemen zij
het risico dat bepaalde perspectieven de dialoog zouden kunnen domineren en nieuwe aan-
plant in de organisatickunde zouden kunnen overwoekeren, aanmerkelijk minder serieus.
In ieder geval lijken zij voetstoots te veronderstellen, dat deze debatten ongehinderd door
lexicale dispariteit of onverenigbare waardeoriéntaties gevoerd kunnen worden, een hou-
ding die onder pluralistische wetenschapsopvattingen, zoals we hierna nog nader zullen
kunnen zien, tamelijk breed gedeeld wordt.

Door te kiezen voor meer in economische dan in sociologische termen geformuleerde di-
mensies voor hun paradigmamodel, beperken Astley en Van de Ven zich bovendien gro-
tendeels tot de Amerikaanse mainstream organisatickunde, waardoor veel van de door
Burrell en Morgan bedoelde niet-functionalistische zaailingen niet eens in beeld komen.
Wie beide modellen op elkaar zou projecteren, zou dan ook gemakkelijk tot de conclusie
kunnen komen, dat het overgrote deel van de theoretische perspectieven die Astley en Van
de Ven onderkennen, binnen het model van Burrell en Morgan eigenlijk in het functiona-
listisch paradigma thuis zouden horen. De vraag is dan in hoeverre er in het model van
Astley en Van de Ven iiberhaupt van een ‘veelheid’ van perspectieven, althans in de visie
van Burrell en Morgan, sprake is.

extern bepaald
en gedomineerd

emergent sociaal
constructieproces

ANALYSENIVEAU

behoeftetheorie,
verwachtingen-
theorie, pad-doel

leiderschapstheorie
politieke theorie

contingentietheorie
markten en
hierarchieen,
marxistische
perspectieven

conditionering,
roltheorie, sociale
beinvloeding en
sociale informatie
verwerking

cognitieve theorie,
institutionalisme,
etnomethodologie,
symbolisch
interactionisme

resource
dependence theorie
populatieecologie

besluitvormings-
procestheorieen

(bv. het garbage
can model)

Figuur 3: benaderingen in de organisatiekunde volgens Pfeffer

Dit laatste geldt zo mogelijk nog sterker voor het model van Pfeffer (zie figuur 3). Niet
alleen beperkt ook hij zich hoofdzakelijk tot de Amerikaanse mainstream in de organisa-

107



Aporie en frustratie; de reconstructie van een debat

tiekunde, maar bovendien is zijn inzet er expliciet op gericht de aanwezige veelheid van
perspectieven daarbinnen eerder te reduceren dan in stand te houden of zelfs uit te breiden.
Zoals Pfeffer in de inleiding tot zijn verhandeling meldt, begint de tuin van de organisatie-
kunde er volgens hem meer uit te zien als een ‘weed patch’ dan een ‘well tended gar-
den’** Het motief voor zijn analyse van organisatickundige benaderingswijzen is er
daarmee eerder op gericht verschillende soorten ‘onkruid’ in het veld van de organisatie-
kunde uit te wieden dan de groei van allerlei uitheemse en exotische gewassen te stimule-
ren.

Hoewel Pfeffer zeker niet iedere vorm van variéteit uit de organisatieckunde wil bannen, is
zijn houding hiertegenover toch op zijn minst ambivalent te noemen. De proliferatie van
allerlei organisatickundige inzichten, die zich nauwelijks op enige empirische onderbou-
wing of wat daar in een functionalistische wetenschapsopvatting voor doorgaat, kunnen of
zelfs wensen te beroepen, ziet hij door de jaren heen in toenemende mate met lede ogen
aan.”** Zijn gerichtheid op integratie en vooruitgang in de organisatiekundige kennisont-
wikkeling heeft hem later zelfs verleid tot het voorstel om dergelijke modieuze nieuwlich-
terij middels invloedrijke gatekeepers uit de meest vooraanstaande organisatiekundige
tijdschriften te weren, wat hem op de serieuze kritieck kwam te staan, dat hij een ondemo-
cratische ontwikkeling van de organisatiekunde voorstond.”> Ik kom hierop in het volgen-
de hoofdstuk nog uitgebreid terug.

5.2.2 Wel of niet incommensurabel?

De drie hier genoemde modellen onderscheiden zich dus al in het leitmotiv, de inzet of het
doel van waaruit ze zijn opgesteld: integratie bij Pfeffer, dialoog bij Astley en Van de Ven,
emancipatie bij Burrell en Morgan. De stelling van de wederzijdse exclusiviteit van para-
digma’s die Burrell en Morgan vooral als strategische ondersteuning van hun emancipatie-
streven hebben ingezet, is ze daarbij niet in dank afgenomen en berust minstens gedeelte-
lijk op de manier, waarop zij het verschil ertussen hebben bepaald. Door de identiteit van
paradigma’s te verankeren in logisch tegengestelde opvattingen over de aard van weten-
schap en maatschappij volgt hun wederzijdse exclusiviteit in feite automatisch. Het is dan
het een of het ander; er is geen tussenweg. Zo wordt de kloof tussen deze paradigma’s ei-
genlijk kunstmatig onoverbrugbaar gemaakt. Na een periode van instemmende bewonde-
ring voor de nauwkeurigheid waarmee Burrell en Morgan het kennisgebied van de organi-
satiekunde in kaart hadden gebracht, wordt hierin dan ook het belangrijkste aanknopings-
punt gevonden om hun werk kritisch te confronteren.

Maar bij Astley en Van de Ven is het in feite niet anders. Ook hier stellen de gekozen di-
mensies waarop benaderingswijzen worden onderscheiden, rechtstreeks de bedoeling van
de opstellers met hun model veilig. De mogelijkheid van dialoog wordt in hun model di-
rect gewaarborgd door de keuze van polaire of graduele dimensies waarop per definitie
tussenposities denkbaar zijn en de bereikbaarheid van een ‘middle ground’ aldus a priori
wordt verzekerd. Hoewel Pfeffer eerder geneigd is tot een voorkeur voor enkele door hem

253 Pfeffer (1982: 1)
24 ygl. Pfeffer (1993, 1997)

255 van Maanen (1995)

108



Aporie en frustratie; de reconstructie van een debat

onderscheiden benaderingen, waarvoor hij in de ontwikkeling van de organisatickunde de
meeste toekomst ziet en zoveel mogelijk steun probeert te mobiliseren, benut hij deze notie
van een ‘middle ground’ eveneens door binnen zijn model deze voorkeuren in het midden
te plaatsen en daarmee visueel te ondersteunen, hoe waardevolle elementen uit andere be-
naderingen daarin productief kunnen worden geintegreerd en verwerkt.
Zo blijken de keuzes van dimensies en zelfs de manier waarop ze visueel worden gepre-
senteerd minder willekeurig en bijkomstig dan in eerste instantie zou kunnen worden ge-
dacht. Dat geldt misschien nog wel het sterkst voor de in de bedrijfskundige wereld wel-
haast onuitroeibare voorkeur voor tweedimensionale modellen. Maar aan welke dimensies
zouden we formeel en historisch nu de voorkeur moeten geven en wat betekent dat voor
het incommensurabiliteitsvraagstuk in de organisatickunde? Waarom onderscheiden Bur-
rell en Morgan binnen hun paradigma’s niet naar analyseniveau, zoals Pfeffer en Astley en
Van de Ven dat doen? Waarom veronachtzamen deze op hun beurt zowel het wetenschaps-
theoretische onderscheid tussen positivistische (objectivistische) en hermeneutische (sub-
jectivistische) kennisopvattingen als het maatschappijtheoretische verschil tussen door
orde (regulering) en conflict (radicale verandering) geinspireerde benaderingen? Het on-
derscheid tussen determinisme en voluntarisme lijkt in alle drie de modellen op een of an-
der manier aanwezig. Bij Astley en Van de Ven is dat heel prominent, bij Burrell en Mor-
gan is het verwerkt als een subcategorie onder hun wetenschapstheoretische dimensie. Bij
Pfeffer lijkt het op de achtergrond een rol te spelen binnen de handelingsperspectieven die
hij onderscheidt. Hollis beschouwt dit onderscheid echter eerder als een resultante van de
aard (kennistheoretisch) en de richting (sociaalontologisch) van sociaal-wetenschappelijke
verklaringen.”® Zouden we maximaal recht willen doen aan deze verschillen tussen soci-
aal-wetenschappelijke benaderingen in de organisatickunde, zoals Burrell en Morgan, Pfef-
fer en Astley en Van de Ven die onderkennen, dan lijkt het er derhalve op dat we minimaal
drie dimensies zouden moeten onderscheiden, waarop theorieén van elkaar kunnen ver-
schillen en in min of meer scherp contrast met elkaar kunnen staan (zie figuur 4). Het gaat
hier dan om:
=  Het kennistheoretisch onderscheid tussen causaal verklaren (objectivisme, positivis-
me) en begrijpen (subjectivisme, hermeneutiek), dat de aard van sociaal-
wetenschappelijke kennis bepaalt,
= Het sociaalontologisch onderscheid tussen holisme (structure, macro) en indivi-
dualisme (agency, micro), dat de afhankelijkheidrelatie tussen sociale verschijnselen
van verschillende aggregatieniveaus weerspiegelt, en
= Het praktisch politicke onderscheid tussen orde (regulering) en conflict (radicale ver-
andering), dat de maatschappelijke handelingsoriéntatie of -impuls van sociale interac-
tie uitdrukt.

56 Hollis (1994)

109



Aporie en frustratie; de reconstructie van een debat

Radicale
Holisme (macro) verandering
A (conflict)

X

| VZ
Erkliren < ‘ II& _ Verstehen

" (subjectivisme)
1
Regulering

(orde) v

(objectivisme) |

Individualisme
(micro)

Fiouur 4: een driedimensionaal naradieomamaodel

Zonder dit model verder uit te werken, lijkt het in ieder geval te voorkomen dat hier theo-
retische perspectieven ‘op één hoop gegooid worden’ waartussen volgens sommigen toch
belangwekkende en zelfs onverenigbare verschillen kunnen bestaan. In die zin voorkomt
het een zekere selectieve perceptie, waaraan de modellen van Pfeffer en Astley en Van de
Ven zich vanuit hun gerichtheid op integratie en dialoog lijken te bezondigen, als het gaat
om de onderkenning van mogelijk onverzoenlijke tegenstellingen en incommensurabiliteit
in de verhouding tussen organisatickundige theorieén. Anderzijds kan Burrell en Morgan
een omgekeerde selectiviteit verweten worden. Door verschillen als logische tegen-
stellingen te representeren, hebben zij binnen de organisatickunde een vorm van polarisatie
gepropageerd die in de praktijk niet alleen de weldadige bevrijdingseffecten hoeft te heb-
ben waarop zij hoopten. Ze lijken er (voor bepaalde tijd) in feite eveneens de wenselijkheid
van interparadigmatische dialoog mee te hebben opgeschort. En waar dialoog bewust ge-
meden wordt, wordt autonomie vaak verworven ten koste van respect voor andersdenken-
den.

Een en ander neemt overigens niet weg, dat theorieén die naar welke metatheoretische di-

mensies dan ook gemeten in hetzelfde aldus geidentificeerde paradigma kunnen worden

ingedeeld, binnen de visie van Kuhn desondanks strikt genomen incommensurabel kunnen
zijn. Er is in de wetenschap blijkbaar meer incommensurabel dan een willekeurig paradig-
mamodel ons kan laten zien. De vragen die we ons daarvoor moeten stellen zijn:

a. kunnen bepaalde onderling gedefinieerde sleutelbegrippen en contrasttermen van theo-
rie X zonder verlies of verandering van betekenis vertaald worden in termen van theo-
rie Y, zodat de in de betekenis van deze begrippen vervatte generalisaties en het daar-
voor geldende no-overlap beginsel geen geweld aangedaan worden?, en

b. Worden theorievorming en —toetsing wel of niet gedreven door significant verschil-
lende waardeprioriteiten die ten grondslag liggen aan de binnen diverse theorieén ge-

110



Aporie en frustratie; de reconstructie van een debat

formuleerde problemen en de daaraan gekoppelde criteria van wetenschappelijke rele-

vantie, kwaliteit en succes?
Als ik Kuhn in de voorgaande hoofdstukken juist geinterpreteerd heb, dan zou bij de ver-
gelijking van twee theorieén het antwoord op beide vragen steeds gelijkluidend moeten
zijn. Kuhn beschouwde de inhoudelijke en praktische aspecten van een paradigma immers
als een ‘inextricable mixture’. Verschillende waardeprioriteiten zullen in het algemeen dan
ook andere conceptuele keuzes in de hand werken, verschillende conceptuele kaders zullen
al of niet onderhuids andere intellectuele en meer algemeen ideologische waardeprioritei-
ten impliceren. Veelal zullen verschillen op deze niveaus zich eveneens uiten in metatheo-
retische keuzes op kennistheoretisch en methodologisch vlak, zoals Habermas bijvoorbeeld
in zijn theorie over kennisleidende belangen heeft laten zien. Het mag in deze zin als een
voordeel van het model van Burrell en Morgan gelden, dat zij deze praktische aspecten
mede in de keuze voor een handelingsoriénterende dimensie in hun paradigmamodel tot
uiting hebben gebracht. Meer dan in de modellen van Pfeffer en van Astley en Van de Ven
het geval is, maken zij daarmee de proto-politicke grondbeginselen identificeerbaar en
bespreekbaar, waarnaar ik in deze reconstructie op zoek ben en die mijns inziens de stand-
puntbepaling ten aanzien van het incommensurabiliteitsvraagstuk in de organisatickunde
inhoudelijk zo diepgaand hebben bepaald.

5.3 Een debat tussen doven

De inzet van het incommensurabiliteitsdebat in de organisatiekunde moet vooral gezocht
worden in de inschatting en waardering van de praktische effecten die de wederzijdse uit-
sluiting van paradigma’s, zoals gepropageerd door Burrell en Morgan, voor de ontwikke-
ling van de organisatiekunde zouden hebben. In het debat zijn in dit opzicht, zoals gesug-
gereerd, drie verschillende posities herkenbaar die zich gaandeweg steeds scherper ten
opzichte van elkaar hebben geprofileerd. Het geproclameerde isolationisme van Burrell en
Morgan en later van Jackson & Carter”’ is hierin vooral weersproken door een integratio-
nistische ontwikkelingsstrategie, waarvan Donaldson®® naast Pfeffer de belangrijkste
voorvechter is, maar waartoe bijvoorbeeld ook Ackroyd®’® kan worden gerekend, en een
pluralistisch alternatief, dat in eerste instantie door Reed®® is aanbevolen en dat later
vooral in multiparadigmatische vorm door een menigte aan organisaticonderzoekers is
verdedigd.*' Ik bespreek ze hier achtereenvolgens om de belangrijkste argumenten bloot
te leggen op grond waarvan ze tegenover elkaar zo heftig zijn verdedigd.

57 Jackson & Carter (1991, 1993)

28 Donaldson (1985, 1988); zie ook zijn (1995, 1997)

239 Ackroyd (1992)

260 Reed (1985)

2! Vgl Gioia & Pitre (1990); Hassard (1988, 1991); Scherer (1998); Schultz & Hatch (1996);

Weaver & Gioia (1994); Willmott (1990, 1993).

111



Aporie en frustratie; de reconstructie van een debat

53.1 Het integrationisme

Zoals Schultz & Hatch terecht opmerken, is een onverbloemd op assimilatie van alterna-
tieve visies gericht integrationisme in de organisatickunde slechts zelden volmondig ver-
dedigd, maar kan het in de praktijk van het organisatieonderzoek desondanks op een brede
aanhang bogen.”* Het lijkt de positie van de ‘zwijgende meerderheid’, van de stille stoet
van organisatiekundigen die hun (in de zin van Kuhn) normale, probleemoplossende on-
derzoek doen dat in het bedrijfsleven brede toepassing vindt en waarvoor men zich derhal-
ve niet geroepen voelt zich te moeten verdedigen. Zelfs Donaldson bewijst met enige re-
gelmaat lippendienst aan het belang van diversiteit en een ‘waarlijk’ pluralisme in de we-
tenschap, zolang het verschil tussen concurrerende kennisaanspraken maar volgens de vi-
gerende kwaliteitscriteria van het functionalisme empirisch beslisbaar blijft (waardoor een
methodologisch pluralisme voor hem in ieder geval niet zomaar acceptabel is). Pas als de
discussie zich verplaatst naar de status en ontwikkeling van de organisatiekunde als weten-
schappelijke discipline en meer specifiek naar de strategische kwestie van de efficiénte
allocatie van middelen aan verschillende onderzoeksprogramma’s, wil de heersende ortho-
doxie in de organisatickunde zijn tanden wel laten zien. Dan is het motief van integratie
het veel gebruikte argument om de bestaande (meta)theoretische fragmentatie in de organi-
satiekunde te lijf te gaan en een efficiénte organisatie en ontwikkeling van de organisatie-
kunde in het vooruitzicht te stellen. Paradigmatische diversiteit en incommensurabiliteit
zijn dan vooral vanuit praktisch managementoogpunt contraproductief. In dat licht moet de
klacht van Ackroyd ook begrepen worden, dat de organisatickunde tegenwoordig nog maar
een van de weinige professies is die een hoog ontwikkelde formele kennisbasis en profes-
sionele organisatie moet ontberen,”® wat zonder noemenswaardige nadere argumentatie
vanzelfsprekend als een slechte zaak wordt voorgesteld. Het bepaalt eveneens de grondslag
voor de eerder genoemde aanbeveling van Pfeffer om de toegang tot tijdschriften, onder-
zoeksfondsen en andere academische hulpbronnen middels een openlijke machtsstrategie
aan strikte (functionalistische) beoordelingscriteria te onderwerpen en op die manier de
maatschappelijke invloed van de organisatiekunde als academische discipline te vergroten
en veilig te stellen. Biagioli zou dat terecht als een expliciet voorbeeld van een ‘strategie
van non-communicatie’ en een teken voor de intellectuele afkerigheid van het functiona-
lisme ten opzichte van andere paradigma’s beschouwen.

Vanuit dit organisatiekundig perspectief op het wetenschapsbedrijf van de orga-
nisatickunde zelf doet het gebrek aan paradigmatische eensgezindheid, het gemis van een
gemeenschappelijke unity of purpose and conviction zich in eerste instantie met name voor
als een professionele schande, een klaarblijkelijk brevet van onvermogen binnen de orga-
nisatieckunde om de eigen discipline doelgericht te organiseren en managen. Maar daar
blijft het niet bij. Want volgens Donaldson ontloopt het vakgebied in het verlengde hiervan
bovendien haar belangrijke maatschappelijke verantwoordelijkheid om organisaties en hun
managers te voorzien van de instrumentele inzichten en werkwijzen die nodig zijn voor
hun voortbestaan en bloei. Daarin vindt Donaldson uiteindelijk aanleiding om zich in een
bevlogen verdediging van het traditionele functionalisme scherp teweer te stellen tegen de

202 3chultz & Hatch (1996: 530)

263 Ackroyd (1992: 103)

112



Aporie en frustratie; de reconstructie van een debat

opvatting van Burrell en Morgan over incommensurabiliteit en de wederzijdse uitsluiting
van paradigma’s door kortweg te stellen dat:
“the notion of separate development, apartheid for paradigms, [...] is destructive, divisive
and wrong.” 264

Voor Donaldson staat er blijkens dit citaat meer op het spel dan alleen de bestrijding van
een betreurenswaardige ondoelmatigheid in de organisatie van het vakgebied. De analogie
met de apartheidspolitiek laat zien, dat Donaldson de verdediging van incommensurabili-
teit ook op principiéle gronden verwerpelijk acht. Het separatisme dat Burrell en Morgan
bepleiten leidt volgens hem tot een intellectuele ontwrichting binnen de organisatiekunde,
die op termijn ook schadelijk is voor het management van organisaties en voor de samen-
leving als geheel. 2%
Donaldson is evenals Pfeffer overigens niet volledig ongevoelig voor de filosofische kri-
tiek die vanaf de jaren zeventig tegen het functionalisme is ingebracht. Als functionalisten
de ogen immers min of meer bewust zouden sluiten voor allerlei ontwikkelingen in hun
vakgebied, dan zouden zij zich in beginsel aan dezelfde paradigmatische afsluiting schul-
dig maken, die Donaldson in het pleidooi van Burrell en Morgan verwerpt. De mogelijk-
heid van theoretische en methodologische verfijning en verbetering moet daarom altijd
actief gezocht worden, ook in het functionalisme en ook in een constructieve op integratie
gerichte verwerking van ‘relevante’ inzichten uit andere paradigma’s. Uit een —gezien de
vorige hoofdstukken— nogal selectieve lezing van Kuhns werk, waarin Donaldson vooral
benadrukt hoe paradigmatische opponenten elkaars posities kunnen leren begrijpen, maakt
hij op dat incommensurabiliteit hoogstens een tijdelijk en praktisch probleem van interpa-
radigmatische integratie is, en concludeert hij dat:

“Kuhn’s thesis thus remains that scientific development is marked by discontinuities [...] but

it is far from arguing for untrammeled subjectivism, relativism, complete incommensurabil-

ity, or paradigms as permanently irreconcilable. [...] While in Kuhn’s model the paradigm

communities remain fixed and in opposition for some time, it would appear that they eventu-

ally intercommunicate and become mutually resolved, after generations perhaps. [...] If this

can happen in physics why not in sociology?” 266

Tegelijk verzet Donaldson zich op grond hiervan nogal verongelijkt tegen de kritiek dat het
functionalisme en in het bijzonder het contingentietheoretische onderzoeksprogramma van
de Astongroep, waarin hij intellectueel was grootgebracht, op principi€le gronden onhoud-
baar zou zijn. Die veel geuite kritiek is volgens hem slecht geinformeerd over de verwor-
venheden en prestaties van het Astonprogramma en uiteindelijk uiterst schadelijk voor de
organisatiekunde. Op drie verwante punten toont Donaldson zich hier volkomen onver-
zoenlijk en houdt hij onverkort vast aan de uitgangspunten van het functionalistische para-
digma.

Ten eerste wil hij niets weten van de idee, dat theorieén uit verschillende paradigma’s em-
pirisch onvergelijkbaar zouden zijn, wat hij slechts als een doorzichtige tactick beschouwt
om bepaalde kennisaanspraken te onttrekken aan de rigoureuze empirische toetsing, waar-
aan de wetenschap volgens hem nu juist haar succes te danken heeft. Om dit te ontkrachten

2% Donaldson (1988: 31)
2 Donaldson (1985: 15)
266 ibid. 39

113



Aporie en frustratie; de reconstructie van een debat

onderneemt Donaldson ook een verwoede poging om de uitgangspunten van marxistische
organisatieopvattingen uit het radicaal structuralistische paradigma volledig te vertalen in
functionalistische termen en zo empirisch vergelijkbaar te maken met traditionele functio-
nalistische theorieén.”” Als deze opvattingen elkaar nu wederzijds zouden uitsluiten, dan
zal dat slechts zijn uitdrukking kunnen vinden in logisch onverenigbare maar wel empi-
risch toetsbare hypothesen. Toetsing kan dan uitsluitsel bieden over welke theorie het beste
met de feiten overeenstemt en welke het veld moet ruimen. Donaldson zou die uitdaging
graag aangaan, al is deze tactiek, zoals in hoofdstuk 3 is besproken, door Kuhn scherp be-
kritiseerd. Ook hier geldt dat een in functionalistische termen vertaalde Marx geen Marx
meer kan zijn in marxistische termen. Weliswaar impliceert hun inhoudelijke onverenig-
baarheid volgens Kuhn dat ze op die punten waar ze met elkaar in strijd zijn empirisch
vergeleken kunnen worden, maar deze vergelijking kan alleen plaatsvinden door een be-
roep te doen op de wezenlijk partijdige relevantiecriteria die besloten liggen in de pro-
blemen en doelstellingen waaraan verschillende paradigma’s zich hebben gecommitteerd.
In het verlengde van het voorgaande punt maakt Donaldson vervolgens ernstig bezwaar
tegen de aanklacht van met name Clegg & Dunkerley, dat het functionalisme slechts een
ideologie is, met de adoptie waarvan de organisatiekunde zich in dienst zou hebben gesteld
van de instandhouding van heersende machtsverhoudingen in de maatschappij.”®® Daar is
Donaldson het absoluut niet mee eens. Hoe kan een empirische studie die bijvoorbeeld een
rechtlijnige samenhang toont tussen de innovativiteit van organisaties (de frequentie
waarmee nieuwe producten of diensten op de markt gebracht worden) en de kwaliteit en
efficiency van hun interne communicatievoorzieningen ideologisch vooringenomen zijn?
Daarbij is het zonneklaar, dat de organisatiekunde ook in zijn functionalistische hoedanig-
heid regelmatig kritiek oefent op bestaande praktijken in organisaties. Kritiek op topmana-
gers van organisaties wordt daarbij volgens hem zeker niet geschuwd, als zij niet aan de
door het functionalisme wetenschappelijk onderbouwde en rationeel gemotiveerde ‘sys-
teembehoeften’ van organisaties tegemoet komen, wat volgens Donaldson in de praktijk
helaas maar al te vaak gebeurt.”®
Dat die ideologische vooringenomenheid juist schuilt in de instrumentele en technocrati-
sche rationaliteitsopvatting van het functionalisme, wijst Donaldson ten slotte met ver-
baasd ongeloof van de hand, want:
“[...] what else would one expect [studies of] business and public administration to concen-
trate on other than efficacious means to ends? [...] it is precisely by the knowledge being
primarily instrumental that it can be of use to people with widely differing purposes. [...]
The emphasis on means rather than ends enables individuals to draw on the body of tech-
nique and knowledge and to use them selectively to attain their desired objective. The con-
cern with rational means rather than values is part of what makes such studies apolitical.” 270

Hiermee geeft Donaldson, hier en daar op het karikaturale af, tegelijk een doortastende en
kernachtige schets van het integrationisme én een onomwonden bevestiging van de bangste
vermoedens van zijn critici. De instrumentele rationaliteitsopvatting die daarin centraal

27 ibid. 40v
268 Clegg & Dunkerley (1980)
% ibid. 87

270 ibid. 101

114



Aporie en frustratie; de reconstructie van een debat

staat, laat zich aan de beoordeling van de wenselijkheid van individuele of organisationele
doelstellingen weinig gelegen liggen, zolang ze maar haalbaar en onderling verenigbaar
zijn. Haalbare doelstellingen formuleren betekent daarbij eerst en vooral de missie van een
organisatie aanpassen aan de heersende trends in haar omgeving en impliceert daarmee een
vorm van conformisme die volgens Burrell en Morgan nu juist de ‘dood in de pot’ voor de
intellectuele ontwikkeling van de organisatiekunde betekent. Die randvoorwaarden bepalen
de technocratische en antipolitieke —misschien is het beter om te zeggen: hypopoliticke—
teneur van zijn opvatting over het management van organisaties, waarbij hij in geval van
doelconflicten individuele belangen zonder enige schroom ondergeschikt verklaart aan de
“behoeften” van het systeem, zoals die door het functionalisme worden geformuleerd. Bin-
nen de organisatickunde kan om dezelfde redenen geen plaats zijn voor incommensurabi-
liteit, noch in de vorm van onverenigbare paradigmatische doelstellingen noch in de vorm
van tegenstrijdige, maar empirisch onvergelijkbare kennisaanspraken. Verschil van mening
over die kennisaanspraken en zelfs over de doelmatigheid van bepaalde onderzoeksmetho-
den wil Donaldson tot op zekere hoogte nog wel toestaan, maar niet over het primaire doel
van het vakgebied om instrumentele kennis ten behoeve van het management van organi-
saties te produceren. Dat doel met de erin belichaamde opvatting van rationaliteit moet
uiteindelijk voldoende zijn om de eenheid van de organisatickunde als wetenschap en de
(empirische) beslisbaarheid van meningsverschillen daarbinnen te waarborgen.

532 Het pluralisme

Tegenover deze instrumenteel-technocratische organisatiefilosofie reflecteert het pluralis-
me een visie op paradigmatische diversiteit in de organisatiekunde die zelf door de nodige
interne diversiteit wordt gekenmerkt. Daarbij is de houding tegenover de incommensurabi-
liteit van paradigma’s op zijn zachtst gezegd tweeslachtig te noemen. Inhoudelijk worden
theoretische en methodologische diversiteit, verschillende manieren van kijken naar orga-
nisatieverschijnselen en variéteit in zingevingsprocessen binnen organisaties over het al-
gemeen zonder meer geaccepteerd en gewaardeerd. Men beschouwt dit niet alleen als wen-
selijk, maar ook als een onloochenbaar en universeel datum van intermenselijke verhou-
dingen, zowel in organisaties als in de wetenschap en in de samenleving als geheel. En van
zaken die onvermijdelijk zijn heeft het weinig zin ze als ongewenst te bestempelen. Ander-
zijds hebben de meeste pluralisten zich sterk verzet tegen de stelling van Burrell en Mor-
gan, dat organisatickundige paradigma’s elkaar wederzijds zouden uitsluiten, dat ze met
andere woorden onverzoenlijk of onbemiddelbaar zouden zijn. Het pluralisme kan wat dat
betreft gezien worden als een verwoede poging om in de organisatickunde tussen de Scylla
van theoretische assimilatie en de Charibdis van de hermetische afsluiting van paradigma’s
ten opzichte van elkaar door te varen.””! Hoe men zich tussen die twee polen echter opstelt
ten opzichte van het incommensurabiliteitsprobleem is allesbehalve eenduidig en sterk
afhankelijk van de manier waarop en de mate waarin voortschrijdend filosofisch inzicht
over incommensurabiliteit in de eigen standpuntbepaling is verwerkt. Tussen de bijna iso-
lationistische positie van Willmott*”* enerzijds en de nauwelijks van het integrationisme te

2" Hassard (1988)

272 Willmott (1993)

115



Aporie en frustratie; de reconstructie van een debat

onderscheiden stellingname van Weaver & Gioia®” aan het andere extreem in, hebben veel
pluralisten hun heil gezocht in een of andere vorm van multiparadigmatisch onderzoek, dat
wil zeggen in de hoop op een vreedzame coéxistentie tussen paradigma’s, waarin deze
naast en in aanvulling op elkaar benut zouden kunnen worden om een vollediger en rijker
inzicht in organisatieverschijnselen mogelijk te maken.””* Op de mogelijkheden en beper-
kingen van multiparadigmatische onderzoeksbenaderingen in de organisatiekunde kom ik
in het volgende hoofdstuk uitgebreid terug. Hier presenteer ik aan de hand van met name
Reed eerst een grootste gemene deler van het pluralisme, zoals het zich in het incommen-
surabiliteitsdebat in de organisatickunde heeft gemanifesteerd.””> Vervolgens accentueer ik
de meest in het oog springende interne verschillen en spanningen binnen het pluralisme,
zoals die in de bijdragen van Hassard, Willmott en Weaver en Gioia aan het licht treden.

In zijn Redirections in Organizational Analysis verzet Reed zich heftig tegen het techno-
cratische managementideaal dat wij in de vorige paragraaf door Donaldson verdedigd za-
gen.276 Dat ideaal drijft volgens Reed op het onhoudbare uitgangspunt dat organisaties een
letterlijk autonome ontologische status hebben die los van het handelen van en de interactie
tussen individuen hun eigen wetten en ‘behoeften’ hebben en zoals alle sociale structuren
dominant zijn aan individueel handelen. Reed verwerpt dit, omdat hiermee historisch ge-
zien een methodologie en een technologie van sociale controle in de hand is gewerkt waar-
in personen als manipuleerbare dingen worden ingezet ten behoeve van de hogere doelen
van een organisatie of samenleving, waarmee hij tegelijk de wezenlijk praktische achter-
grond van het structure-agency onderscheid blootlegt. Reed ziet, geinspireerd door het
politiektheoretische werk van Wolin,?”” de ontwikkeling van de organisatickunde zelfs als
exemplarisch historisch voorbeeld van het proces waarlangs dit technocratische bewustzijn
in de eerste helft van de twintigste eeuw de overhand kreeg en tot een sublimering van de
politiek leidde. Daarin werden organisaties steeds meer opgevat als sociale systemen, die
eilanden van rationaliteit vormden in een zee van irrationele menselijke drijfveren en ver-
langens en waarin managers — volgens Reed volkomen tegen de feiten in — verondersteld
werden door hun superieur technisch vermogen in staat te zijn het handelen van mensen te
beheersen en te codrdineren, de hoeders te zijn van een overkoepelende morele consensus
en de integriteit van organisaties en de samenleving als geheel te kunnen beschermen tegen
inbreuken van binnenuit en van buitenaf. Met dit beeld is tegelijkertijd een paradoxale vi-
sie op de organisatickunde als objectieve en waardevrije wetenschap in de hand gewerkt,
gericht op de bestrijding van pathologisch en afwijkend gedrag, waarin veel alledaagse
kenmerken van organisatiepraktijken —wederzijds onbegrip, sociaal conflict, individueel
ressentiment en teleurstelling, collectief bedrog en openlijke dwang— stelselmatig van de
onderzoeksagenda’s zijn (en nog steeds worden) geweerd. Daarvoor in de plaats verscheen
een gerichtheid op de cognitieve en motivatieaspecten van organisatiegedrag ten behoeve
van de optimalisering van de prestaties van het maatschappelijk systeem in zijn totaliteit.

23 Weaver & Gioia (1994)

2" De belangrijkste zijn Gioia & Pitre (1990); Hassard (1991); Schultz & Hatch (1996)
275 Reed (1985, 1992)

76 Reed (1985)

277 Wolin (1960)

116



Aporie en frustratie; de reconstructie van een debat

Op deze manier heeft de organisatickunde steeds gedreven op de nooit ingeloste en vol-
gens Reed ook nooit vervulbare belofte van de definitieve uitroeiing van irrationaliteit en
sociaal conflict.”’®

Reed constateert daarbij in de manier waarop de vertegenwoordigers van dit functionalis-
me vervolgens met de praktijk van conflict, dwang, machtsuitoefening en irrationaliteit in
organisaties omgaan een impliciete contradictie in het technocratisch denken. Aan de ene
kant gaat men er op metafysisch niveau immers steevast van uit dat de wereld (de kosmos)
al volmaakt harmonisch en functioneel georganiseerd is, terwijl die harmonie voor de
mensheid zowel ten opzichte van de natuur als in de praktijk van menselijke interactie nog
voortdurend op allerlei niveaus gerealiseerd moet worden. Dit houdt op zijn minst een pa-
radox in, die aan de ene kant uitgaat van het feit dat consensus al universeel gegeven is,
terwijl er anderzijds allerlei individuen zijn die daar in hun feitelijk irrationeel en (a-)soci-
aal gedrag maar niet aan willen beantwoorden. Hier tegenover bepleit en verwelkomt Reed
allerlei alternatieve vormen van organisatieanalyse waarin men op meer hermeneutische
basis probeert beter begrip te krijgen van de diverse manieren waarop mensen in organisa-
tieprocessen zin geven aan de spanningsvolle verhouding tussen sociale interactie en de
primaire productieprocessen in organisaties in een wereld die ons voortdurend voor verras-
singen en eventualiteiten plaatst en waartegen geen enkel formeel beheersingsinstrument
bestand is. Daarin manifesteert zich volgens Reed een ingebakken en permanente spanning
tussen instrumentele en morele handelingspatronen, waarin managers op hun beurt gecon-
fronteerd worden met het zingevingsvraagstuk, hoe zij dominante en minder dominante
belangen in specifieke organisatiecontexten en omstandigheden tegen elkaar kunnen afwe-
gen en welke organisatieinstrumenten zij daarbij het beste kunnen inzetten.””

Voor de intellectuele ontwikkeling van de organisatickunde benoemt Reed in het verlengde
van deze analyse vier mogelijke strategieén: het integrationisme, het isolationisme, het
imperialisme en het pluralisme, waaraan ik de naamgeving voor de posities in het incom-

mensurabiliteitsdebat ook primair heb ontleend. **°
Stratesie Centrale Theoretisch | Grondslagen Relatie  met | Model van
8 uitdaging antwoord niveau ‘praktijk’ verandering

Integrationis- | Organisatie- Verzoening | Methodologie Samenwerking | Evolutionair

me structuren

Isolationisme | Or8amsatie | o iting | Ontologie Afscheiding | Exclusief
mechanismen

Imperialisme Organisatie- f  c: ilatic Ideologie Fusie Revolutio-
principes nair

Pluralisme Organisatie- Diffusie Epistemologie Spanning Qntw1kke-
processen ling

Tabel 1: ontwikkelingsstrategieén voor de organisatickunde volgens Reed

Reed werkt deze mogelijke strategieén langs een aantal lijnen uit. Ten eerste benoemt hij
in Kuhniaanse zin de belangrijkste intellectuele uitdagingen en problemen die met behulp

278 Reed (1985: 3v.)

27 ibid. 124v.

280 3bid. 206

117




Aporie en frustratie; de reconstructie van een debat

van de betreffende strategie te lijf gegaan moeten worden. Daaruit volgt ten tweede een
opdracht hoe de bestaande diversiteit van paradigma’s in de organisatickunde moet worden
aangepakt. Voorts gaat hij per strategie na op welk grondslagentheoretische niveau de be-
langrijkste voorwaarden gezocht moeten worden om aan deze opdracht te voldoen, hoe de
praktijk van organisaties en de betrokkenheid van managers daarbij behulpzaam kan zijn
en ten slotte welke modellen van conceptuele verandering in de diverse strategieén beli-
chaamd zijn. Zo benoemt Reed per paradigma mede met het oog op de praktische organi-
satie van het vakgebied de belangrijkste criteria voor wetenschappelijke relevantie, kwali-
teit en succes voor haar verdere ontwikkeling.

Reed kiest bij de evaluatie van deze strategieén duidelijk voor het pluralistische alternatief
en zet zich fel af tegen het door Burrell en Morgan verdedigde isolationisme. Hij stelt zelfs
dat het belangrijkste gevaar voor het intellectueel pluralisme en voor de innovatie in de
organisatiekunde, de paradigmamentaliteit zelf is.”®' Deze mentaliteit besmet in de ogen
van Reed het debat, omdat ze de filosofische en ideologische onverenigbaarheid van ver-
schillende conceptuele kaders schromelijk overdrijft waardoor een soort intellectueel sepa-
ratisme, protectionisme en provincialisme wordt bevorderd, dat het potentieel van creatie-
ve intellectuele ontwikkelingen tussen rivaliserende benaderingen ernstig belemmert.

Daar tegen in bepleit Reed de vorming van een intellectuele gemeenschap waarin zinvolle
dialogen tussen benaderingen kunnen plaatsvinden. Dit is volgens hem een veel aantrekke-
lijker perspectief dan het haatdragende pleidooi voor intellectuele apartheid, zoals gepro-
pageerd door aanhangers van het isolationisme, of de overkoepelende theoretische synthe-
se die door de aanhangers van de imperialistische en integrationistische strategie in het
vooruitzicht wordt gesteld. Reed vestigt zijn hoop daarbij op een constructieve gedachte-
wisseling tussen voorstanders van verschillende overtuigingen die gekenmerkt wordt door
de voorwaarden van communicatieve symmetrie, zoals die ook in de rationaliteitstheorie
van Habermas zijn benoemd. Inhoudelijk mag de diversiteit van opvattingen daardoor niet
teniet gedaan worden, maar een bereidwillige interactie gericht op wederzijds begrip mag
daarbij niet opgegeven worden. Daardoor is er uiteindelijk geen ruimte voor incommensu-
rabiliteit in de zin dat perspectieven onmogelijk tot elkaar zouden kunnen komen of geen
middle ground gevonden kan worden.

In Reeds pluralisme is zo de normatieve leidraad van Habermas’ communicatieve rationa-
liteitsmodel duidelijk herkenbaar. Maar Reed geeft niet aan, hoe die interparadigmatische
dialoog succesvol gevoerd kan worden, welke basis voor verstandhouding daarvoor in eer-
ste instantie beschikbaar is en hoe bijgevolg voorkomen kan worden dat deelnemers aan
deze dialoog alsnog de hakken in het zand zullen zetten. Op dit punt blijkt het pluralisti-
sche model intern ernstig verdeeld, wat op grond van mijn kritiek van Habermas’ en Kun-
nemans analyses in het vorige hoofdstuk ook wel te verwachten viel. Op semantisch ni-
veau heeft Hassard de mogelijkheid van een vruchtbare dialoog vooral gezocht in wat hij
onder verwijzing naar Wittgenstein het ‘taalspel van het dagelijks leven’ noemt.?®* De mo-
gelijkheden die de alledaagse taal en leefwereld bieden om van conflicten tussen paradig-
ma’s, voor zover die zich uiten in onverenigbare semantische structuren en daaraan gekop-
pelde verwachtingen, de scherpe kantjes af te vijlen mogen volgens Hassard zeker niet
onderschat worden. Daar ligt in de zingevingsprocessen die mensen in de alledaagse prak-

281 ibid. 205

282 Hassard (1990: 227v.)

118



Aporie en frustratie; de reconstructie van een debat

tijk van organisaties met elkaar vormgeven een blijvende basis voor de voortzetting van de
dialoog tussen concurrerende organisatieopvattingen. In het verlengde daarvan bepleit hij
ook de mogelijkheid van multiparadigmatisch onderzoek, waarmee hij een meer ‘demo-
cratische’ ontwikkeling van de organisatiekunde wil bevorderen. Dat conflicten in het da-
gelijks leven zowel binnen als buiten organisaties echter net zo goed bijzonder onverzoen-
lijk kunnen blijken, laat Hassard volkomen buiten beschouwing. Hij veronderstelt eigenlijk
klakkeloos, dat het taalspel van het dagelijks leven één, intern homogene en harmonieuze
semantische basis voor verstandhouding biedt. Daarmee miskent hij natuurlijk dat de basis
voor de ontwikkeling van specialistische wetenschappelijke talen historisch juist steevast
heeft gelegen in de constatering, dat het dagelijks spraakgebruik te vaag, dubbelzinnig en
onnauwkeurig is om uitsluitsel te kunnen geven over betwistbare cognitieve en normatieve
geldigheidsaanspraken, hoezeer er in de sociale wetenschappen en de organisatieckunde ook
rekening mee gehouden moet worden dat deze alledaagse taal het belangrijkste medium zal
blijven waarlangs codrdinatieprocessen in de praktijk gestalte krijgen. Eenduidiger wordt
die taal daar echter op zichzelf niet van. Naast een blijvende basis voor dialoog verschaft
ze evenzeer een blijvende basis voor conflict en misverstand, een vrijplaats voor semanti-
sche en axiologische incommensurabiliteit, waarbinnen het eigenlijk wonderlijk mag he-
ten, dat zij al met al nog zo goed in staat is de alledaagse handelingscoodrdinatie in het in-
termenselijk verkeer te begeleiden.
Naast Hassard en Reed heeft vooral Willmott op kennistheoretisch niveau geprobeerd de
paradigmamentaliteit te doorbreken door te laten zien, hoe Burrell en Morgans oppositie
tussen het subjectivisme en het objectivisme in recente sociale theorievorming in hoge
mate is verzacht.”® Willmott verwijst hier (evenals Weaver en Gioia overigens) onder an-
dere naar het werk van Giddens, waarin objectieve sociale structuren worden voorgesteld
als het gelijktijdig product van en de materiéle context voor de subjectieve zingevingspro-
cessen van individuen. Beide bepalen elkaar volgens Giddens onvermijdelijk wederzijds.
Maar het is tekenend, dat Willmott, zoals hij Reed en Hassard verwijt, dit gegeven niet zelf
‘geobjectiveerd’ wil zien als grondslag voor de ontkenning dat:
“[...] our knowledge of this world is inevitably mediated by power-invested, value-infused
languages. To deny this mediation is simply to endorse a more sophisticated (but no less
problematical and a-historical) variety of objectivism. [...] While the argument of this paper
parallels Reed’s attack upon the division of social science into four mutually exclusive para-
digms, it accepts, contra Reed, that there are incommensurabilities between value positions.
In the absence of a neutral, universally valued or valid form of reason, the ‘rational assess-
ment’ of conflicting approaches is beyond our reach.” 284

Daarmee toont Willmott toch een scherp begrip van wat er met Kuhns incommensu-
rabiliteitsthese met name op axiologisch niveau voor de organisatickunde op het spel staat.
In bovenstaand citaat komt hij wel bijzonder dicht bij Lyotards notie van een gefragmen-
teerde rationaliteit en het idee van Raz dat sommige keuzevraagstukken (op goede gron-
den) niet definitief rationeel beslisbaar zijn. Maar dan is de vraag tevens, of Willmotts plu-
ralisme de grens tussen objectivisme en subjectivisme eigenlijk {iberhaupt wel overbrugd
heeft. In ieder geval onderschrijft Willmott volmondig de ingebakken “partiality” van de
menselijke rationaliteit, waardoor de hoop dat we blijvend het midden zouden kunnen hou-

28 Willmott (1990, 1993)

28 Willmott (1993: 703)

119



Aporie en frustratie; de reconstructie van een debat

den tussen structureel determinisme en cognitief relativisme beter naar het rijk der fabelen
kan worden verwezen.?®
Hoe anders is deze invulling van een pluralistische visie op de organisatiekunde dan dege-
ne die Weaver en Gioia een jaar later hebben bepleit. In tegenstelling tot Willmotts besef
van de onvermijdelijk conflictueuze waardencontext waarbinnen de organisatickunde
wordt beoefend, proberen Weaver en Gioia —opvallend genoeg ook met het werk van Gid-
dens in de hand- juist een basis te vinden voor een nieuw, pluralistisch objectivisme in de
organisatieckunde, dat een einde belooft te maken aan de interne verdeeldheid en fragmen-
tatie van het vakgebied. Daarin beschouwen zij:
“[...] incommensurability as an ally of dubious value. It would be far better to find a new,
defanged Neurath to intelligibly unify, or at least bridge, these conflicting paradigms while
still maintaining their diversity in some significant measure.” 286

Deze verwijzing naar een tandeloze Neurath laat over de wetenschapstheoretische inzet
van Weaver en Gioia weinig twijfel bestaan. Met hun beroep op de causale verwijzings-
theorie van Kripke en Putnam en Davidsons kritieck op Kuhns onvertaalbaarheidsthese,
zoals ik in hoofdstuk 3 besproken heb, claimen zij een platform voor interparadigmatische
communicatie te kunnen creéren, waarmee zij weliswaar niet pretenderen de verschillen
tussen bestaande paradigma’s helemaal weg te kunnen nemen, maar wel een overkoepe-
lend ‘tweede orde’ perspectief te kunnen verschaffen dat aan elk van deze paradigma’s zijn
legitieme, maar ook wezenlijk beperkte plaats en functionaliteit toewijst. Deze basis vin-
den ook zij, zoals gezegd, in de theorie van Giddens, waarmee zij de overspannen univer-
saliteitspretenties van bestaande paradigma’s bestrijden en de klassieke metatheoretische
twistpunten (zoals het structure/agency probleem, het determinisme/voluntarisme onder-
scheid, de oppositie tussen objectivisme en subjectivisme en niet in de laatste plaats de
houding tegenover het kritisch en prescriptief vermogen van de organisatiekunde als we-
tenschap) waarop deze paradigma’s zijn gebaseerd als een reeks van onbeslisbare en daar-
mee praktisch overbodige filosofische schijngevechten van de hand denken te kunnen wij-
zen.

“Structuration theory, in essence, strips the existing ‘paradigms’ of selected philosophical

garb, while allowing the actual practice of different forms of social inquiry (i.e. paradigms)

to remain largely intact.” 287

Met de theorie van Giddens menen Weaver en Gioia zelfs te kunnen verklaren, waarom de
paradigmamentaliteit in de organisatickunde zo hardnekkig is en zichzelf als sociaal ver-
schijnsel in de organisatickunde op zodanige wijze heeft geinstitutionaliseerd en veran-
kerd, dat organisatickundigen nu bijna noodgedwongen hun eigen handelen binnen dat
kader (en in het bijzonder binnen het paradigmamodel van Burrell en Morgan!) moeten
legitimeren en betekenis geven, waarmee ze het van de weeromstuit tegelijk ook bestendi-
gen. Weaver en Gioia steken hun spijt over deze omstandigheid niet onder stoelen of ban-
ken en besluiten met nauwelijks verhulde of gematigde eigen pretentie, dat:

“Although a fully integrated or synthesized body of knowledge, as advocated by Donaldson

(1985, 1988), might not be possible, a unified body of knowledge is tenable, where unifica-

285 ibid. 704-5
2 Weaver & Gioia (1994: 568)

27 ibid. 582

120



Aporie en frustratie; de reconstructie van een debat

tion entails an ability to grasp the differences, similarities and interrelationships among mul-
tiple approaches. [...] Any effort to elevate one form of bracketing over others is shortsighted
and presumptuous. Nevertheless, given proper recognition of each approach’s particular form
of bracketing, each can constitute a legitimate part of a larger scheme.” 288

De mogelijkheid van dit ‘grotere schema’, waarin de verschillen en overeenkomsten tussen
diverse paradigma’s objectief en onpartijdig kunnen worden omschreven en exact kunnen
worden bepaald, heeft Kuhn tegenover Davidson en Putnam, zoals we al zagen, echter
overtuigend ontkend. Het mag kenmerkend heten voor het pluralisme, dat men op deze
manier steeds probeert het verschil tussen paradigma’s te bagatelliseren, hun geschil in
Lyotards termen om te zetten in een geding en zo te doen alsof er uiteindelijk niet zo vrese-
lijk veel op het spel staat. Deze onverschilligheid maakt mijns inziens de achilleshiel van
het pluralisme uit die ook in voorgestelde vormen van multiparadigmatisch onderzoek de
boventoon voert, wanneer het erom gaat het organisatiekundig werkveld zelf te managen,
zoals ik in het volgende hoofdstuk zal laten zien. Willmott is in dit opzicht eigenlijk de
enige die —zonder daaruit overigens de isolationistische consequentie te trekken— heeft
onderkend hoezeer de semantische strategie om aan het incommensurabiliteitsprobleem te
ontsnappen, zelf een discutabele, naar objectivisme riekende en wezenlijk repressieve
machtsgreep inhoudt.

5.3.3  Het isolationisme

Het isolationisme van Burrell en Morgan is in het debat met name verdedigd door Jackson
en Carter.”® Zij hebben in hun relatief vroege bijdrage aan het debat vooral geprobeerd de
kritiek te pareren die tot dan toe op een aantal punten tegen de incommensurabiliteitsthese
is ingebracht. In het bijzonder houdt incommensurabiliteit volgens hen niet in, dat er tussen
paradigma’s geen communicatie mogelijk zou zijn. Gezien het debat is die communicatie
feitelijk best mogelijk en ligt het volgens hen ook voor de hand, dat voorstanders van ver-
schillende paradigma’s elkaars argumenten meestal best kunnen begrijpen. Het is immers
duidelijk, dat communicatie tussen paradigma’s feitelijk voortdurend plaatsvindt en ook
onontbeerlijk is voor een gerichte articulatie en uitwerking van eigen standpunten, dat wil
zeggen voor intraparadigmatische theorieontwikkeling.”®® Maar dit is volgens hun geen
argument tegen incommensurabiliteit. “The problem is with a conflation between senses of
communication.”®" Impliciet wordt er door de meeste organisatickundigen zowel van in-
tegrationistische als pluralistische huize steeds van uitgegaan, dat communicatie pas zinvol
is als er consensus wordt bereikt of dat begrip pas wederzijds is als het tot verzoening leidt.
Jackson en Carter zien in deze impliciete identificatie van communicatie en consensus een
relatie tussen taal en macht. De afwijzing van incommensurabiliteit als onvermogen tot
communicatie komt volgens hen voort uit een subtiel wetenschappelijk autoritarisme,
waarin nieuwe paradigma’s worden gedwongen om te communiceren in de taal van het
dominante paradigma. Empirische toetsing wordt dan toetsing aan door de heersende or-

88 ibid. 585

2% Jackson en Carter (1991)

20 ibid. 122, 126

291 .
loc.cit.

121



Aporie en frustratie; de reconstructie van een debat

thodoxie erkende feiten middels door deze orthodoxie opgelegde methoden. Incommensu-
rabiliteit heeft daarom zowel in de wetenschap als in de maatschappij een praktisch-
historische emancipatoire waarde, waarmee zij zich direct schragen achter de door Burrell
en Morgan eerder gekozen motivatie voor hun paradigmatisch isolationisme.
“For far from being an impedance to the development of genuine human understanding, it
serves to protect the actual plurality of modes of scientific enquiry from the imperialistic aspi-
rations of an orthodoxy whose interests are rooted in performance and control, rather than the
liberation and emancipation of the individual in society. [...] under the present conditions of
an authoritative science acting in defence of a specific set of ideological values, [... w]hat
we risk is the re-establishment of the dichotomy between science and non-science, determined
by a totalitarian scientism which claims the exclusive right to define what is science.” 22

Het door Donaldson in Kuhns theorie ten onrechte ontwaarde convergentie-ideaal van pa-
radigmatische ontwikkeling wijzen Jackson en Carter in het verlengde hiervan dan ook
expliciet af ten gunste van een divergentieperspectief, dat zij exemplarisch in Burrell en
Morgans paradigmamodel belichaamd zien. Hoewel zij op dit punt tot een overdreven oor-
logszuchtige en verwarde interpretatie van de sociaal-historische strekking van Kuhns the-
orie komen, stellen zij dat de sociologische paradigma’s van Burrell en Morgan zich van
de conceptie van Kuhn onderscheiden door hun onverenigbare doelstellingen en pro-
bleempercepties.””> Gecombineerd met de disparate semantische structuur van verschil-
lende paradigma’s zien zij daarin de basis voor de normatieve claim dat geen paradigma
gedwongen mag worden om zich in termen van een ander paradigma te legitimeren. Dat
impliceert niet, dat er geen debat kan of mag plaatsvinden tussen paradigma’s noch dat
daaruit geen nieuwe paradigmatische posities zouden kunnen ontstaan. Wat zij echter be-
nadrukken is, dat in een dergelijk debat geen consensus ‘bij meerderheid van stemmen’
mag worden afgedwongen, omdat daarmee onder het mom van een democratisch pluralis-
me een op macht gebaseerde “chastity belt approach to science” in de hand wordt gewerkt
die ten koste gaat van de ontwikkeling van kennis.*®* Onder expliciete verwijzing naar
Lyotard besluiten zij dan ook dat zijn agonistische, door strijd gedreven model van kennis-
ontwikkeling de wetenschap pas haar wezenlijke dynamiek verschaft.

Van isolationisten zijn sindsdien weinig directe en gerichte bijdragen aan het in-
commensurabiliteitsdebat meer verschenen. Parker en McHugh dagen Hassard nog uit om
na zijn voorstel voor een multiparadigmatisch pluralisme zijn ‘echte’ paradigmatische
kleur te laten zien (omdat hij die bij veronderstelling niet alle even authentiek kan verte-
genwoordigen) en Jackson en Carter reageren nog kort op de hierboven besproken bijdrage
van Willmott, maar nieuwe argumenten komen hierbij niet aan bod.*” Morgan scoort in
1986 met zijn Images of Organization een kaskraker die hem de status van een wereldbe-
roemde en veelgevraagde managementgoeroe verschaft, maar hem met de jaren ook komt
te staan op het verwijt zijn oorspronkelijke kritische uitgangspositie te hebben verloo-
chend. Burrell slaat vanaf het einde van de jaren tachtig het intellectuele pad van de post-
moderne organisatiekunde in, op de voet gevolgd door Hassard, Willmott, Cooper, Jackson

22 ibid. 111
23 ibid. 117-18
24 ibid. 125

5 parker en McHugh (1991), Carter en Jackson (1993).

122



Aporie en frustratie; de reconstructie van een debat

en Carter en een aantal andere maatschappijkritische organisatiekundigen die zich vooral
rond de Britse universiteiten van Keele, Lancaster en Manchester ophouden. Daar vormen
zij sindsdien een productieve, enigszins subversieve groep organisatiekundigen die in hoge
mate zijn eigen soms wat eclectische wetenschappelijke agenda formuleert. Op deze ont-
wikkeling kom ik in hoofdstuk 7 nog terug. Daarmee kan men zeggen dat deze groep al
met al de isolationistische daad bij het woord gevoegd heeft, maar dat hun werk sindsdien
ook nauwelijks meer pretenties heeft gehad in meer dan alleen intellectueel opzicht nog
dienstbaar te zijn aan het management van organisaties.

Toch kan deze postmoderne wending inhoudelijk goed in het verlengde van het isolatio-
nisme geplaatst worden. Met name Cooper en Burrell hebben in hun trilogie van artikelen
over de betekenis van het postmodernisme voor de organisatickunde laten zien, hoe in het
werk van Foucault, Derrida, Lyotard en Deleuze de grondslagen gevonden kunnen worden
voor een radicale uitdaging van de totaliserende maar tegelijk precaire status van de in
moderne organisaties belichaamde rationaliteit.”® In het postmoderne perspectief zijn or-
ganisaties immers niet de controleerbare instrumenten en verlengstukken van de menselij-
ke rationaliteit die in een objectieve wereld met behulp van algemeen toepasbare kennis
doelgericht handelen mogelijk maken; organisatieprocessen worden veeleer opgevat als de
ontembare discursieve reactiepatronen die erop gericht zijn de excessieve en ‘automati-
sche’ werking van hun zelfgeschreven programma en rationaliteit in toom te houden,
waardoor ze zichzelf steeds tegelijk in stand houden en te buiten gaan. Moderne organisa-
ties doen daardoor eigenlijk altijd teveel, ze slagen er nooit in zich te beperken tot de con-
crete doelstellingen waarvoor ze in het leven geroepen zijn en worden daardoor steeds hun
eigen ongrijpbare ‘disciplinaire’ probleem, omdat ze in hun zelfbeeld de originaire daad
van hun ontstaan stelselmatig ontkennen. Organisaties kunnen zich als normaliserende
instituten van (zelf)beheersing in feite niet beheersen. Hun rationaliteit legt zichzelf op aan
en ‘censureert’ de heterogene en gefragmenteerde werkelijkheid van ons alledaags denken
en doen, overkomt ons en onderwerpt ons aan haar uniforme regime, waarbij de organisa-
tie in haar inherente streven naar ‘voortdurende verbetering’ haar ultieme realisering (en
daarmee de mogelijkheid van haar ‘opheffing’) ook voortdurend uitstelt. De ‘excellente’
moderne organisatie streeft niet naar haar eigen overbodigheid, maar naar haar alomte-
genwoordigheid. Deze totalitaire impuls is, zoals we zagen, evenzeer in de verhouding
tussen wetenschappelijke paradigma’s herkenbaar en zet daar een ‘agonistiek’ in werking
die hun verschil niet kan appreciéren voor wat het is, maar in de geldingsdrang van elk
ervan een voortdurende gerichtheid op eenmaking en verzoening voedt. Juist in het verzet
van differentiedenkers als Lyotard en Derrida tegen dit zelflegitimerende motief van uni-
versele eenmaking en verzoening in het moderne denken herkennen Cooper en Burrell een
versterking van de emancipatoire betekenis van incommensurabiliteit en onbeslisbaarheid
in de verhouding tussen deze paradigma’s. Sindsdien hebben zij zich eraan gewijd de con-
sequenties daarvan voor een postmoderne organisatieanalyse te doordenken.

26 Cooper en Burrell (1988); Burrell (1988); Cooper (1989)

123



Aporie en frustratie; de reconstructie van een debat

5.4 De zelfreproductie van incommensurabiliteit

54.1 Een metatheoretische patstelling

Gedurende de afgelopen decennia hebben de hierboven geschetste opvattingen over de
aard en betekenis van incommensurabiliteit in de organisatiekunde zelf onverzoenlijk te-
genover elkaar gestaan. Daarbij beroepen zij zich ter verdediging van hun wetenschappe-
lijke positie alledrie, zoals we gezien hebben, op belangrijke politicke waarden in onze
westerse cultuur: eenheid en beslisbaarheid voor het integrationisme; tolerantie en weder-
zijds begrip voor het pluralisme; autonomie en emancipatie voor het isolationisme. Wat
verontrust is, dat aan deze waarden voor de praktijk van het wetenschapsbedrijf blijkbaar
invullingen gegeven en consequenties verbonden zijn die bij anderen heftige weerstand en
verontwaardiging hebben opgeroepen. Deze onverzoenlijkheid duidt er sterk op dat de
ingenomen standpunten over incommensurabiliteit ook zelf incommensurabel zijn.

Voor deze stelling bestaat een aantal pregnante aanwijzingen, die in het debat zelf nauwe-
lijks onderwerp van discussie zijn geweest. Ten eerste beroepen de drie posities zich
daadwerkelijk, zoals het begrip incommensurabiliteit letterlijk aanduidt, op verschillende
waarden als maatstaf voor de beoordeling van paradigmatische diversiteit in de weten-
schap. Ten tweede lijkt men, blijkens de stelselmatige misverstanden en vertekeningen van
elkaars standpunten en motieven in het debat, voortdurend langs elkaar heen te praten.
Kuhn beschouwt dit, zoals we eerder gezien hebben, als een belangrijk teken voor incom-
mensurabiliteit.*” Ten derde —en dit is volgens mij de belangrijkste aanwijzing— zijn de
standpunten in het debat aantoonbaar partijdig ten opzichte van de onderliggende para-

radicale veranteging
N

/1501 ATIONISME

radicaal £ rddicaal
humanisme ; strylturali;
—
W PVATTINGS™

subjectivg
EL O INTRE]|

P{ 0@
in terpretdé]@/%

xov
3‘) tonalisme
\ \ J

Figuur 5: standpunten in het debat geprojecteerd op het model van Burrell en Morgan

27 Kuhn (1970: 232)

124



Aporie en frustratie; de reconstructie van een debat

digma’s, over de verhouding waarvan men zich uitspreekt. Hoewel er geen volkomen iso-
morfie tussen de paradigma’s van Burrell en Morgan enerzijds en de standpunten in het
debat anderzijds lijkt te bestaan, kan deze vicieuze of recursieve partijdigheid als volgt (zie
figuur 5) worden weergegeven.

De affiniteit van integrationisten als Donaldson met het functionalistisch paradigma be-
hoeft eigenlijk nauwelijks betoog. Gezien de objectivistische kennisopvatting en de op
orde en beheersing gerichte maatschappijvisie van het functionalisme kan er in feite geen
ruimte zijn voor onoverbrugbare verschillen van mening in de wetenschap. Uitgaande van
het bestaan van één objectieve sociale werkelijkheid kan van verschillende theorieén over
hoe die werkelijkheid eruit ziet, er in feite maximaal één waar zijn. De andere kunnen niet
meer zijn dan min of meer goedbedoelde, maar desondanks jammerlijke misvattingen.
Uiteindelijk ligt de beslissing over de (on)waarheid van deze theorieén bovendien bij de
werkelijkheid zelf (empirische toetsing) en niet bij de aanhangers van die theorieén. Vol-
harding in door de feiten weerlegde theorieén staat gelijk aan slechte wetenschap en is bo-
vendien moreel verwerpelijk omdat het de cohesie van het maatschappelijk leven onder-
graaft. Het is voorstelbaar, dat vanuit dit objectivistisch uitgangspunt ook radicaal structu-
ralisten de uiteindelijke eenheid van wetenschap voorstaan, zij het dat hier meer dan in een
functionalistische denkstijl de feitelijkheid van interparadigmatisch conflict als uitgangs-
punt wordt genomen. Getuige bijvoorbeeld de marxistische kwalificatie van ideologie als
‘vals bewustzijn’ laat dat echter het geloof in een eenduidige en objectieve waarheid on-
aangetast. Een integrationistische houding tegenover paradigmatische diversiteit blijkt in
die zin sterk samen te hangen met een objectivistische kennisopvatting, waarbinnen in-
commensurabiliteit geen plaats kan hebben.

Daarentegen zien isolationisten als Burrell en Morgan en Jackson en Carter de incommen-
surabiliteit van paradigma’s als een weerspiegeling binnen het veld van de wetenschap van
min of meer diepgewortelde ideologische tegenstellingen. Als sociaal verschijnsel zien zij
deze wetenschap een rol spelen in de bestendiging van (functionalisme en interpretativis-
me) of emancipatie uit (de radicale paradigma’s) heersende machtsverhoudingen. Het iso-
lationisme positioneert zich duidelijk in een door conflict geinspireerde maatschappijvisie
die zij projecteert op het terrein van de wetenschap. Daarbinnen zijn isolationisten weten-
schapstheoretisch sterker geneigd tot het radicaal humanisme, naarmate zij de geldigheid
van kennisaanspraken en hun valideringsmethoden, zoals geproduceerd door verschillende
paradigma’s, meer geworteld zien in de spanningsvolle culturele betekeniscontext waaruit
zij voortkomen (bijvoorbeeld in postmoderne sociale theorie), dan in een deterministische
ontwikkelingslogica van maatschappelijke dieptestructuren (zoals in het marxisme of bij-
voorbeeld in organisatie-ecologische theorieén). In ieder geval berust de verdediging van
incommensurabiliteit door het isolationisme in het algemeen op de fundamentele veronder-
stelling, dat de strijdigheid van paradigma’s in de sociale wetenschappen geworteld is in
een conflict tussen de ideologische achtergrondovertuigingen, waarop die paradigma’s
zonder uitzondering zijn gebaseerd.

Ten slotte geldt voor het pluralisme een sterke verwantschap met een subjectivistische we-
tenschapsopvatting en in het bijzonder met het interpretatieve paradigma. De opvatting dat
kennis een product is van de historisch-culturele context waarin zij wordt ontwikkeld, leidt
met de feitelijke constatering van culturele diversiteit en dynamiek logischerwijs tot een
zekere relativerende tolerantie tegenover andersdenkenden. Pluralisten zullen echter nor-
maal gesproken minder dan isolationisten geneigd zijn om paradigmatische verschillen in
de wetenschap op de spits te drijven. Zij leunen gewoonlijk op een convergentie- of con-

125



Aporie en frustratie; de reconstructie van een debat

sensusmodel van wetenschappelijke ontwikkeling en vooruitgang en zullen meningsver-
schillen in de wetenschap doorgaans via dialoog en communicatie democratisch, dat wil
zeggen op basis van gelijkwaardigheid, onderhandelbaar willen maken. Dit ideaal van we-
tenschappelijke tolerantie wordt overigens ook onder radicaal humanisten aangetroffen.””®
Het communicatieve rationaliteitsmodel van Habermas, zoals we dat in het vorige hoofd-
stuk bespraken, is wel het meest uitgewerkte en gearticuleerde voorbeeld van dit pluralis-
me. Radicaal humanisten zullen in het algemeen echter minder naief uitgaan van een ge-
lijkwaardige onderhandelingspositie van paradigmatische tegenstrevers. Willmotts verwij-
zing naar het ‘power-invested and value-infused’ karakter van de taal, laat hierover weinig
twijfel. In die zin wordt door de meeste pluralisten de machtsfactor die met het incommen-
surabiliteitsbegrip in de wetenschap tot thema wordt gemaakt, meestal weinig serieus on-
der ogen gezien. Naarmate het consensusstreven meer de overhand krijgt over het subjecti-
vistische beginsel dreigt onder interpretativisten het pluralistische tolerantie-ideaal zelfs
een repressief karakter te krijgen omdat, in de reeds aangehaalde woorden van Lyotard,

“de afschuw en de angst voor de incommensurabiliteit (vernietiging van het sociaal verband

of ‘delezzggitimatie’ gedoopt) [steeds weer] de roep om een goed geregelde eenheid [aanwak-

kert].”

Uit deze analyse blijkt, dat tegenstanders van incommensurabiliteit vooral onder functiona-
listen worden aangetroffen, dat de voorvechters ervan de wetenschappelijke ontwikkeling
met name vanuit een radicaal humanistische denkstijl benaderen en dat pluralisten hier,
meestal vanuit een interpretatieve benaderingswijze, een wat ambivalente tussenpositie
innemen die inhoudelijk meer neigt naar een acceptatie van paradigmatische diversiteit,
maar in de sociale interactie tussen (groepen) wetenschappers toch door een min of meer
overkoepelend en directief consensusideaal wordt geleid.

Maar hoewel de constatering van deze klaarblijkelijke partijdigheid op zichzelf belangrijke
steun geeft aan het standpunt dat de incommensurabiliteit van paradigma’s zich inderdaad
op metatheoretisch niveau reproduceert en in stand houdt en daarbij vooral een axiologi-
sche, door conflicterende wetenschapsideologische waardeprioriteiten bepaalde strekking
heeft, kan dit niet als een doorslaggevend argument ten gunste van een isolationistische
positie beschouwd worden. Zowel de argumenten voor als tegen een vergaande incom-
mensurabiliteit van paradigma’s in de organisatiekunde zijn, zoals Raz zou zeggen, inder-
daad zwaarwegend en zeer verschillend, hoezeer ze soms ook van een vertekend beeld van
de aard en implicaties van het incommensurabiliteitsbegrip en Kuhns bedoelingen ermee
getuigen. Hoewel een aantal van die argumenten pas op waarde geschat kan worden, wan-
neer ze, zoals ik in het volgende hoofdstuk wil laten zien, betrokken worden op hun impli-
caties voor de praktijk van het management van organisaties (en van de organisatickunde
in het bijzonder), is ook nu al duidelijk dat, hoe significant de hier geconstateerde partij-
digheid ook zijn mag, het principiéle bestaansrecht van de betrokken paradigma’s er eerder
door wordt bevestigd dan ontkend. Al zullen we ons nu beter dan voorheen kunnen realise-
ren, wat er met de keuze tussen deze paradigma’s zowel metatheoretisch als praktisch op
het spel staat, we zullen desondanks op goede gronden vrij zijn om ertussen te kiezen.

2% Met name bij Willmott (1993)

2 Lyotard (1991[1986]: 33)

126



Aporie en frustratie; de reconstructie van een debat

5.4.2  De beredeneerde onbeslistheid van de rede

Tegelijk valt die keuze overigens moeilijk te ontlopen. Doelbewust is de projectie van
standpunten over incommensurabiliteit hierboven zo weergegeven, dat het middelpunt van
het model van Burrell en Morgan onbezet blijft. Op het snijvlak van het integrationisme en
het pluralisme mogen sommige functionalisten relatief tolerant zijn voor verschil, terwijl
sommige interpretatieve organisatiekundigen toch sterk hechten aan integratie en opheffing
van verschil. Hetzelfde geldt op het snijvlak van isolationisme en pluralisme. Maar ik be-
twijfel of, gezien de metatheoretische spanningen in het model van Burrell en Morgan, er
een stabiel pluralisme mogelijk is, dat alle vier de paradigma’s van Burrell en Morgan op
een vreedzame manier zou kunnen omvatten zonder de eigenheid van die perspectieven
geweld aan te doen. In die zin lijkt mij het middelpunt tussen die paradigma’s moeilijk te
bezetten, wat een zeker wantrouwen impliceert ten aanzien van de haalbaarheid van een
overkoepelend en intern consistent multiparadigmatisch ‘ideaal’ voor de organisatie van de
wetenschapspraktijk in de organisatiekunde, zoals ik in het volgende hoofdstuk bespreek.
Dat geldt mijns inziens des te sterker en met name voor de mogelijkheid van het pluralisme
om een brug te slaan tussen het isolationisme en het integrationisme, wat de eigen interne
verdeeldheid van het pluralisme grotendeels bepaalt. Er lijkt hier sprake van een centrifu-
gale kracht of een afstotingseffect, vergelijkbaar met dat van drie met dezelfde polen op
elkaar gerichte magneten. Het middelpunt kan in die zin niet duurzaam ingenomen wor-
den. Het is de negativiteit bij uitstek, zonder positie of plaats, een absoluut nulpunt, dat
zich op geen enkele manier meer onderscheidt.

Elk van de metatheoretische perspectieven op de verhouding tussen de geidentificeerde
organisatiekundige paradigma’s kan zich vervolgens wel op belangrijke argumenten be-
roepen, al wordt daaruit ook maar al te duidelijk dat zij daarbij de pretenties die met de
visies van hun (meta)paradigmatische opponenten in het geding worden gebracht, niet on-
aangetast of in hun waarde kunnen laten. Die wederzijdse rivaliteit en afwijzing wordt
vooral bemiddeld door de achterliggende rationaliteitsopvattingen en de daarbinnen vige-
rende waardeprioriteiten die aan het integrationisme, het pluralisme en het isolationisme
ten grondslag liggen. Niet beantwoorden aan de normatieve oproep van zo’n rationali-
teitsmodel impliceert blootstelling aan de aanklacht van irrationaliteit, waarmee men zich
blijvend buiten de discussie plaatst, niet serieus genomen hoeft te worden en rechtmatig
kan worden ge€xcommuniceerd. Het beroep op rationaliteit en het verwijt van irrationali-
teit zijn in de wetenschap in deze zin altijd belangrijke voertuigen van sociale controle
geweest, de ultieme grondslagen voor acceptatie en uitsluiting, ook al verschillen de crite-
ria hiervoor, de maatstaven op grond waarvan iets als irrationeel bestempeld kan worden,
per paradigma aanmerkelijk.

Voor het integrationisme ligt het bepalende criterium voor rationaliteit in de erkenning van
de noodzaak dat problemen en geschillen objectief oplosbaar en beslisbaar moeten zijn.
Voor onverzoenlijke verschillen van mening kan in dit model dan ook geen plaats zijn,
maar het is vanuit dit perspectief in beginsel evenmin genoeg als een groep op grond van
haar beschikbare argumenten tot feitelijke en mogelijk zelfs duurzame eensgezindheid
komt. Collectieve dwaling is op zichzelf immers niet minder ernstig dan individuele dwa-
ling. Op grond hiervan kan het integrationisme de rationaliteitsmaatstaven van zowel het
pluralisme als het isolationisme niet onderschrijven. De enige manier om de objectiviteit
van opvattingen te verzekeren is uiteindelijk gelegen in respect voor de feiten zoals ze zich
ondanks onszelf aandienen. Strenge en gerichte empirische toetsing, waarbij we de beslis-

127



Aporie en frustratie; de reconstructie van een debat

sing over de juistheid van onze opvattingen zoveel mogelijk buiten onszelf leggen biedt
daarvoor de enige garantie. De stabiliteit van sociale verhoudingen, de eenheid en doelma-
tigheid van de maatschappelijke organisatie is daarmee het best gediend en vereist, dat we
ons (al of niet tegenover andersdenkenden) niet door onze wensbeelden op sleeptouw laten
nemen, maar nuchtere zelfdistantie betrachten en aan de hand van wat we in de wereld
aantreffen bereid zijn onze wensen aan te passen aan wat haalbaar en voor de maatschappij
als geheel het meest functioneel is. Twistpunten moeten daarvoor zoveel mogelijk gedepo-
litiseerd worden. Nut is daarbij datgene wat de grootst mogelijke groep in een samenleving
tot het grootst mogelijke voordeel strekt en waarvoor die groep ook het finale empirische
ijkpunt vormt. Het empirische appél van dit model is daarmee de uiteindelijke kurk, waar-
op het functioneren van de maatschappij drijft. Wie daar niet aan meedoet, zet de eenheid
en het voortbestaan van die samenleving zelf op het spel. Dat is de reden waarom Do-
naldson de verdediging van incommensurabiliteit, van onverzoenlijke diversiteit, zoals we
zagen, uiteindelijk als maatschappelijk destructief, ontwrichtend en slecht van de hand kan
wijzen. Mutatis mutandis geldt binnen organisaties hetzelfde en heeft de organisatiekunde
de verantwoordelijkheid de algemene ‘systeembehoeften’ van organisaties in kaart te
brengen aan de hand waarvan de functionaliteit van diverse organisatiearrangementen be-
paald kan worden en de stabiliteit, doelmatigheid en groei van deze organisaties instrumen-
teel kan worden verzekerd.

Binnen het pluralistisch perspectief is deze rationaliteitsverwachting van het inte-
grationisme echter illusoir, de uiting van een onvervulbaar (en dus zelf irrationeel) verlan-
gen naar absolute zekerheid die door de feiten, zoals ze zich aandienen niet verschaft kan
worden, omdat deze zelf onvermijdelijk door onze talige representatie ervan bemiddeld en
niet op zichzelf toegankelijk zijn. Vanuit het kennistheoretisch perspectief dat hiermee
gegeven is, zal aldus altijd de mogelijkheid bestaan, dat mensen tot verschillende opvattin-
gen komen die zich elk op hun eigen arsenaal van taalbemiddelde feiten beroepen. Diversi-
teit van opvattingen is op zichzelf ook helemaal geen probleem, zolang deze in hun gel-
dingsdrang maar niet te aanmatigend worden, waardoor ze hun onderlinge vreedzame co-
existentie en daarmee de sociale cohesie van een samenleving ondermijnen. Waar opvat-
tingen onverenigbaar zijn en elkaar wederzijds uitsluiten, zal echter wel een eerlijke proce-
dure moeten bestaan om wederzijds begrip tussen partijen te bevorderen, zodat ofwel con-
flicten op basis van argumenten bijgelegd kunnen worden ofwel bij gebrek aan doorslag-
gevende argumenten wederzijdse erkenning en tolerantie wordt gewaarborgd. De met de
incommensurabiliteitsthese gegeven stelling dat een dergelijke onpartijdige, op argumen-
ten en eerlijke communicatie gebaseerde bemiddeling niet mogelijk zou zijn, omdat elk
stelsel van opvattingen uiteindelijk zelflegitimerend is, achten pluralisten overdreven scep-
tisch en cynisch. Zo kan voor het pluralisme noch een empirisch beroep op objectieve fei-
ten noch de zelflegitimatie van het denken als rationaliteitscriterium gelden. Het eerste
berust op zelfoverschatting, het andere —zoals Habermas stelde— op ‘Selbstdementi’. De
enige basis waar we ons voor de rationaliteit van onze opvattingen op kunnen beroepen,
ligt in de communicatieve kwaliteit van de door argumenten gestuurde overeenstemming
die we over diverse geldigheidsaanspraken kunnen bereiken. Door Reed, Hassard en
Willmott wordt de noodzaak (tegenover het integrationisme) en mogelijkheid (tegenover
het isolationisme) van communicatie als bestaansbasis voor rationaliteit dan ook voortdu-
rend onderstreept. De kwaliteit daarvan wordt uiteindelijk bepaald door de a priori uit-
gangspunten van openheid, oprechtheid en kritiseerbaarheid die in de voltrekking van elke
taalhandeling besloten liggen. Alleen op grond daarvan zijn zowel op cognitief als norma-

128



Aporie en frustratie; de reconstructie van een debat

tief vlak rationeel gestuurde leerprocessen in organisaties en in de maatschappij als geheel
mogelijk die een vreedzame en tolerante samenleving voor zijn voortbestaan nodig heeft.
Zoals we reeds zagen, hebben isolationisten zich heftig verzet tegen de suggestie dat zij
communicatie tussen paradigma’s of wederzijds begrip tussen andersdenkenden voor on-
mogelijk houden. Dat hebben zij nooit beweerd. Voor zover het voorts hun oppositie tegen
het functionalisme betreft, loopt hun kritiek grotendeels parallel aan die van het pluralisme.
Daarbij benadrukken zij echter sterk het autoritaire aspect van deze visie, het machtswoord
dat ermee gepaard gaat. Tegen het pluralisme brengen zij dat overigens ook in het geweer.
De zucht naar consensus achten zij daar net zo goed repressief. Uiteindelijk blijken noch
het integrationisme noch het pluralisme in die zin bevorderlijk voor de vrije creativiteit die
de ontwikkeling van nieuwe perspectieven in maatschappij en wetenschap, en in de organi-
satickunde in het bijzonder, nodig heeft. Verschil en dissensus zijn daarvoor belangrijker
dan de benauwde gerichtheid op eensgezindheid die hun tegenstrevers kenmerkt. Een ei-
gen visie op wat wetenschappelijke theorieén rationeel maakt en hoe ‘goede’ van ‘slechte’
wetenschap onderscheiden kan worden, hebben isolationisten in de organisatickunde in het
verlengde hiervan niet expliciet ontwikkeld. Eerder hebben zij zich ook hier tegen afgezet
en gesteld, dat de rationaliteitspretenties van het integrationisme en pluralisme zelf op de
keper beschouwd uiterst discutabel zijn. Daarbij hebben zij de inzet die Kuhn aan zijn in-
commensurabiliteitsthese had verbonden, namelijk om de rationaliteit van de wetenschap
middels dit begrip te redden, eigenlijk nooit duidelijk onderkend. Wel benadrukken zij, dat
paradigma’s vanwege hun uiteenlopende doelstellingen in feite ieder hun eigen weten-
schappelijke wegen gaan en claimen zij dat er ook geen rechtmatige argumenten zijn,
waarom dat niet zou kunnen of mogen. Vrijheid in de zin van zelfbeschikking en autono-
mie, dat wil zeggen als het recht om anders te zijn en nieuwe paden te betreden, voert in
hun visie de boventoon. De angst dat dit zou leiden tot ontwrichting en fragmentatie —of
het nu in de wetenschap, in organisaties of in de samenleving als geheel is— nemen zij
nauwelijks serieus. Tegelijk zien isolationisten met name vanuit hun later expliciet geadop-
teerde postmoderne inspiratie duidelijk in, hoe deze autonomie in feite steeds geworteld is
in de fundamentele recursiviteit en eigenmachtige geldigverklaring van de legitimatiepa-
tronen waarop verschillende organisatiekundige visies zijn gebaseerd. Enerzijds wordt dit
zelffunderende mechanisme gezien als belangrijke basis voor kritiek op het integrationis-
me en pluralisme, omdat zij dit effect in hun eigen rationaliteitsmodellen immers stelsel-
matig verhullen en miskennen. Daarbij verklaart het ook inhoudelijk, waarom organisatie-
processen in hun exclusieve en agonistische dynamiek wezenlijk onbeheersbaar zijn en
zich in weerwil van wat pluralisten en integrationisten willen geloven in hoge mate aan
onze sturende en discursief bemiddelende invloed onttrekken. Anderzijds verschaft het ook
de grondslag voor de mogelijkheid van de ontwikkeling van radicaal nieuwe visies op or-
ganiseren, zoals de voorvechters van het isolationisme die zelf steeds hebben voorstaan.
Gezien het uiteenlopende en contraire karakter van deze argumentatielijnen, valt inderdaad
moeilijk in te zien, hoe het pluralisme deze in zich zou kunnen verenigen zonder alsnog te
vervallen in de platte synthese en assimilatie van paradigma’s die isolationisten vooral
vrezen, of in de anarchistische fragmentatie waarvoor het integrationisme zo beducht is.
De tweeslachtigheid van het pluralisme schuilt hier vooral in de vraag hoe de ‘goede maat’
gehouden kan worden tussen het serieus nemen en toestaan van voorkomend verschil en
conflict zonder het op enigerlei wijze te bagatelliseren, minimaliseren of miskennen ener-
zijds en de bevordering en bewaking van een minimaal vereiste rationele consensus als
basis voor duurzame en vreedzame handelingscodrdinatie zonder te vervallen in repressie

129



Aporie en frustratie; de reconstructie van een debat

anderzijds. Met deze ultieme vraag naar een criterium staat zowel uit organisatiekundig als
historisch-politiek oogpunt waarlijk veel op het spel. Ze lijkt mij in algemene zin inder-
daad fundamenteel onbeslisbaar. En dat kan alleen maar betekenen, dat elk van de drie
antwoorden die er in het incommensurabiliteitsdebat in de organisatickunde op gegeven
zijn, hoe vicieus partijdig ze zich ook tot elkaar verhouden en hoe onverdraaglijk dat soms
ook is, recht van bestaan heeft.

5.5 Conclusie

In dit hoofdstuk heb ik de argumenten benoemd en ontrafeld op grond waarvan de para-
digmastrijd in de organisatickunde via het debat over paradigmatische in-
commensurabiliteit inhoudelijk is gevoerd. Die reconstructie moest voornamelijk beschrij-
vend blijven, omdat we bij de analyse van verschillende argumenten die in het debat zijn
ingebracht, niet bij voorbaat een bepaald concept van rationaliteit en wetenschap mochten
en konden veronderstellen om deze argumenten te beoordelen. De bepaling van wat iets
rationeel c.q. wetenschappelijk aanvaardbaar maakt of niet, maakt in het debat immers
wezenlijk mede onderdeel uit van het geschil tussen de onderhavige benaderingen van de
organisatiekunde.

Maar zelfs de identificatie van deze benaderingen is in dit hoofdstuk gebleken geen neutra-
le, paradigma-onafhankelijke onderneming te zijn. De inhoudelijke organisatie van het
organisatiekundig kennisveld zelf, zoals deze in de alternatieve paradigmamodellen van
Burrell en Morgan, Pfeffer en Astley en Van de Ven is vormgegeven, blijkt onderhuids al
geinspireerd door de motieven die in hun eigen paradigmatische posities de boventoon
voeren. Waar Pfeffer de tuin van de organisatiekunde primair wenst te ontdoen van allerlei
‘onkruid’ dat de bloei van de met veel moeite gekweekte functionalistische gewassen in de
organisatiekunde hindert, beschouwen Burrell en Morgan dit functionalisme juist zelf als
de plant die de neiging heeft alle andere gewassen in het vakgebied te overwoekeren en
verdringen. Om dat te voorkomen moeten in de tuin derhalve strikt van elkaar gescheiden
en beschermde biotopen ingericht worden die de ontwikkeling van nieuwe organisatiekun-
dige zaailingen moeten veiligstellen. Astley en Van de Ven geven daarentegen weer de
voorkeur aan een natuurlijke kruisbestuiving tussen verschillende organisatickundige op-
vattingen, waarbij zij in hun onderscheiding van benaderingen al bij voorbaat uitgaan van
hun symbiotische verhouding en ze de mogelijkheid van verdringing weinig serieus ne-
men.

Deze selectiviteit in de organisatie en benoeming van organisatickundige benaderingen
heeft een aantal opmerkelijke consequenties. Ten eerste leidt het tot de bizarre omstandig-
heid dat organisatiekundige theorieén afhankelijk van de gebruikte dimensies in het ene
model in hetzelfde paradigma gegroepeerd worden en bijgevolg niet incommensurabel
zouden zijn, terwijl ze in een ander model tot verschillende paradigma’s worden gerekend
en het dan wel zouden zijn. Maar ten tweede predisponeert elke gekozen ordening ook het
oordeel over de vraag of en in hoeverre paradigma’s in de organisatickunde als zodanig
wel of niet incommensurabel zijn. Zowel Pfeffer als Astley en Van de Ven kunnen op
grond van hun indelingen aannemelijk maken, dat het met die incommensurabiliteit alle-
maal wel meevalt. Maar dat was in hun gekozen ordeningen ook van meet af aan de bedoe-
ling. Pfeffers a priori gerichtheid op integratie bepaalt bij voorbaat wat in het organisatie-
kundig kennisveld wel of geen ‘onkruid’ is en wat bijgevolg meedogenloos uitgewied mag
worden dan wel gespaard moet blijven. Bij Astley en Van de Ven is de bevordering van

130



Aporie en frustratie; de reconstructie van een debat

dialoog en kruisbestuiving tussen benaderingen eveneens het normatieve uitgangspunt en
richtinggevende doel van hun indeling. Beide modellen beperken zich daartoe voorname-
lijk tot een inventaris van de mainstream van in de Verenigde Staten geaccepteerde en er-
kende organisatieopvattingen. Andersom heeft bij Burrell en Morgan het doel van emanci-
patie en innovatie de keuze van sterk oppositionele dimensies in de hand gewerkt. Daarbij
valt vooral op hoe strak en onwrikbaar zij het veld van de organisatiekunde moesten orde-
nen om de wederzijdse exclusiviteit van de door hun onderscheiden paradigma’s aanneme-
lijk te kunnen maken. Al met al blijkt zo in elk van deze ordeningen het oordeel over feite-
lijke gelijkenis en verschil en over de mogelijkheid van overbrugging of verzoening van
concurrerende organisatieopvattingen in hoge mate athankelijk van normatieve vooroorde-
len over de wenselijkheid ervan. Het mag in dit opzicht een kenmerkend voordeel van het
model van Burrell en Morgan genoemd worden, dat zij deze waardenoriéntaties in hun
paradigmamodel in ieder geval principieel zichtbaar en bespreekbaar hebben gemaakt, niet
in de laatste plaats omdat hierdoor de ingenomen standpunten over paradigmatische in-
commensurabiliteit ook min of meer direct gekoppeld kunnen worden aan de paradigmati-
sche uitgangsposities van de deelnemers aan het debat, waaruit hun vicieuze partijdigheid
blijkt.

In de drie posities van het integrationisme, het pluralisme en het isolationisme die in het
debat herkenbaar zijn, blijken vanuit deze proto-politicke waardeopvattingen vervolgens
voor elk van de betrokken partijen de meest dwingende argumenten in het verloop van het
debat eerder van praktisch ideologische dan van zuiver kennistheoretische of taalfilosofi-
sche aard te zijn. Hoewel in het debat veel en soms nogal verwarde aandacht is besteed aan
semantische kwesties rond de mogelijkheid van interparadigmatische vertaling en commu-
nicatie en men zich veel moeite getroost heeft de eigenlijke bedoelingen van Kuhn te ach-
terhalen en de implicaties daarvan te doorgronden, blijkt het langzaam voortschrijdend
inzicht op deze punten in de historische ontwikkeling van het debat nauwelijks invloed te
hebben gehad op de stellingnames van betrokkenen. Daarnaast lijken argumenten op deze
fronten uiteindelijk ook weinig bij te dragen aan de veel centralere kwestie hoe de rationa-
liteit van de organisatiekundige kennisontwikkeling kan worden gewaarborgd.

Zoals gezegd blijkt die kwestie in het debat gezien de ingebrachte argumenten vooral door
praktische overwegingen beslist te worden. Donaldson beroept zich hier als meest uitge-
sproken voorvechter van het integrationisme voornamelijk op het belang van de objectieve
en onafhankelijke empirische beslisbaarheid van paradigmatische verschillen voor de sta-
biliteit en structurele integriteit van het maatschappelijk systeem en het functioneren van
organisaties daarbinnen. Het pleidooi van Burrell en Morgan voor paradigmatische exclu-
siviteit in de organisatiekunde acht hij om die redenen destructief en moreel verwerpelijk.
De eenheid van de organisatickunde is volgens Donaldson instrumenteel van het hoogste
gewicht om de rationaliteit van intermenselijke samenwerkingsverbanden in organisaties
en de samenleving als geheel te waarborgen. Eenheid, functionele integriteit en technocra-
tische beheersbaarheid zijn in feite constitutief voor die rationaliteit, ze zijn de empirische
toetssteen voor wat ons denken en doen rationeel maakt. Uiteindelijk worden de begrippen
functionaliteit, rationaliteit en organisatie in deze visie zelfs in hoge mate synoniem en
coéxtensief; ze impliceren elkaar over en weer. Daarbij eisen ze de volgzaamheid en ge-
hoorzaamheid van ieder van ons, omdat ze zelf ook alleen maar weer gewaarborgd kunnen
zijn, wanneer ze in overeenstemming zijn met de orde van de fysieke natuur om ons heen.
Tegen dit eenheidsdenken hebben het pluralisme en het isolationisme beide indringend
bezwaar aangetekend. Die bezwaren lopen grotendeels parallel voor zover het de kennis-

131



Aporie en frustratie; de reconstructie van een debat

theoretische pretenties en de sociaal en politiek beknottende implicaties ervan betreft. Bei-
de benadrukken dat onze kennis ons geen directe en onbemiddelde toegang tot de werke-
lijkheid kan verschaffen, noch tot die van de natuur noch tot die van ons eigen samenleven.
Die verwachting is niet alleen kennistheoretisch overspannen, ze is ook politiek pervers,
zodra ze als grondslag genomen wordt voor de aanspraak in elk voorkomend geval objec-
tief te kunnen bepalen, of en in hoeverre verschil van mening nog praktisch produktief is
dan wel wanneer conflict disfunctioneel wordt en derhalve onderdrukt mag worden.

Het pluralisme, zoals dat door Reed en anderen verdedigd is, is in beginsel echter niet
minder dan het integrationisme wars van de schismatische risico’s die de ‘pa-
radigmamentaliteit’ in de organisatickunde met zich meevoert. De basis daarvoor wordt
algemeen gevonden in een Habermasiaans communicatief rationaliteitsmodel, waarin op
grond van dialoog en wederzijds begrip een onpartijdige en door argumenten gestuurde
bemiddeling tussen conflicterende opvattingen wordt voorgeschreven. Dit model bena-
drukt daarmee weliswaar dat onze kennis en de rationaliteit van organisatieprocessen
noodzakelijkerwijs sociaal geconstrueerd en discursief bemiddeld worden, waardoor men
veel toleranter kan staan tegenover het feitelijk bestaan van verschillende organisatiekun-
dige visies, maar als en voor zover deze in de praktijk van concrete organisaties met elkaar
in strijd zijn, moeten opponenten wel bereid zijn hun onenigheid oprecht en vreedzaam tot
een oplossing te brengen. De principi€le mogelijkheid daarvan is in de a priori grondregels
van de communicatie volgens deze rationaliteitsconceptie ook altijd verzekerd. In die zin
heeft het pluralisme zich dan ook steeds scherp teweer gesteld tegen de vermeende onmo-
gelijkheid van een dergelijke communicatieve verzoening die in de incommensurabiliteits-
these besloten zou liggen.

Voor het isolationisme is deze pretentie van het pluralisme echter grotendeels illusoir en
ten aanzien van de incommensurabiliteit van paradigma’s onterecht. Het gaat er niet om,
dat vertegenwoordigers van verschillende paradigma’s niet zouden kunnen (of in de regel
zelfs willen) communiceren met hun intellectuele opponenten. Waar zij zich vooral tegen
verzetten is de voorstelling van het pluralisme, dat de strijd tussen conflicterende visies
altijd eerlijk beslist kan en moet worden. Het gaat hier vooral om de inzet, waarmee enige
discussie gevoerd wordt en de criteria waaraan voor een rationele gedachtenwisseling moet
worden voldaan. Voor isolationisten is daarin de autonomie van paradigma’s essentieel en
bestrijden zij de eigenmachtig tot universele geldigheid verheven rationaliteitsmaatstaven
van zowel het integrationisme als het pluralisme. Paradigma’s mogen en kunnen alleen
rechtmatig beoordeeld worden in de taal en naar de maatstaven die zij zichzelf hebben op-
gelegd.

Op deze manier blijken de deelnemers aan het incommensurabiliteitsdebat fundamenteel
verschillende en in hun geldingsdrang onverzoenlijke argumentatielijnen voor en tegen de
incommensurabiliteit van paradigma’s te volgen die in hun onderlinge verhouding maar
vooral ook binnen een interpretatief pluralisme de wezenlijk onbeslisbare vraag, hoe de
‘goede maat’ gehouden kan worden tussen het tolereren van diversiteit en de noodzaak van
een minimale eensgezindheid in de wetenschap, in organisaties en in de samenleving als
geheel indringend voelbaar maakt.

132



HOOFDSTUK 6
DE ORGANISATIE VAN INTERPARADIGMATISCHE
TOLERANTIE

6.1  Inleiding

In dit hoofdstuk komt het tweede niveau aan de orde, waarop incommensurabiliteit een
fundamenteel organisatieprobleem vormt. De vicieuze partijdigheid in de verhouding tus-
sen paradigma’s dwarsboomt een oppervlakkige integratie en verzoening ervan immers
nogal radicaal. Hun disparate lexicale structuren en waardeoriéntaties leiden niet alleen in
de dialoog tussen organisatickundigen van verschillende gezindte tot soms onverkwikke-
lijke taferelen, ze leveren ook aanmerkelijk verschillende resultaten op in de analyse van
concrete organisatieverschijnselen. In die zin benoemde Scherer incommensurabiliteit,
zoals ik in het eerste hoofdstuk van deze studie al aanhaalde, ook als een belangwekkend
praktisch probleem. Dat roept vervolgens de indringende vraag op, hoe we dan met het
gegeven van deze diversiteit in de organisatickunde als wetenschap om moeten gaan. In-
commensurabiliteit manifesteert zich op dit niveau niet als slechts een inhoudelijk pro-
bleem van de onderlinge plaatsbepaling van organisatickundige theorieén, maar vooral als
een praktisch probleem van het management van deze diversiteit in de organisatickunde als
discipline en als beroepspraktijk. Ik zal me in dit hoofdstuk vooral beperken tot de vraag
hoe een zekere pluralistische tolerantie in de organisatickunde zelf georganiseerd kan wor-
den, al strekt de relevantie van dit organisatieprobleem zich mijns inziens in wezen ook uit
tot het management van diversiteit binnen en tussen organisaties in het algemeen.

Vooral pluralisten hebben, voor zover het de organisatie van de onderzoekspraktijk in de
organisatiekunde zelf betreft, constructieve voorstellen gedaan om de aantrekkelijke ken-
merken van diverse paradigma’s te combineren in een aantal vormen van multiparadigma-
tisch onderzoek zonder hun verschil daarbij teniet te doen. Verschillende paradigma’s zou-
den dan naast en in aanvulling op elkaar gebruikt kunnen worden, zodat hun diversiteit kan
worden benut om een vollediger inzicht in organisatieverschijnselen mogelijk te maken
dan met elk van die paradigma’s afzonderlijk ten gevolge van hun onvermijdelijk verte-
kend perspectief op organisaties mogelijk is. Deze mogelijkheid biedt in beginsel twee
belangrijke voordelen. Ten eerste wordt daardoor een overkoepelend inzicht in organisatie-
verschijnselen in het vooruitzicht gesteld, waarmee organisaties in de praktijk van het
maatschappelijk verkeer natuurlijk ook in hoge mate gediend zouden zijn, als dit bredere
inzicht ook in eenduidige oplossingen van aldaar onderkende problemen kan worden door-
vertaald. Ten tweede belooft de mogelijkheid van multiparadigmatisch onderzoek binnen
de organisatiekunde zelf bovendien een legitieme zij het beperkte plaats onder de zon te
bieden aan elk van de paradigma’s die in dergelijk onderzoek productief kunnen worden
ingezet en kan ze daardoor de competentiestrijd tussen andersdenkenden in het vakgebied
belangrijk helpen verzachten. Zowel inhoudelijk als praktisch gezien blijken deze beloften
echter nog niet zo gemakkelijk waar te maken. De diverse voorstellen die in deze richting
zijn gedaan, lijken de problemen in de verhouding tussen incommensurabele paradigma’s
in de context van multiparadigmatisch onderzoek meestal eerder te omzeilen of te minima-
liseren dan daadwerkelijk op te lossen. Dat maakt hun praktische waarde en betrouwbaar-
heid voor organisaties in het algemeen mijns inziens op zijn zachtst gezegd discutabel,

133



De organisatie van interparadigmatische tolerantie

hoewel dat niet voor alle voorgestelde vormen van dergelijk onderzoek in gelijke mate
geldt (6.2).

Een en ander blijkt ook wel, wanneer we de blik richten op de wijze waarop men gedacht
heeft de bestaande paradigmatische diversiteit in de organisatiekunde zelf te moeten mana-
gen. Hier manifesteert zich de moeizame relatie tussen aanhangers van verschillende para-
digma’s pregnant. In een stoutmoedige poging om de daad bij het woord te voegen heeft
Pfeffer vanuit integrationistische hoek met zijn controversi€le voorstel de heersende frag-
mentatie in de organisatickunde krachtig te bestrijden weliswaar allerwegen verontwaar-
digde en soms bijzonder eloquent verwoorde kritieck geoogst, maar het pluralistische
‘kamp’ tegelijk gewezen op de noodzaak om naast politiek correcte woorden ook concrete
organisatorische handvatten te bieden om in de organisatickunde als discipline de veelheid
van benaderingswijzen op een adequate manier te managen en in stand te houden. Ener-
zijds steekt hier een laissez-faire benadering die de proliferatic van paradigma’s overlaat
aan ‘de vrije markt’ voor organisatiekundige inzichten, de kop in het zand voor de asym-
metrische machtsverhoudingen die de toegang tot hulpbronnen in de academische wereld
bepalen. Anderzijds lijkt de gerichtheid op voortgaande dialoog en vreedzame coéxistentie
die pluralisten hier vaak belijden, weinig realistisch voor zover dit de ernst en hardnekkig-
heid van bestaande verschillen stelselmatig onderschat. Wanneer men die verschillen wel
serieus neemt, wordt onder pluralisten de roep om consensus vervolgens vaak even sterk
als bij integrationisten zoals Pfeffer en Donaldson het geval is, en zou men de bestaande
paradigmamentaliteit zelfs het liefst volledig afschaffen (6.3).

Die verschillen liggen, zoals ik al eerder aangaf, met name op ideologisch vlak en betref-
fen dan vooral de fundamentele houdingen ten aanzien van de betekenis en waarde van
eenheid en diversiteit in organisaties en menselijke samenlevingsverbanden. De schetsma-
tige uitwerking van deze protopoliticke grondhoudingen ten aanzien van het management
van verschil in organisaties toont naast een aantal kenmerkende krachten ook opvallende
gevaren of risico’s waaraan het integrationisme, het pluralisme en het isolationisme bloot-
staan. Voor het pluralisme in het bijzonder blijkt het grondbeginsel van wederzijdse erken-
ning en tolerantie, zonder adequate organisatorische inbedding, hier gemakkelijk om te
kunnen slaan in een mate van onverschilligheid die in de praktijk uit oogpunt van kennis-
ontwikkeling eerder contraproductief dreigt te zijn dan te kunnen bijdragen aan een sta-
biele en duurzame pluriformiteit van het vakgebied (6.4).

Uitgaande van de wenselijkheid van de verankering van een duurzame pluriformiteit bin-
nen de organisatickunde waarbinnen het verschil tussen paradigma’s serieus genomen
wordt en de noodzaak om daartoe organisatorisch tegenwicht te bieden aan het risico van
indifferentie wordt erkend, ga ik tot slot te rade bij Lijpharts beroemde analyse van de pa-
cificatiedemocratie in Nederland. Hoewel dat in een tijd waarin het poldermodel (als ge-
deeltelijke voortzetting van dit pacificatiemodel) in een ernstige legitimiteitscrisis verkeert
niet voor de hand lijkt te liggen en Lijpharts analyse ook recent aan serieuze kritiek is on-
derworpen,wo meen ik aan de grondgedachte ervan wel een aantal treffende inzichten te
kunnen ontlenen die in hoge mate parallel lopen met de eerder besproken sociaal-histori-
sche inzichten van Kuhn en Biagioli over de dynamiek van het wetenschapsbedrijf en bin-
nen een ‘verzuilde’ wetenschappelijke gemeenschap als de organisatiekunde aanknopings-
punten kunnen bieden voor de organisatie van een stabiel pluralisme, waarin verschillende

300 Hoogenboom (1996)

134



De organisatie van interparadigmatische tolerantie

paradigma’s zich naast en in relatief isolement van elkaar optimaal kunnen ontwikkelen.
Binnen een dergelijk pluralisme zal de nadruk echter minder op interparadigmatische
communicatie en verzoening liggen dan sommige pluralisten wellicht wenselijk achten en
kruipt het model wat dat aangaat dichter tegen een isolationistische organisatiepolitiek aan.
Daarin zal het echter wel beter recht kunnen doen aan de diepgaande verschillen die het or-
ganisatiekundige kennisveld karakteriseren (6.5).

6.2  Multiparadigmatisch onderzoek

De gedachte om verschillende paradigma’s in empirisch organisatieonderzoek naast en in
aanvulling op elkaar te gebruiken is al in een vroeg stadium van het incommensurabili-
teitsdebat naar voren gebracht als mogelijkheid om aan de onaangenaamste consequenties
van Burrell en Morgans exclusiviteitsthese te ontsnappen. Hassards verslag van een derge-
lijk onderzoek naar arbeidsverhoudingen bij de British Fire Service, zoals hij dat in het
begin van de jaren tachtig uitvoerde, is waarschijnlijk het meest bekend.**! Het algemene
idee achter dergelijk onderzoek is, dat verschillende paradigma’s hierdoor misschien niet
tot verzoening gebracht of in een overkoepelende synthese verenigd kunnen worden, maar
in ieder geval wel in aanvulling op elkaar binnen één en dezelfde organisatie tot een rijker
inzicht kunnen leiden, dat meer is dan de som der delen. Middels deze complementaire
strategie zou in ieder geval het door Burrell en Morgan bepleite isolationisme grotendeels
ontkracht worden en kan een geest van pluralisme bevorderd worden, die tot een grotere
democratie in organisaticonderzoek leidt.””> Hoe onnodig dat vanuit het gezichtspunt van
Kuhns opvatting ook is, zou het succes van multiparadigmatische onderzoeksbenaderingen
bovendien als bewijs voor de mogelijkheid van interparadigmatische communicatie kun-
nen gelden.

De multiparadigmatische onderzoeksbenadering is in de organisatickunde sindsdien een
populaire manier geworden om de these van paradigmatische incommensurabiliteit te be-
strijden. Ook Schultz en Hatch wijzen incommensurabiliteit in hun studie zonder veel om-
haal simpelweg af.** Toch wordt een multiparadigmatische benadering in de praktijk van
organisatieonderzoek uit oogpunt van efficiency nog niet zo vaak of slechts in een beperkte
paradigmatische context gevolgd. De kosten en doorlooptijd van dergelijk onderzoek,
waarin bijvoorbeeld alle vier de paradigma’s van Burrell en Morgan worden benut, kunnen
immers veel hoger oplopen dan bij monoparadigmatisch onderzoek het geval is. Wanneer
de onderzochte organisatie bovendien opdrachtgever en (mede) financier van het onder-
zoek is en daaraan de wens van praktisch bruikbare resultaten verbindt, kan de onderhan-
deling van een multiparadigmatische onderzoeksopdracht, zoals Hassard heeft geconsta-
teerd, bovendien bepaald problematisch blijken.***

3% Hassard (1991)

302 ibid. 296

39 Schultz en Hatch (1996: 529)

39 Hassard (1991: 295)

135



De organisatie van interparadigmatische tolerantie

In 1996 hebben Schultz en Hatch de verschillende vormen die multiparadigmatisch onder-
zoek in principe kan aannemen, op een overzichtelijke manier naast elkaar gezet (zie
schema).

NADRUK IN PARADIGMAVERHOUDING LIGT OP

overeenkomst tegenstelling

)
S
= £ SEQUENTIEEL PARALLEL
3 g (aanvulling) (scheiding)
= E
3
R
5
a
S )
= =
g g OVERBRUGGING WISSELWERKING
% E (gelijkenis) (spanning)
s &

Figuur 6: Strategieén van multiparadigmatisch onderzoek

Benaderingen van multiparadigmatisch onderzoek kunnen in de eerste plaats on-
derscheiden worden naar de visie die zij op de grenzen tussen paradigma’s hanteren. Deze
kunnen in navolging van Burrell en Morgan als ondoordringbaar beschouwd worden of
toch als min of meer permeabel, waardoor er enig conceptueel grensverkeer tussen moge-
lijk is. Daarnaast benadrukken sommige methoden van multiparadigmatisch onderzoek
eerder de overeenkomsten of conceptuele verbindingen tussen gebruikte paradigma’s, ter-
wijl andere meer gericht zijn op het uitbuiten van de verschillen of tegenstellingen ertus-
sen. Binnen dit raamwerk onderscheiden Schultz en Hatch vervolgens vier strategieén van
multiparadigmatische kruisbestuiving: sequentieel, parallel, overbrugging en wisselwer-
king.

In de sequentiéle strategie worden paradigma’s na elkaar toegepast, waardoor de grenzen
tussen paradigma’s in tact blijven. Eerder gebruikte paradigma’s zijn er vooral op gericht
latere inhoudelijk te informeren en aan te vullen om lacunes te voorkomen c.q. op te vullen
die bij monoparadigmatisch onderzoek naar verwachting zouden kunnen ontstaan. In die
zin wordt vooral gezocht naar productieve verbindingen tussen verschillende beschou-
wingswijzen die tot een eenduidig en geintegreerd beeld van de onderzochte verschijnselen
leiden. Lee bepleit op deze manier bijvoorbeeld het gebruik van een interpretatieve bena-
dering om in een empirisch onderzoeksveld de intersubjectief gedeelde zingevingsproces-

395 haar Schultz en Hatch (1996: 533-34)

136



De organisatie van interparadigmatische tolerantie

sen en belevingen van mensen eerst in kaart te brengen en aan de hand daarvan naar de-
ductief-nomologisch model toetsbare hypotheses op te stellen, die tegelijk minder kans
lopen vertekend te worden door de eigen contextbepaalde vooroordelen van de onderzoe-
ker en toch streng empirisch gevalideerd kunnen worden.*”® Hoewel Lee noch Schultz en
Hatch er expliciet naar verwijzen, is deze strategie natuurlijk al bekend sinds Weber de
relevantie van sociaal-wetenschappelijk onderzoek zocht te versterken en tegelijk de waar-
deringsvrijheid van de onderzoeker te bewaken door verstehende methoden in te zetten
voorafgaand aan en in combinatic met causaal-verklarend onderzoek. Schultz en Hatch
onderkennen wel de mogelijkheid de volgorde van gebruikte paradigma’s te variéren.
Daarbij zal de verhouding tussen paradigma’s overigens lineair en ongelijkwaardig zijn.
Eerdere paradigma’s informeren latere eenzijdig, waarbij de laatste ook veelal ‘het laatste
woord’ heeft.
Schultz en Hatch voeren Hassard als belangrijkste voorbeeld van een parallelle strategie
op. Ook hier wordt de scheiding tussen paradigma’s in stand gehouden door ze na elkaar te
gebruiken, zij het dat hun verhouding in beginsel gelijkwaardig is. Hassard is echter eerder
gericht op een vergelijking van de verschillen in inzicht die diverse paradigma’s binnen
hetzelfde empirische onderzoeksveld opleveren dan op hun overeenkomsten. Daarbij is hij
overigens bijzonder oprecht over de problemen die zich bij de uitvoering van zijn multipa-
radigmatisch onderzoek naar arbeidsverhoudingen bij de British Fire Service hebben voor-
gedaan. Ten eerste realiseerde hij zich al bij het ontwerp van het onderzoek, dat de speci-
fieke inhoudelijke en praktische uitgangspunten van paradigma’s initi€le (in alledaagse
termen geformuleerde) probleemidentificaties niet onaangetast zullen laten. Binnen som-
mige paradigma’s zijn, zoals Kuhn ook al benadrukte, bepaalde concrete vraagstellingen
simpelweg niet legitiem. Hassard stelt:
“An initial difficulty concerned problem definition. Whereas a particular research problem may be
considered legitimate for one paradigm community, this may not be so for another. This invoked
the epistemological debate about whether it is possible to translate the meaning of one technical
language into that of another [...]” 307

Dit bracht Hassard ertoe, hoewel dat een directe vergelijking van resultaten onmogelijk
zou maken, om op het gebied van arbeidsverhoudingen per paradigma een ander specifiek
thema (arbeidsmotivatie, taakroutines, management training en CAO-conflicten) te kiezen,
waarvan binnen de gebruikte paradigma’s van Burrell en Morgan al eerdere voorbeelden
beschikbaar waren. In het verlengde hiervan suggereert Hassard aan het slot van zijn be-
schouwing overigens een soort paradigmatische compartimentering, waarin sommige soor-
ten organisatieproblemen min of meer prioritair aan sommige paradigma’s worden toege-
wezen.

“[...] an issue of more general concern is whether a paradigm is ideally suited to the analysis

of a particular topic or whether it can assess any topic. [...] one may suggest that, in practice,

the solution will lie in developing a typology or contingency model which specifies appropri-

ate combinations of topics, methods and paradigms. The research described here supports

such a proposal [and suggests] it is wrong to assert that any paradigm can or should be used

to assess any issue. This argument should be discounted on empirical grounds, because we

3% Lee (1991)
307
Hassard (1991: 279)

137



De organisatie van interparadigmatische tolerantie

cannot address certain topics from certain paradigms, and on methodological ones, because it
C e 308
draws us towards the black hole of pure relativism.

Deze argumenten lijken mij echter grotendeels uit de lucht gegrepen. Er is geen enkele
reden om te veronderstellen, dat een marxist vanuit radicaal humanistisch perspectief bij-
voorbeeld geen onderzoek zou kunnen doen naar de motivatie van werknemers in een or-
ganisatie of dat dit paradigmatisch kader voor een dergelijk onderwerp categorisch ‘onge-
schikt’ zou zijn. Ongetwijfeld zou een marxist of een postmodern onderzoeker met derge-
lijk onderzoek andere doelen willen bereiken dan een willekeurige functionalistische ma-
nager graag zou zien, en hij zou naar alle waarschijnlijkheid de kernproblemen in zijn on-
derzoek ook anders willen conceptualiseren of andere methoden van onderzoek gebruiken.
Maar er lijkt op voorhand geen enkele reden om te zeggen, dat zijn onderzoek daardoor
principieel onmogelijk of wetenschappelijk dan wel praktisch minderwaardig zou zijn.
Ook het argument dat dergelijk onderzoek historisch gezien veel vaker vanuit functionalis-
tisch perspectief is ondernomen zegt in dit opzicht niet veel. Als laatste is de verwijzing
naar de dreiging van relativisme in dit kader in feite een dooddoener. Voor zover het Has-
sard er immers om te doen was tot een gedegen interparadigmatische vergelijking van on-
derzoeksresultaten naar dezelfde problemen te komen en hij daar eigenlijk alleen om zui-
ver pragmatische, door beperkingen van tijd, middelen en steun van bij het onderzoek be-
trokken stakeholders ingegeven redenen van heeft afgezien, verklaart dit argument Has-
sards oorspronkelijke bedoeling achteraf eigenlijk tot een a priori zinloze onderneming.
Een ander probleem dat Hassard bij zijn onderzoek ontmoette, betrof de onderzoek-
sethische kwestie, hoe om te gaan met mogelijke bezwaren van de gastorganisatie tegen
specifieke paradigmatische benaderingen c.q. vraagstellingen. Hassard heeft er naar eigen
zeggen zelfs van af gezien zijn opdrachtgever volledig te informeren over zijn bedoelin-
gen, wat inderdaad als een moreel gezien weinig fraaie oplossing voor het verkrijgen van
de medewerking van de gastorganisatie in zijn onderzoek bestempeld moet worden. Voorts
speelde de hierboven al aangeduide pragmatische kwestie van de haalbaarheid van wat
eigenlijk vier separate onderzoeken waren geworden, binnen de beperkte tijd die daarvoor
stond en het beslag dat daarmee gelegd werd op de onderzochte organisatie en haar mede-
werkers. Als laatste onderkent Hassard ook nog het probleem van de volgorde, waarin pa-
radigma’s worden toegepast. Daarbij stelt hij achteraf, dat de interpretatieve studie naar
taakroutines, in dezelfde zin als bij Lee hierboven werd gesuggereerd, belangrijke informa-
tie had kunnen leveren voor het eerder uitgevoerd functionalistisch onderzoek naar ar-
beidsmotivatie. Ondanks deze problemen acht Hassard de mogelijke vruchten van multipa-
radigmatisch onderzoek echter nog steeds belangwekkend.

In tegenstelling tot de sequenti€le en parallelle benadering van multiparadigmatisch onder-
zoek gaat een overbruggingsstrategie ervan uit dat tussen paradigma’s bepaalde over-
gangszones bestaan die een zekere mate van conceptuele bemiddeling toestaan, waardoor
paradigma’s met elkaar kunnen worden verbonden. Schultz en Hatch wijzen hier met name
op de studie van Gioia en Pitré die hiervoor het programma hebben uitgewerkt.*”® Deze
strategie is daarmee volgens Schultz en Hatch evenals de sequentiéle benadering primair
gericht op het vinden van gelijkenissen tussen paradigma’s als basis voor de ontwikkeling

38 ibid. 296

3% Gioia en Pitré (1990)

138



De organisatie van interparadigmatische tolerantie

van overkoepelende metaparadigmatische theorieén. Wederom wordt Giddens’ werk als
voorbeeld hiervan aangehaald. Volgens Gioia en Pitré zelf zullen dergelijke me-
tatheoretische bruggenhoofden echter altijd min of meer schatplichtig blijven aan één pre-
ferent paradigma, van waaruit de bruggen als het ware worden geslagen.’'® Daarmee er-
kennen zij dat ook deze constructen nooit helemaal onpartijdig zijn ten aanzien van de on-
derliggende paradigma’s. Wel kan door inzichten uit andere paradigma’s te verdisconteren
de eigen intraparadigmatische theorieontwikkeling verrijkt worden op een manier die an-
ders niet mogelijk zou zijn. Met betrekking tot het structuurbegrip, dat in de organisatie-
kunde binnen verschillende paradigma’s vaak heel verschillend wordt ingevuld, constate-
ren zij zo bijvoorbeeld, dat:
“True to their assumptions, interpretive theorists [...] can recognize that organization mem-
bers treat the result of their ongoing structuring process as an external, objective reality.
Similarly, [...] functionalists can treat the emerged structure in a comparable fashion as an
historical artefact of structuring processes, emphasizing the reification of the emerged struc-
ture as a given, to be studied objectively.” 3

Daarmee verlaten onderzoekers echter niet de doelen, uitgangspunten, methodologische
richtlijnen en tot op zekere hoogte zelfs het vocabulaire van het paradigma, van waaruit
men begint, en zullen paradigma’s in die zin hun autonomie niet prijsgeven en volledig
geintegreerd kunnen worden.

Als laatste voeren Schultz en Hatch zelf een strategie van wisselwerking op, waarbij on-
derzoekers door regelmatig van perspectief te wisselen de spanning tussen gebruikte para-
digma’s maximaal in stand houden. Overeenkomsten en verschillen worden in deze bena-
dering voortdurend opgezocht en tegenover elkaar op hun implicaties onderzocht. Als be-
langrijkste voordeel hiervan zien zij het feit dat deze benadering niet uitgaat van een ‘of —
of” mentaliteit in het gebruik van paradigma’s zoals met name bij de parallelle strategie het
geval zou zijn, terwijl de verschillen tussen paradigma’s toch niet worden veronachtzaamd,
wat zij (overigens niet geheel terecht) met name bij Gioia en Pitré zien gebeuren. Door de
spanning tussen contrasten en overeenkomsten voortdurend te benadrukken krijgt onder-
zoek wel een paradoxaal karakter, wat Schultz en Hatch niet zozeer als een op te lossen
probleem zien, maar als een welkome manier om de interdependentie tussen paradigma’s
ingedachtig te houden en de polariserende denkwijze te vermijden die zij met incommen-
surabiliteit associéren.’'?

Wanneer we deze multiparadigmatische onderzoeksvormen overzien, blijkt dat ze vaak
ofwel het incommensurabiliteitsprobleem zoals dat zich in concreto in empirisch onder-
zoek manifesteert miskennen, ofwel weinig concreets te bieden hebben om er aan te ont-
snappen. Op conceptueel niveau onderkennen zowel Hassard als Gioia en Pitré weliswaar
de mate van semantische dispariteit die tussen paradigma’s in de structuur en het gebruik
van begrippenkaders en de formulering van onderzoeksvragen bestaat, maar ontwijkt met
name Hassard dat probleem door dan maar vier verschillende thema’s te onderzoeken,
terwijl Gioia en Pitr¢ in feite toegeven dat, waar het er op aan komt, de partijdigheid tussen
paradigma’s op metaniveau niet opgeheven kan worden. Daarmee laten zij het probleem

310 ibid. 596-7
3 oc cit.

312 Schultz en Hatch (1996: 544)

139



De organisatie van interparadigmatische tolerantie

eigenlijk in hoge mate links liggen en sluiten zij er min of meer bewust de ogen voor. Lee
en ook Schultz en Hatch gaan niet eens inhoudelijk op deze problematiek in.

Maar praktisch gezien heeft men zo mogelijk nog minder te bieden. Het ligt immers sterk
voor de hand, dat verschillende paradigma’s vanwege hun uiteenlopende lexica en achter-
liggende waarden via de daaruit voortvloeiende probleempercepties en methodologische
benaderingen in hetzelfde onderzoeksveld niet alleen tot heel verschillende diagnoses zul-
len leiden, maar vooral ook volkomen onverenigbare beleidsimplicaties zouden genereren.
Vooral de incommensurabiliteit van waarden die achter paradigma’s schuil gaat, maakt het
zeer onwaarschijnlijk dat verschillende paradigma’s met betrekking tot hetzelfde pro-
bleemveld tot eensluidende aanbevelingen aan een opdrachtgever van onderzoek zouden
voeren. Het is vooral op dit punt, dat het bejubelen van paradoxale onderzoeksbevindingen
door Schultz en Hatch misschien wel een spannend academisch spel kan opleveren, maar
de gemiddelde manager met een ‘responsibility to act’ praktisch gezien weinig houvast zal
bieden bij het nemen van zijn beslissingen. Ook Hassard besteedt aan dit probleem nauwe-
lijks gerichte aandacht, als het om de vruchten van multiparadigmatisch onderzoek gaat.
Aan deze praktische verantwoordelijkheid lijkt binnen multiparadigmatisch onderzoek
eigenlijk alleen tegemoet gekomen te kunnen worden, als aan één van de gebruikte para-
digma’s een duidelijk primaat wordt toegekend, waaraan de andere vervolgens in toeleve-
rende zin ondergeschikt worden verklaard om zo tot een meer genuanceerd oordeel te kun-
nen komen. Maar dan is de incommensurabiliteit van paradigma’s in feite niet teniet ge-
daan, maar op het niveau van de in het geding zijnde conceptuele structuren en onderlig-
gende waarden eerder bevestigd. We hebben dan immers (min of meer impliciet) een hié-
rarchische ordening van waarden aangebracht, waar deze via de betrokken paradigma’s
eigenlijk met elkaar om voorrang strijden.

In dit opzicht is Hassards voorstel om de toepasselijkheid van paradigma’s te beperken tot
bepaalde probleemcontexten en in die zin situatieafthankelijk te maken illustratief. Op het
gevaar af, dat hij daarmee bij een voldoende gedetailleerde verkaveling van probleemcon-
texten voor elk concreet onderzoek de noodzaak van een multiparadigmatische benadering
eigenlijk volkomen overbodig maakt, is de vraag echter, of en hoe hier iiberhaupt een ob-
jectieve of paradigmaneutrale typologie van probleemsituaties zou kunnen worden gefabri-
ceerd op grond waarvan een algemeen geaccepteerde toewijzing van paradigma’s kan
worden gerealiseerd. Hoe kunnen we situaties zo categoriseren of aan algemene criteria
binden, dat we kunnen zeggen: in situaties a;, a,, ..., a, past paradigma 4, voor de situaties
by, b, ..., b, hebben we paradigma B nodig etc., en op die manier hopen dat we paradig-
matische grensgeschillen zouden kunnen voorkomen of zelfs maar tot een aanvaardbaar
niveau zouden kunnen terugdringen? Wie zou bijvoorbeeld bij de British Fire Service naar
de daar aangetroffen situatie paradigmaonafhankelijk kunnen bepalen, of daar eigenlijk van
een motivatieprobleem, een sluimerend CAO-conflict, een management development
vraagstuk of een probleem rond de zin van routinewerk sprake is en op grond daarvan be-
slissen welk conceptueel kader bijgevolg het meest geschikt is om dat te onderzoeken? Dat
kan niet op grond van objectieve feitelijke kenmerken van de situatie bepaald worden,
maar vereist een inschatting van de relevantie van die kenmerken. Noch kunnen we ervan
uitgaan dat de inschatting van direct betrokkenen hier uitsluitsel kan geven, alsof deze in
hun probleempercepties niet door een min of meer stilzwijgende en door hun situationele
belangen of andere contextfactoren bepaalde paradigmatische vooringenomenheid gehin-
derd zouden kunnen worden. Op grond waarvan zouden we mogen hopen hierover interpa-
radigmatische consensus te bereiken?

140



De organisatie van interparadigmatische tolerantie

In feite manifesteert zich hier het probleem van het criterium zowel in zijn praktische als in
zijn inhoudelijke hoedanigheid op indringende wijze en toont het gegeven, dat Hassard
zich ondanks zijn pluralistische grondhouding om te beginnen op deze tactick van pro-
bleemverkaveling beroept de klaarblijkelijke moeite die hij evenals andere pluralisten met
het incommensurabiliteitsprobleem heeft, omdat het de organisatickunde onvermijdelijk
trekt in de richting van wat Hassard met enige angst ‘het zwarte gat van het zuivere relati-
visme’ noemde. Als incommensurabiliteit op deze wijze leidt tot fundamenteel en onbe-
slisbaar conflict, blijken pluralisten toch ook nog sterk geneigd de verantwoordelijkheid
voor de juistheid van bepaalde probleempercepties buiten zichzelf op een vermeend ob-
jectieve werkelijkheid af te schuiven. Inderdaad schijnt hier het in het voorgaande hoofd-
stuk aangehaalde vermoeden van Lyotard van toepassing, dat de angst en de afschuw voor
incommensurabiliteit, omgedoopt tot een onaanvaardbare ‘vernietiging van het sociaal
verband’, steeds weer de roep om een goed geregelde eenheid aanwakkert.

6.3  Who’s afraid of incommensurability?

De kans op een overkoepelende consensus, een algemeen gedeelde opvatting over de op-
timale aanpak van organisatiekundig onderzoek, wordt door voorgestelde vormen van mul-
tiparadigmatisch onderzoek dus niet veel groter. Incommensurabiliteit, het geschil tussen
paradigmatische benaderingen van organisatieverschijnselen en -problemen, wordt er niet
door ‘opgeheven’, zelfs niet verzacht. Maar waarom zouden we dat eigenlijk moeten wil-
len? Wie of wat is er eigenlijk mee gediend? Czarniawska constateert in een afsluitend
commentaar bij het themanummer van het tijdschrift Organization over incommensurabili-
teit dat:

“... there are much more serious dangers in life than dissonance in organization theory. Cros-

sing the street every day is one such instance.” 313

Volgens Czarniawska kunnen we in de organisatickunde best leven met paradigmatische
onenigheid en op zichzelf beschouwd lijkt dat ook wel zo. In ieder geval zitten managers
er volgens haar helemaal niet op te wachten, dat de organisatickunde haar conflicten bij-
legt. Als de kwaliteit van hun beslissingen daarvan afhankelijk zou zijn, zouden ze hun
posities in feite onwaardig zijn. Zolang de wetenschap hun maar een keur van bruikbare
concepten, maatstaven en instrumenten levert, kunnen ze zelf wel uitmaken welke daarvan
ze op enig moment willen gebruiken en hoe ze dat doen.*'* En organisatickundigen zelf
zullen een bepaalde mate van dissensus in het algemeen ook best kunnen verdragen en
zelfs toejuichen. Het wetenschappelijke leven zou daarzonder immers maar een saaie, wei-
nig sprankelende onderneming worden. Het geeft ons iets om over te praten en zolang we
daarbij maar het idee — ‘de illusie’, noemt Czarniawska het — hebben dat we elkaar kunnen
begrijpen, is er niets aan de hand. De speurtocht naar commensurabiliteit, naar een over-
koepelend metatheoretisch referentiekader, ‘de’ volmaakte taal of ‘het’ universele organi-
satiekundige Woordenboek is volgens haar eigenlijk een (typisch masculiene) speurtocht
naar macht, niet naar begrip.*"”

313 Czarniawska (1998: 274)
M ibid. 275
1 ibid. 273

141



De organisatie van interparadigmatische tolerantie

Voor haar analyse ontvangt zij warme bijval van Weick die zich met nauwelijks verhulde
zelfgenoegzaamheid ook verbaasd toont over de destabilisering en turbulentie die het in-
commensurabiliteitsdebat in de organisatiekunde heeft veroorzaakt. De organisatiekunde,
blijkbaar verwikkeld in een ware identiteitscrisis, kijkt daardoor al ruim tien jaar meer naar
binnen dan naar buiten.
“Thus, we find people more preoccupied with intellectual fashions, reflexivity, and paradigm
proliferastlig)n than with anomalous data, compelling exemplars, or enhancements of method-
ology.”

Weick vindt dan ook dat het tijd wordt de ‘zware bepakking’ van de paradigmatische oor-
logsretoriek af te leggen, weer eens gewoon aan het wetenschappelijk organisatiekundige
werk te gaan en zich daarin met oprechte aandacht en empathie van elkaars empirische
bevindingen en theoretische constructen op de hoogte te stellen. Maar Weick noch Czar-
niawska verklaren de verontrusting die de notie van incommensurabiliteit in de organisa-
tiekunde heeft opgewekt; in feite wijzen ze die simpelweg en nogal neerbuigend als over-
bodig af zonder inhoudelijk in te gaan op de argumenten waarin die verontrusting zijn ex-
pressie heeft gevonden.

Voor Pfeffer gaat het hier om niet minder dan de verantwoordelijkheid voor de ontwikke-
ling en vooruitgang van het vakgebied in zijn geheel. Pfeffer vat dit vooral op als een ma-
nagementprobleem middels de vraag, in welke mate consensus over paradigmatische uit-
gangspunten en de adoptie van één paradigma in een discipline de doelmatigheid van haar
ontwikkeling op lange termijn bevordert.’'’ De mate van eensgezindheid in een vakgebied
blijkt nu volgens Pfeffer in een empirische vergelijking van verschillende disciplines signi-
ficant samen te hangen met een aantal factoren die de structuur, de cultuur en bestaande
machtsrelaties binnen een vakgebied kenmerken, op grond waarvan de kennisproductie is
georganiseerd. Zo is volgens hem aantoonbaar, dat consensus bevorderlijk is voor de hoe-
veelheid onderzoeksfondsen die een discipline weet aan te trekken, voor de concentratie
daarvan binnen een discipline bij hoog gekwalificeerde instituten en faculteiten en voor de
relatieve autonomie van deze instellingen binnen de wetenschappelijke institutionele om-
geving. De toewijzing van middelen, publicaties van artikelen in gezaghebbende tijdschrif-
ten en de benoeming van vooraanstaande wetenschappers in de redactieraden daarvan
blijkt in paradigmatisch uniforme disciplines ook minder afhankelijk van persoonlijke
banden tussen onderzoekers. In dergelijke disciplines is er minder verloop in de leiding
van instituten en faculteiten, is er een directere relatie tussen productiviteit en beloning van
medewerkers en hebben salarisverschillen minder invloed op hun arbeidssatisfactie. De
verspreiding van kennis en de onderlinge communicatie verlopen ook veel soepeler. De
publicatietijd van onderzoek is korter, mede door een beduidend lager afwijzingspercenta-
ge van ingediende artikelen. Artikelen en proefschriften zijn ook korter, omdat er minder
uitgelegd, gedefinieerd en tegenover opponenten verdedigd hoeft te worden, en er wordt
meer in artikel- dan in boekvorm gepubliceerd. Al met al werkt dit grotere, sterkere en
hechter georganiseerde ‘invisible colleges’ in de hand, waarbinnen efficiént en doelgericht
samengewerkt kan worden en de kennisproductie sneller tot algemeen gewaardeerde resul-
taten leidt, wat ook blijkt uit het percentage verwijzingen in publicaties naar recent onder-

316 Weick (1999: 797)
317 peffer (1993)

142



De organisatie van interparadigmatische tolerantie

zoek van anderen. Tenslotte is het aandeel gepromoveerden dat buiten de wetenschap em-
plooi vindt, in deze disciplines ook groter, waardoor er voor de maatschappij een grotere
‘return on investment’ op inspanningen in opleiding en onderzoek wordt gerealiseerd.®'®
Deze bedrijfskundig sciéntometrische gegevens onderstrepen volgens Pfeffer elk voor zich
het belang van consensus — zo niet over inhoudelijke theorieén en te gebruiken methoden,
dan toch minimaal over de fundamentele doelstellingen van een vakgebied en de evalua-
tiecriteria van wetenschappelijke prestaties daarbinnen — voor de kennisontwikkeling in en
het maatschappelijk prestige van een discipline. Pfeffer ontwaart bovendien een aantal
positieve feedbackloops in de gesignaleerde samenhangen, waardoor ze elkaar ook besten-
digen. Een hoge mate van interne diversiteit binnen een vakgebied daarentegen kan op
termijn zelfs haar bestaansbasis ondergraven, omdat het een zwakke strategische positie in
grensgeschillen met rivaliserende disciplines impliceert. Het vakgebied kan bij wijze van
spreken gemakkelijk ten prooi vallen aan een vijandige overname. Maar deze inzichten
bieden op zichzelf nog geen aanknopingspunt, hoe consensus in een discipline tot stand
gebracht en gemanaged kan worden. Pfeffer meent nu op grond van zijn eigen ervaring als
“participant observer’ in het wetenschapsbedrijf dat deze consensus het best gerealiseerd en
bewaakt kan worden door een heersende elite die in een vakgebied haar visie breed en ef-
fectief aan de betreffende gemeenschap weet op te leggen en conformiteit aan de methodo-
logische en theoretische uitgangspunten ervan afdwingt. In sociaal-wetenschappelijke dis-
ciplines waarin wel een hoge mate van consensus heerst, lijkt dit volgens Pfeffer historisch
ook steevast zo gebeurd te zijn.
“My sense is that such consensus was developed by a group of individuals forming a dense
network of connections and unified view, who then intentionally and systematically took
over positions of power and imposed their views, at times gradually and at times surrepti-
tiously, on the field.” 319

Volgens Pfeffer, al is het met enige reserve, moet dat dan ook maar zo in de organi-
satiekunde. In ieder geval behelst het door organisatiekundige tijdschriften veelvuldig ge-
kozen beleid om vernieuwing en originaliteit te stimuleren een beloningssysteem, dat ertoe
aanspoort het wiel steeds opnieuw uit te vinden en bij gebrek aan gedegen empirisch on-
derzoek in feite berust op een zwaktebod. Op den duur kan die strategie volgens hem op
grond van bovenstaande gegevens alleen maar contraproductief blijken voor de levensvat-
baarheid van de organisatieckunde. Tegenover Weick en Czarniawska houdt Pfeffer dus
vol, dat consensus wel degelijk van groot belang is voor de organisatickundige gemeen-
schap en voor haar vermogen de middelen te vergaren om op langere termijn de ontwikke-
ling van het vakgebied doelmatig en succesvol veilig te stellen.

Pfeffers analyse lokte al snel een storm van felle kritiek uit. Zo is het, zoals Perrow aan-
geeft, vanuit contingentietheoretisch gezichtspunt eigenlijk onbegrijpelijk om in een tijd
van ongekend snelle, diverse en complexe veranderingen in en om organisaties en de
daarmee gepaard gaande gestage verkorting van de economische levensduur van kennis de
theorieontwikkeling in de organisatiekunde op slechts één paradigma te willen concentre-
ren. Dat zou het aanpassingsvermogen van de organisatiekunde en van organisaties die
haar inzichten in de praktijk toepassen, in deze dynamische omgeving alleen maar kunnen

318 ibid. 601-10.
319 ibid. 618

143



De organisatie van interparadigmatische tolerantie

schaden. Deze omstandigheden legitimeren Pfeffers simplistische autocratische machtspo-
litiek allerminst.*** Volgens Canella en Paetzhold leidt de afgedwongen conformiteit aan
een dominant paradigma zo bovendien alleen maar tot stagnatie van de kennis-
ontwikkeling, waarvoor zij evenals Perrow een breedtestrategie van paradigmatische di-
versiteit in plaats van uniformiteit onmisbaar achten.

“Pfeffer’s view [...] is anathema to an open academic marketplace of ideas. Researchers who

challenge existing views contribute to an ongoing dialogue, a dialogue we believe is essential

to the evolution of knowledge in organizational science.” 32

Van Maanen ten slotte veroordeelt het hierboven geschetste en nogal zure “I’m-a-Pfeffer,
he’s-a-Pfeffer, wouldn’t-you-like-to-be-a-Pfeffer-too” pleidooi als:
“[...] insufferably smug; pious and orthodox; philosophically indefensible; extraordinarily
naive as to how science actually works; theoretically foolish, vain and autocratic; and — still
being gentle — reflective of a most out-of-date and discredited father-knows-best version of
knowledge, rhetoric and the role theory plays in the life of any intellectual community.” 2

Zouden Pfeffers adviezen worden opgevolgd, dan zou Van Maanens eigen interpretatieve
benadering van organisatieverschijnselen daarmee ongetwijfeld als onkruid bestempeld
worden en door Pfeffers meedogenloze snoeimes met wortel en tak worden uitgeroeid. Het
programma van Pfeffer beveelt volgens Van Maanen in feite een soort Stalinistische zuive-
ring van de organisatiekunde aan die sinds de Kuhniaanse wending ongehoord paternalis-
tisch van karakter is. In zijn zucht naar algemene wetten, oorzaken, empirisch toetsbare
hypotheses en objectieve feiten toont Pfeffer een afgunst van de natuurwetenschappen die
de primaire textualiteit van organisatietheorieén, van wetenschap en van sociale feiten in
het algemeen stelselmatig onderschat. Natuurlijk is het vanuit textueel en communicatief
gezichtspunt aan de praktijk van de theorievorming eigen, dat we proberen anderen te
overtuigen, dat we niet alleen iets te zeggen hebben, maar dat ons publiek ons ook maar
beter kan geloven, omdat wat we zeggen waar en belangrijk is. Wanneer we die geldings-
drang echter ondersteunen met de suggestie dat onze overtuigingen gebaseerd zijn op har-
de, onweerspreekbare feiten, miskennen we de wezenlijk symbolische ontologische status
van organisatieverschijnselen als zodanig. In de discussie daarover neemt ‘debat’ dan de
plaats in van ‘conversatie’. Wederom in termen van Pfeffers tuiniermetafoor, meent Van
Maanen dat:

“The object of debate is of course to overwhelm and obliterate one’s opponent: to prune, pair

and discard. The object of conversation is to keep it going: to plant, nurture and cultivate.” 323

In het verlengde daarvan stelt Van Maanen de vraag, welke institutionele arrangementen
dan de beste garantie geven dat we van elkaar kunnen leren en een productieve tolerantie
voor onorthodoxe benaderingen van de organisatickunde kunnen bevorderen. Pfeffers ge-
richtheid op de vergroting van “prestige, power and pay” draagt zijns inziens in ieder geval
nauwelijks bij aan het wederzijds respect dat voor dit leerproces vereist is.

320 perrow (1994: 194)

32! Canella & Paetzhold (1994: 338)

322 Van Maanen (1995: 133)

323 ibid. 140

144



De organisatie van interparadigmatische tolerantie

Toch verraden bovenstaande visies op het management van de organisatiekundige kennis-
ontwikkeling en de organisatorische randvoorwaarden die daarvoor in de discipline als
geheel nodig worden geacht, een vreemdsoortige en paradoxale spanning. Met name de
adoptie van een soort laissez-faire politiek door pluralisten, het pleidooi voor een vrije en
ongereguleerde academische ‘markt’ van organisatiekundige kennisontwikkeling, lijkt
datzelfde pluralisme gegeven haar interpretatieve wetenschapstheoretische achtergrond
immers te veroordelen tot een relatief marginale positie in die markt, voor zover we er —
zoals velen menen — van uit mogen gaan dat de instrumentele, aan een relatief smal mana-
gementperspectief schatplichtige benadering van het functionalisme in deze markt de facto
nog in hoge mate dominant is. Op een markt wordt immers niet geconverseerd, maar ge-
concurreerd. Met de ingebakken tendensen tot concentratiec en monopolievorming die on-
gereguleerde competitieve markten bovendien eigen zijn, zou dat de functionalistische
organisatiekunde op termijn alleen maar in de kaart spelen. Vanuit dit gezichtspunt is het
ook vreemd dat integrationisten niet zelf die vrije markt hebben bepleit, wetende dat hun
positie in de concurrentic om middelen daardoor nauwelijks gevaar zou lopen, maar daar-
entegen juist een strak geleide disciplinaire organisatiepolitiek voorstaan, die de legitimi-
teit van andere benaderingen principieel ontkent en daarmee naar het schijnt alleen maar
een sterkere oppositie van deze benaderingen oproept. Hoogstens zou deze politiek be-
schouwd kunnen worden als een strategie die erop gericht is zo hoog mogelijke entreebar-
riéres voor nieuwkomers in deze markt op te werpen, waarvan we ons echter mogen afvra-
gen hoe effectief die historisch gebleken zijn.

Anderzijds lijken pluralisten als Van Maanen toch ook weer niet zo overtuigd van de zege-
ningen van vrije concurrentie in de organisatickunde. Van Maanens keuze voor ‘conversa-
tie’ in plaats van ‘debat’ impliceert immers de afwijzing van een perspectief van ongeregu-
leerde competitie, waarmee het oordeel over het bestaansrecht van benaderingen aan een
‘onzichtbare hand’ of het vrije spel van krachten wordt overgelaten. Evenmin als Haber-
mas heeft hij veel fiducie in het empirische coérdinatiemechanisme dat met vrije markt-
werking gepaard gaat en wenst hij minimale procedurele randvoorwaarden te waarborgen,
waarmee de ontwikkelingsruimte voor niet-orthodoxe benaderingen wordt veilig gesteld en
de mogelijkheid van een herrschafisfreie dialoog kan worden verzekerd, waarin geen tegen
kritiek geimmuniseerde standpunten kunnen domineren. Waar die dialoog uiteindelijk toe
moet leiden en wat de werkbaarheid ervan bepaalt, is binnen het pluralisme echter zoals we
gezien hebben niet bijzonder duidelijk. Enerzijds treffen we hier organisatickundigen als
Czarniawska, Schultz en Hatch en Van Maanen zelf aan, bij wie dialoog primair gericht
lijkt op de articulatie van organisatickundige benaderingen en de accentuering van hun
onderlinge verschillen, waarmee men toch tamelijk ontvankelijk blijkt voor het eerder be-
sproken isolationistische argument, dat paradigma’s niet gedwongen mogen worden zich te
verantwoorden naar criteria en in een taal die de hunne niet zijn. Daarbij hebben we in
hoofdstuk 3 al geconstateerd dat dit wederzijds begrip tussen andersdenkenden allerminst
hoeft te dwarsbomen, ook al zal de bewaking van de ‘eigen identiteit’ van paradigma’s hier
ook steeds een zekere onderlinge competitiviteit in de hand werken. Anderzijds lijkt bij
velen — waar onder Reed, de vroegere Hassard, Weaver en Gioia en (tot op zekere hoogte)
zelfs Willmott — de functie en het succes van dialoog toch primair gelegen in het vinden
van een bemiddelende en overkoepelende consensus en de overbrugging van verschil,
waarvoor het beschikken over of cre€ren van een gemeenschappelijke taal vaak als voor-

145



De organisatie van interparadigmatische tolerantie

waarde wordt gezien.*** Formeel ligt de eindbestemming van deze laatste benadering
daarmee uiteindelijk dicht tegen een integrationistische positie aan, hoewel dat de inhoud
van de te vinden eensgezindheid of gemeenschappelijkheid nog in de verste verte niet be-
paalt. Zo valt op, hoezeer Reed en Willmott zich in bijna even scherpe bewoordingen als
Donaldson tegen de ‘paradigmamentaliteit’ in de organisatiekunde kunnen keren, tegen
onoverbrugbare verschillen in visie op organisaties als studieobject en op de organisatie-
kunde als wetenschappelijke discipline. Dit consensusgericht pluralisme komt hierin net
als een meer openlijk integrationistische visie op de organisatickunde toch maar weinig
realistisch over. Want zodra men met voorstanders van verschillende paradigma’s in dia-
loog een inhoudelijk antwoord op de vraag zoekt, waarover men het dan eens zou moeten
zijn en hoe het gemeenschappelijke woordenboek van de organisatickunde moet worden
ingevuld, zal men immers de diepgaande verschillen waardoor deze paradigma’s inhoude-
lijk gekenmerkt worden niet meer uit de weg kunnen gaan en moeten confronteren. In feite
biedt het pluralisme op dit niveau geen enkele aanwijzing, hoe deze verschillen overbrugd
kunnen worden, noch enige garantie dat welk concreet haalbaar resultaat van een dergelij-
ke dialoog dan ook als een soort grootste gemene deler voldoende aanknopingspunten zal
verschaffen om een eensgezinde en productieve kennisontwikkeling in de organisatickunde
veilig te stellen. Zowel het integrationisme als het pluralisme lijden in dit verband aan een
formalisme, dat vooral berust op de simpelweg gepostuleerde wenselijkheid van een com-
mon ground en een unity of purpose and conviction. A priori moeten de neuzen blijkbaar
de zelfde kant uitwijzen, al blijft grotendeels ongewis, welke kant dat concreet en inhoude-
lijk is.
De angst voor incommensurabiliteit is in de organisatiekunde zo toch tamelijk diep gewor-
teld. Daarbij beroept men zich gezien het bovenstaande niet alleen en zelfs niet in de eerste
plaats op gebruikelijke wetenschappelijke criteria om organisatiekundige kennisproducten
te beoordelen. De benoeming van dergelijke criteria lijkt eerder instrumenteel voor de op-
lossing van het praktische probleem, hoe de organisatickunde zelf te managen en richting
te geven. Hier wijzen integrationisten en consensusgerichte pluralisten met veel nadruk op
de negatieve betekenis die de diversiteit van organisatickundige kennis — bij voorbaat pejo-
ratief bepaald met termen als fragmentatie, apartheid en dergelijke — heeft voor het mana-
gement van organisaties in het algemeen en voor de professionele organisatie van de orga-
nisatickunde als academische discipline in het bijzonder. Het gebrek aan eensgezindheid
dat hier wordt geconstateerd, wordt soms zelfs als een regelrechte professionele schande
opgevat. Organisatiekundigen kunnen zich daardoor in het bedrijfsleven nauwelijks met
enig gezag als ‘deskundige’ ter bestrijding van organisatieproblemen profileren, zolang zij
de interne organisatie van hun eigen discipline niet duurzaam op orde hebben gebracht. Zo
beklaagde Ackroyd zich al eerder vanuit integrationistische hoek in zijn organizational
analysis of Organizational Analysis, dat
“the way knowledge about organizations has been institutionalized is an important reason
why the subject has failed to develop [as a result of which ... tlhrough much of the Western
world, management and administration remain the only important professions without a
highly developed, formal knowledge base or professional organization.” 325

3 Zie bijvoorbeeld McKinley en Mone (1998) die dit in het eerder genoemde themanummer van
Organization over incommensurabiliteit ook weer hebben bepleit.

325 Ackroyd (1992: 102-103)

146



De organisatie van interparadigmatische tolerantie

Ook Ackroyd wijst daarvoor de heersende paradigmamentaliteit in zijn gerichtheid op de
metafysisch-filosofische uitgangspunten van organisatickundige benaderingen als hoofd-
schuldige aan. Hierdoor zou de discipline ieder zicht op de praktische en menselijke reali-
teit van organisatieproblemen, zoals organisatickundige professionals (managers en con-
sultants) die in hun dagelijkse beroepsuitoefening beleven, verliezen.
“The paradigm idea is wrong because attempts to remove conflict from the human context
place gtzsubstantially beyond the capacity of anyone to resolve either practically or intellectu-
ally.”

Ackroyd gaat in deze klacht echter volledig voorbij aan de leidende waardeoriéntaties met
betrekking tot gemeenschappelijkheid en verschil in organisaties die in de diverse visies op
incommensurabiliteit tot uitdrukking komen. Deze normatieve opvattingen getuigen mijns
inziens allerminst van een onpraktische en onrealistische visie op de organisatickundige
beroepspraktijk en plaatsen het conflict tussen organisatiekundige paradigma’s allesbehal-
ve in een onmenselijke context. Ze geven er eerder direct uiting aan. De relevantie van het
incommensurabiliteitsdebat in de organisatickunde wordt er juist door bepaald, dat het in
de onderscheiden posities van het integrationisme, het pluralisme en het isolationisme
heeft laten zien, hoe organisatiekundigen vanuit hun paradigmatische voorkeur in algeme-
ne zin geneigd zijn te denken over het management van verschil in organisaties. De waar-
dering van en houding tegenover paradigmatische diversiteit in het eigen vakgebied van de
organisatiekunde is daarvan in feite slechts een saillant voorbeeld. De veel verstrekkender
en uitgesproken praktische vraag die door integrationisten, pluralisten en isolationisten
wezenlijk verschillend wordt beantwoord, is: hoe te organiseren bij significante of diep-
gaande verschillen. Daarbij valt op, hoezeer vertegenwoordigers van deze visies langs
elkaar heen praten en in de houding ten opzichte van hun eigen onderlinge verschillen hun
oorspronkelijke paradigmatische paden halsstarrig blijven volgen en zo in hun onderling
debat in een frustrerende herhaling van zetten verzeild zijn geraakt. De desinterested hosti-
lity waarvan Burrell en Morgan in hun boek spraken, en Biagioli’s strategieén van non-
communicatie in de wetenschapsgeschiedenis zijn zo in het debat over paradigmatische
incommensurabiliteit in de organisatieckunde duidelijk herkenbaar. Men lijkt niet eens echt
in dialoog met elkaar, maar eerder met zijn eigen achterban. De achterliggende vraag: hoe
gaan we om met diversiteit, hoe managen we dat en welk normatief uitgangspunt geldt
daarbij?, wordt daarin door menigeen bij voorbaat al beantwoord ten gunste van een mi-
nimalisering van ‘niet-functionele’ diversiteit en conflict in organisaties. Wat Ackroyd in
bovenstaande passage bijvoorbeeld bij de ‘oplosbaarheid’ van conflict voor ogen staat, legt
daarvan direct getuigenis af. Een conflict tussen partijen geldt blijkbaar alleen dan als op-
gelost, wanneer hun verschil via een gemeenschappelijk en overkoepelend doel ofwel
functioneel ofwel overbodig gemaakt is.

6.4  Het management van verschil

Het incommensurabiliteitsdebat in de organisatiekunde blijkt in deze context over meer te
gaan dan alleen maar over het bestaan van verschillende paradigma’s in de wetenschap of
in de organisatiekunde als zodanig. De ingenomen standpunten in het debat kunnen gezien
worden als uitingen van specifieke normatieve visies op de manier waarop men verschillen

326 ibid. 115

147



De organisatie van interparadigmatische tolerantie

in organisaties of in de samenleving in het algemeen moet waarderen en managen. Het
integrationisme wordt daarbij geleid door een algemeen ideaal van sociale eenheid, het
pluralisme door het bestaan van sociale of organisatorische pluriformiteit, het isolationisme
benadrukt in deze pluriformiteit vooral het verschil dat binnen en tussen organisaties of
groepen wordt aangetroffen. Elk van deze visies werkt vervolgens beduidend andere prak-
tijken van organiseren in de hand, die tevens de rationaliteitopvattingen weerspiegelen die
ik eerder in hoofdstuk 4 heb uitgewerkt. Deze praktijken belichamen elk voor zich een
opvatting over de regulatieve functie van kennis in organisaties, op het organisaticbelang
en de performativiteit die daarmee gediend zijn, en over de wijze waarop normen het doen
en laten van mensen aanvullend moeten codrdineren. Op dit laatste punt is het vooral de
manier waarop met de feilbaarheid van normen wordt omgegaan, met het gegeven dat zij
(in tegenstelling tot natuurwetten) het gedrag van mensen per definitie niet automatisch re-
guleren maar altijd schendbaar zijn, die aan organisaticopvattingen een specificke wending
verleent in hun oriéntatie op conflicthantering in organisaties en in de risico’s of gevaren
die daaraan inherent zijn (zie tabel 1).

INTEGRATIONISME PLURALISME ISOLATIONISME

Grondbegrip Eenheid Veelheid Anderheid
Rationaliteit Instrumenteel Communicatief Verstrooid
Kenbelang Beheersing Wederzijds begrip | Emancipatie
Organisatiebe- Eensgezindheid Tolerantie Zelfbeschikking
lang
Performativiteit Doelmatigheid Flexibiliteit Vernieuwing
Normbesef Normhandhaving Normvervaging Normdoorbreking
Conflicthantering | Onderdrukking Vermijding Mobilisering
Gevaar Onverdraagzaamheid Onverschilligheid Onverzoenlijkheid

(totalitarisme) (relativisme) (sektarisme)

Tabel 2: Visies op het management van verschil in organisaties

In onderstaande schets werk ik deze visies kort, zo contrastrijk mogelijk en daarmee enigs-
zins karikaturaal uit. Ik presenteer ze dus als ideaaltypen, als rationele begripsmatige con-
structen die verschillende logische mogelijkheden uitbeelden en als analytisch middel ge-
bruikt kunnen worden om de ervaringswereld waarop men ze projecteert, te leren begrij-
pen, maar die daar niet in zuivere vorm zullen worden aangetroffen. Op die manier begrijpt
Zijderveld ze ook, waarbij hij aantekent, dat Weber ze in deze zin vooral als methodische
instrumenten opvatte die op zichzelf niet empirisch toetsbaar zijn, omdat ze juist bewuste
abstracties van de empirie zijn. Wel kunnen ze op hun heuristisch nut worden beoordeeld,
op de mate waarin ze de inhoudelijke rationaliteit van een gedragspatroon blootleggen en
voor betrokkenen herkenbaar en begrijpelijk maken.*?” Daarbij hebben dergelijke construc-
ten een zekere generalistische gelding, voor zover ze tezamen pretenderen het veld van
logische mogelijkheden uitputtend af te dekken, maar blijft hun heuristisch nut toch altijd
gebonden aan en beperkt tot een bepaalde sociaal-historische context. Zo presenteer ik
onderstaande modellen hier ook. De hier genoemde visies op het management van verschil
vormen ook drie logische alternatieven die het veld van mogelijkheden mijns inziens in

327 Zijderveld (1990: 45-52)

148




De organisatie van interparadigmatische tolerantie

praktische zin nagenoeg uitputten, althans zoals er in de Westerse beschaving over is ge-
dacht. Hun heuristisch nut moet daarbij vooral gezocht worden in de manier waarop de er-
mee verweven visies op rationaliteit in organisaties en samenlevingsverbanden bepaalde
waardepatronen belichamen en versterken, waardoor ze de ideologische achterkant van
deze rationaliteitsopvattingen als volgt bondig in beeld brengen.

Het eenheidsideaal van het integrationisme wordt vooral gevoed door de menselijke be-
hoefte aan zekerheid, aan een zekere betrouwbaarheid en voorspelbaarheid van de natuur-
lijke en sociale omgeving waarin mensen verkeren en waarin zij hun individuele en geza-
menlijke levensprojecten vorm moeten geven. In deze behoefte aan bestaanszekerheid
heeft Habermas eertijds een diepgeworteld antropologisch belang herkend bij het hebben
van kennis die in de universele wetmatigheden waardoor natuurverschijnselen en mense-
lijk gedrag worden gereguleerd, eenheid vindt achter de ogenschijnlijk chaotische en soms
stuitende diversiteit van verschijnselen en gebeurtenissen die op ons afkomen. Het is dit
soort kennis die ons in staat stelt om enigermate op gebeurtenissen vooruit te lopen, om ze
naar vermogen naar onze hand te zetten en om onze strevingen er zodanig op af te stem-
men, dat we kunnen overleven. Het is kennis die gericht is op beheersing, zowel van de
omgeving als van onze eigen ambities.

Maar ook stelt de gemeenschappelijkheid van kennis en informatie (van welke soort 00k),
het simpele gegeven dat mensen in sociale of organisatorische contexten over gelijke of
logisch verenigbare en op elkaar afgestemde opvattingen beschikken, al in staat tot een
betere coordinatie en beheersing van organisatieprocessen. Het is vooral dit organisatiebe-
lang bij een eensgezinde vastberadenheid, die in het integrationisme een vooraanstaande en
bepalende rol speelt. De behoefte aan zekerheid en beheersing vertaalt zich binnen organi-
saties dan eerder in de eis van een minimale unity of purpose and conviction, een ‘alle neu-
zen dezelfde kant uit’, dan in de gevoelde noodzaak van absolute en definitieve bewijzen
of legitimaties voor onze overtuigingen. Deze beslistheid stelt in staat tot doelmatig, effici-
ent handelen en harmonieus samenwerken, tot een doelgerichte performativiteit die met
name in de competitieve omgeving van de markt van doorslaggevend belang kan zijn voor
het voortbestaan van organisaties. Onenigheid en onbeslisbaarheid, zoals die zich manifes-
teren tussen incommensurabele posities, betekenen binnen organisaties dat het erg lastig
wordt bestendige afspraken te maken en na te komen, wat verlies van onderling vertrou-
wen, van kostbare tijd en het missen van kansen op succes en vooruitgang impliceert.

Op deze manier is binnen een integrationistische optieck de bevordering van be-
trouwbaarheid en de naleving van normen een dominant motief van handelingscodrdinatie.
De feilbaarheid van normen wordt daarmee in eerste instantie vooral opgevat als het niet
voldoen van actoren aan een geldende norm. Een belangrijke functie van management en
leiderschap in organisaties bestaat hier uit normhandhaving door zo precies en scherp mo-
gelijk te omschrijven in welke situaties een norm van toepassing is, zodat deze ook daad-
werkelijk bindend kan zijn. Normen die niet bindend zijn, kunnen immers nauwelijks be-
tekenis hebben voor het handelen (dat wil zeggen voor de duurzame codrdinatie en beheer-
sing ervan). Middels deze operationele helderheid moet conflict van normen of waarden
daarom zoveel mogelijk uitgesloten worden, zodat actoren ook echt geacht kunnen worden
aan een norm te gehoorzamen. In geval van conflict zien we in het integrationisme dan ook
de neiging om de werkingsfeer van normen operationeel zo exact mogelijk af te bakenen.
Volgens Zijderveld is dit binnen moderne samenlevingen herkenbaar in een voortdurend
toenemende structurele functiedifferentiatie, specialisatie en professionalisering die vaak
primair met de verzorgingsstaat in verband is gebracht, maar met de inzet van allerlei de-

149



De organisatie van interparadigmatische tolerantie

reguleringsprogramma’s door de dominantie van het instrumentele rationaliteitsconcept
sindsdien eigenlijk nauwelijks is verminderd.*”*

Uit het bovenstaande vloeit voort dat, waar verschillen zich binnen organisaties deson-
danks en van nature onvermijdelijk voordoen, deze binnen een integrationistische optiek
slechts tolereerbaar zijn voor zover ze kunnen bijdragen aan de performativiteit van de
organisatie als geheel of deze in ieder geval niet in gevaar brengen. Het gaat er in deze
optiek dan ook niet om, dat verschil niet zou mogen bestaan; de bedoeling is veeleer om
verschillen functioneel te maken, dat wil zeggen aan een overkoepelend doel te onder-
schikken. Taakverdeling en roldifferentiatie komen de efficiency van een organisatie op
deze manier immers belangrijk ten goede, zoals sinds Adam Smith al gevoeglijk bekend is.
Maar disfunctionele verschillen en conflicten (wie dan ook mag bepalen wanneer daar
sprake van is), die per definitie niet in het belang zijn van de organisatie als geheel, zullen
vanuit een integrationistische visie naar vermogen opgeheven of, als het niet anders kan,
onderdrukt moeten worden. Vanuit deze houding stelt een integrationistische opvatting
over het management van verschil zich echter bloot aan het indringende gevaar van onver-
draagzaamheid. Als het belang van de totaliteit op deze manier de belangen van individuen
of deelgemeenschappen stelselmatig gaat overheersen of hun conformisme aan een gepos-
tuleerd overkoepelend belang afdwingt (totalitarisme), lopen andersdenkenden een reéel
risico gemarginaliseerd, uitgesloten of monddood gemaakt te worden. Deze dogmatische
keerzijde van sociale eenheid met al zijn vervreemdende effecten, die de creativiteit en
ontplooiing van individuen beperken waardoor zij zich ook steeds minder in een organisa-
tie of samenleving kunnen herkennen, is binnen het pluralisme en isolationisme steeds als
de belangrijkste steen des aanstoots van de integrationistische visie op het management
van verschil beschouwd.

Als tegenwicht tegen dit dogmatisme wordt in het pluralisme de sociale pluriformiteit die
in organisaties en samenlevingen wordt aangetroffen daarom niet alleen als een onvermij-
delijk feitelijk gegeven opgevat, maar ook als een normatief principe gevierd. Diversiteit
moet, diversiteit doet je goed. Daaraan wordt een fundamentele behoefte onderkend aan
wederzijdse erkenning, aan de idee dat mensen anders kunnen zijn, anders kunnen denken,
voelen en handelen, en dat dit ons leven eerder verrijkt dan verarmt. Om in deze plurifor-
miteit verstoringen van de interactie te voorkomen en de continuiteit van het sociale ver-
band te waarborgen is echter kennis vereist die wederzijds begrip mogelijk maakt, die ons
in staat stelt het gedrag en de opvattingen van anderen (en van onszelf) te doorgronden in
de context van hun (onze) fysieke en culturele omgeving en persoonlijke geschiedenis.
Binnen organisaties dient die kennis er niet zozeer toe om eensgezindheid of uniformiteit
te genereren, maar vervult zij de wezenlijke functie om gegeven de veelheid van karakters,
ambities, opvattingen en gevoeligheden van mensen in samenwerkingsverbanden ver-
draagzaamheid, geduld en vergevingsgezindheid te stimuleren. Zonder tolerantic en we-
derzijds begrip zijn immers geen duurzame intermenselijke relaties mogelijk. Habermas

328 Zijderveld (1992: 212v.); Zijderveld duidt deze structurele differentiatic overigens met de term

‘pluralistische maatschappij’ aan en contrasteert dat scherp met het begrip ‘plurale samenleving’, dat
meer overeenkomt met wat ik hier onder pluralisme versta. Een pluralistische maatschappij is in zijn
visie analytisch equivalent aan een door functionele (i.e. instrumentele) rationaliteit bepaalde sociale
orde. Een plurale samenleving correspondeert met het idee dat in een samenlevingsverband meerdere
(al dan niet rivaliserende) levensbeschouwelijke visies en waardepatronen, die een andere substantié-
le rationaliteit uitdrukken, naast elkaar kunnen bestaan.

150



De organisatie van interparadigmatische tolerantie

spreekt daarom ook hier van een transcendentaal antropologisch kenbelang; ze is voor-
waardelijk voor onze humaniteit. Daarnaast vergroot wederzijds begrip echter ook het ge-
dragsrepertoire van mensen en organisaties, het vermogen om in het licht van turbulente
ontwikkelingen of ingrijpende gebeurtenissen adequaat te reageren. Deze plooibaarheid of
flexibiliteit behelst een andere vorm van performativiteit dan de efficiency van het integra-
tionisme. Het gaat hier niet om doelmatigheid in het bereiken van doelstellingen die a prio-
ri gegeven zijn, maar om doelmatigheid in het stellen van doelen. Kant heeft deze ge-
schiktheid om zichzelf hoe dan ook doelen te stellen zelfs als het wezen van de cultuur
bestempeld.*”

Binnen een pluralistisch perspectief op organisaties zal het naast elkaar voorkomen van
verschillende waardepatronen echter ook automatisch inhouden, dat de werkingsfeer van
specifieke normen en waarden niet eenduidig vastgelegd en afgebakend kan worden. De
feilbaarheid van normen wordt hier dus niet zozeer op het bord van de actor geschoven die
eraan moet gehoorzamen, als wel in het concrete toepassingsbereik ervan gezocht. In ieder
concreet geval is de gelding van een norm c.q. de prioriteit ervan ten opzichte van andere
normen in wezen opnieuw aan interpretatie en daarmee aan onderhandeling onderhevig,
waarmee als vanzelf een zekere normvervaging gegeven is. De grenzen ervan kunnen op
grond van nieuwe interpretaties en in nieuwe situaties voortdurend verschuiven en ter dis-
cussie gesteld worden.”*® Het communicatieve rationaliteitsmodel van Habermas is er in
dit verband, zoals we in hoofdstuik 4 al zagen, vooral op gericht om in de dialoog hierover
in ieder geval een aantal procedurele normen aan deze onderhandelingen te stellen, op
grond waarvan enig onderhandelingsresultaat als rationeel aanvaardbaar kan worden aan-
gemerkt, al is duidelijk dat ook deze procedurele normen op gelijke wijze steeds aan inter-
pretatie onderhevig zullen zijn. Conflicten over het bereik en de onderlinge prioriteit van
normen en waarden is daarmee nauwelijks uit te sluiten, reden waarom Habermas inder-
daad onderschrijft dat elke ooit bereikte overeenstemming altijd als herroepbaar en feilbaar
moet worden beschouwd, maar we in geval van conflict ook steeds bereid moeten zijn een
op hernieuwde consensus gerichte dialoog aan te gaan.

Op het gebied van conflicthantering is de inzet van het pluralisme daarmee in grote lijnen
om bij gegeven verschillen conflict te vermijden (of in ieder geval te kanaliseren) door het
stimuleren van wederzijds begrip middels uitwisseling van argumenten en door het mati-
gen van al te absolutistische pretenties die aan specifieke opvattingen verbonden kunnen
zijn. De interactie moet in ieder geval doorgaan. Hier staan een pluralistische visie op het
management van verschil in organisaties in beginsel verschillende wegen open. Het is mo-
gelijk de bemiddeling van conflict aan het vrije spel van krachten over te laten, waarmee
het belang van bestaande verschillen eigenlijk genegeerd wordt. Handelingscodrdinatie
vindt dan langs empirische weg, via de markt of ‘met de voeten’ plaats. Wanneer de na-
druk wordt gelegd op het middels communicatie bereiken van consensus en verzoening

329 7ie Van Peperstraten, 1991: 23.

330 Zijderveld spreekt hier in het kader van de modernisering over een toenemende culturele genera-

lisering, waarbinnen normen, waarden en betekenissen steeds abstracter, algemener en vager worden.
“Ze moeten welhaast van elastiek zijn om hun samenbindende functie nog te kunnen verrichten.” Dat
gaat ook ten koste van hun verplichtende karakter, wat tot een ‘morele inflatie’ leidt waarin mensen
steeds meer de gelegenheid krijgen om er hun eigen subjectieve invulling aan te geven (Zijderveld
1992: 189-92).

151



De organisatie van interparadigmatische tolerantie

van conflict, wordt in feite gestreefd naar minimalisering van verschil. Beide kruipen uit-
eindelijk dicht tegen een integrationistische visie aan, voor zover daarin de hoop besloten
ligt dat een verschil uiteindelijk zal wegkwijnen of functioneel gemaakt kan worden, zodat
er per saldo weinig van ‘overblijft’. Tolerantie van verschil is in beide gevallen dan echter
meer een kwestie van gedogen dan van positief waarderen. Het is ook mogelijk om de in-
zet van een conflict c.q. datgene wat met een verschil op het spel staat te bagatelliseren.
Als er grote belangentegenstellingen in het geding zijn, kan dat echter met de flexibele
tolerantie die het pluralisme eigen is, leiden tot een nogal opportunistische of gemakzuch-
tige onverschilligheid. Het gevaar van het pluralisme is dan dat de erkenning van verschil
tot onverschilligheid leidt, tot een hedonistisch relativisme, waarin iedereen zijn eigen
waarheid en zijn eigen recht wordt gegund tot op het punt waar het er eigenlijk ook hele-
maal niet meer toe doet, wat we denken of doen. Het is vooral tegen deze relativistische
‘anomie’ dat het integrationisme en het isolationisme zich fel teweer stellen.

Waar verschillen in het pluralisme in hun oneindige schakering dus kunnen verbleken,
totdat niemand nog ergens van opkijkt, zal binnen een isolationistisch perspectief in het
verschil de anderheid, het contrast eerder maximaal worden aangezet en benadrukt. Het
isolationisme wordt gedreven door een sterke behoefte aan onderscheiding, aan de articula-
tie van de eigen individualiteit, de ontworsteling aan heersende machtsverhoudingen of
doorbreking van de gevestigde orde. Het kennisleidend belang is hier emancipatie, bevrij-
ding uit verstarde en beknottende organisatie- en interactiepatronen die de ontplooiing van
mensen dwarsbomen. Organisatie staat hier in dienst van het verwerven c.q. behouden van
autonomie, onafhankelijkheid en zelfbeschikking, veelal tegen de stroom van gevestigde
belangen in. Zoals we in het incommensurabiliteitsdebat al zagen, behelst het isolationisme
in dit kader een strijdbare opvatting over het management van verschil, waarin vanuit een
soms karikaturaal vijandbeeld een eigen recht van spreken in een eigen taal wordt opgeéist.
Het realiseren van baanbrekende innovaties of revolutionaire veranderingen in organisaties
vereist vaak, dat initiatieven daartoe zich in een relatief isolement, weg vanonder de soms
verstikkende deken van de normaliteit, kunnen ontwikkelen.

In dit perspectief wordt het probleem van de feilbaarheid van normen in beginsel niet bij
de actoren noch bij het bereik ervan gelokaliseerd, maar in de geldigheid van een norm zelf
gezocht. De oproep tot radicale vernieuwing is in dit verband ook altijd een kritische op-
roep tot ongehoorzaamheid aan bestaande regels. Bekende onderscheidingen in de organi-
satieliteratuur op het gebied van lerende organisaties (single loop versus double loop lear-
ning) en het management van verandering (‘play’ versus ‘game’ en 1° versus 2° orde ver-
andering) zinspelen alle op de soort radicale omwenteling en vernieuwing die Kuhn eer-
tijds met een paradigmaverandering aanduidde en die hij, zoals we al zagen, expliciet ver-
geleek met politicke revoluties. Om die vernieuwingen vervolgens in een organisatie door
te voeren, moet conflict dan ook doorgaans actief worden benut en gemobiliseerd, ook al
zal de gevestigde orde dat conflict vaak bestempelen als destructief en disfunctioneel. Do-
naldsons reactie in het incommensurabiliteitsdebat is hiervan een sprekend voorbeeld. Suc-
cesvolle vernieuwing is echter nooit gegarandeerd. Charlatanerie, dilettantisme en een
halsstarrige overtuigdheid van het eigen gelijk kunnen zich net zo makkelijk in dezelfde
emancipatoire kledij vermommen. Het met enige bombast aankondigen van nieuwe inzich-
ten als een ‘paradigmaverandering’ is in de sociale wetenschappen en met name onder
goeroes in de bedrijfs- en organisatiekunde al lang een lucratieve zij het nog steeds discu-
tabele sport. Het oordeel over het succes en belang van een verandering kan daarom nooit
uitsluitend en alleen aan de voorvechters ervan zijn. Het gevaar van het isolationisme is in

152



De organisatie van interparadigmatische tolerantie

dit verband vooral dat het bij gebrek aan overtuigingskracht kan ontaarden in onverzoen-
lijkheid en een fundamentalistisch sektarisme, waarin voor publieke verantwoording en
een inschikkelijke ontvankelijkheid voor kritiek geen plaats meer is. Dat leidt er maar al te
vaak toe, dat men elkaar de rug toekeert, dat communicatie wordt opgeschort en interactie
wordt verbroken. Desintegratie en instabiliteit zijn dan de gevaren die daar voor sommige
betrokkenen het soms zeer pijnlijke gevolg van kunnen zijn.

6.5  Verzuiling en pacificatie in de organisatiekunde

Het ideaaltypische karakter van bovenstaande constructen over het management van ver-
schil betekent zoals gezegd, dat we niet mogen verwachten deze in de praktijk van samen-
levingsverbanden of organisaties in zuivere vorm te zullen aantreffen. Meestal is in concre-
te organisaties een bepaalde mix van elementen uit deze visies herkenbaar, waarbij op het
ene niveau of met betrekking tot het ene veld van interactie ruimte wordt gegeven aan een
zekere pluriformiteit van opvattingen en gedragspatronen, terwijl op andere terreinen en
beleidspunten de conformiteit aan een bepaalde manier van doen en denken streng kan
worden gehandhaafd. Binnen de organisatiekunde zien we de hierboven geschetste visies
op het management van verschil duidelijk terug in de antwoorden op de vraag, hoe de dis-
cipline met de paradigmatische diversiteit in haar eigen gelederen zou moeten omgaan,
waarbij deze antwoorden aanwijsbaar voortkomen uit of in het verlengde liggen van de
specifieke organisatiekundige opvattingen die in het veld herkenbaar zijn, en deze hun
eigen geldingsdrang ten opzichte van andersdenkenden daarmee duidelijk onderstrepen.
De scherpe en zichzelf recursief versterkende paradigmatische scheidslijnen die hier werk-
zaam zijn, maken het incommensurabiliteitsprobleem voor het management van deze di-
versiteit inderdaad zoals Scherer al aangaf tot een pregnant praktisch probleem. De hoofd-
vraag die in dit hoofdstuk aan de orde is gesteld, is hoe deze diversiteit met name vanuit
pluralistisch perspectief daadkrachtig en adequaat gemanaged kan worden, ofwel: hoe een
duurzame en stabiele interparadigmatische tolerantie organiseerbaar is.

Voor het pluralisme is het probleem hier vooral, hoe enerzijds concreet — en niet alleen in
woorden — tegenwicht geboden kan worden aan de machtsaspiraties die door integrationis-
ten als Pfeffer onverbloemd gedebiteerd zijn om een zo efficiént mogelijke kennisontwik-
keling in de organisatickunde te bevorderen, terwijl anderzijds de relativistische achilles-
hiel van het pluralisme zelf effectief kan worden vermeden. In termen van de analyse uit
de voorgaande paragrafen gaat het er met andere woorden om een organisatievorm te vin-
den, waarin verschillen noch gebagatellisseerd noch geminimaliseerd of genegeerd wor-
den. In het eerste geval zou men immers geen recht doen aan wat er met verschillende be-
staande organisatieopvattingen op het spel staat, in het tweede en derde geval wordt ver-
schil van opvatting niet werkelijk of op zichzelf getolereerd, maar lijkt het eerder te wor-
den gedoogd in de hoop dat er ooit ‘betere tijden’ aan zullen breken. Met name het beroep
op een vrije markt van academische ideeén zal met een beloningssystematiek die, zoals
Van Maanen suggereerde, vooral gericht is op de vergroting van “prestige, power and pay”’
nauwelijks duurzaam in staat zijn om zich aan de functionele rationaliteit van het integrati-
onisme te onttrekken. Aan het doel van Burrell en Morgan om structureel ruimte te bieden
aan de ontwikkeling van niet-functionalistische organisaticopvattingen, lijkt op die manier
dan ook nauwelijks tegemoet gekomen te kunnen worden.

Toch hoeven pluralisten hier niet met lege handen te staan. In de politicke wetenschappen
is de stabiliteit van plurale democratische samenlevingen immers een onderwerp van studie

153



De organisatie van interparadigmatische tolerantie

met een respectabele geschiedenis en staat van dienst. Auteurs als Lipset, Dahl en Lijphart
hebben zowel op theoretisch als empirisch niveau bijgedragen aan de ontwikkeling van
inzicht in de werking van een politiek pluralisme in landen die ondanks het bestaan van
potentieel ontwrichtende maatschappelijke tegenstellingen (‘cleavages’) als stabiele demo-
cratieén konden functioneren. Vooral het onderzoek van Lijphart naar een verklaring voor
de stabiliteit van de Nederlandse democratie ten tijde van de verzuiling, levert voor de or-
ganisatorische verankering van een duurzaam pluralisme in de organisatickunde een op
zijn minst interessant uitgangspunt, ofschoon de nazaat van deze ‘pacificatiedemocratie’ in
de vorm van het poldermodel in de Nederlandse politiek onlangs in een ernstige legitimi-
teitscrisis lijkt te zijn geraakt.
De centrale stelling van Lijphart is, dat een gemeenschap die gekenmerkt wordt door
scherpe levensbeschouwelijke (in ons geval paradigmatische) tegenstellingen het gevaar
van desintegratie af kan wenden en een relatief stabiel pluralisme kan waarborgen, als de
bestuurlijke elites van de betreffende groepen bereid zijn om middels overkoepelende sa-
menwerking de bestaande conflicten te ‘pacificeren’. Opmerkelijk is, dat Lijphart zelfs
claimt dat regelmatige dialoog en contact tussen leden van verschillende zuilen voor deze
stabiliteit contraproductief zouden zijn, terwijl de klassieke theorie van het pluralisme er
juist van uitging dat dergelijke grensoverschrijdende contacten of ‘dwarslopende bindin-
gen’ de belangrijkste verklaring voor een stabiel pluralisme waren. Zo stelt Lijphart dat:
“wanneer verschillende bevolkingsgroepen sterk uiteenlopende levensbeschouwingen aan-
hangen en belangen hebben, een onderling isolement tussen deze groepen bevordelijker is
voor de stabiliteit van het democratische stelsel dan een hoge mate van dwarslopende bindin-

55 331

gen.

De scherpte van bestaande tegenstellingen maakt blijkbaar, dat groepsleden beter kunnen
afzien van een al te grote zendingsdrang door zich tegenover andersdenkenden passief op
te stellen. Daarnaast moeten elites tegelijk het bestaande systeem willen handhaven, in de
verwachting dat ze niet in staat zullen zijn een openlijke strijd tussen opvattingen definitief
in hun eigen voordeel te beslissen. De bereidheid tot compromis onder voorwaarde van
evenredige verdeling van beschikbare middelen en de baten van samenwerking stelt elites
dan in staat een stabiel pluralisme in stand te houden en desintegratie te voorkomen. Lijp-
harts pacificatiethese wordt daarmee verklaard uit twee variabelen, te weten de politieke
cultuur (verzuild in plaats van homogeen) en het gedrag van elites (samenwerking in plaats
van concurrentie). Op grond daarvan komt Lijphart tot een typologie van democratische
stelsels (zie schema).”

Volgens Lijphart zijn de centripetale en de pacificatiedemocratie de enige stabiele vormen
van politiek pluralisme. De centrifugale zal immers gemakkelijk tot scheuring in de samen-
leving leiden, de karteldemocratie daarentegen leidt eerder tot een soort implosie van het
democratisch en pluralistisch karakter van een samenleving (waarvan het verwijt van ach-
terkamertjes politiek en gebrek aan transparantie in onze huidige samenleving een duide-
lijk voorbeeld biedt).

In een bevlogen kritiek heeft Hoogenboom deze pacificatiethese van Lijphart onderzocht
en van een aantal voor mijn doel significante kanttekeningen voorzien. Hoogenboom ver-

3! Lijphart (1976: 216)

332 ibid. 234

154



De organisatie van interparadigmatische tolerantie

wijt Lijphart vooral een veel te statische en eendimensionale conceptie van het begrip poli-
tieke cultuur, waardoor vanwege de veronderstelde passiviteit en lijdelijkheid van burgers
het gedrag van elites in het verzuilde landschap van de Nederlandse politiek eigenlijk elke
vorm kon aannemen. Beide variabelen komen daardoor volkomen los van elkaar te staan
en bieden dan nauwelijks nog een verklaringskader voor het ontstaan en de ontwikkeling
van de pacificatiedemocratie in Nederland noch voor de schijnbare voortzetting ervan in
het poldermodel, nadat de zuilen al grotendeels waren verdwenen.*”

POLITIEKE CULTUUR
Homogeen verzuild
=]
=
2
) PACIFICATIE
z KARTEL DEMOCRATIE
v = DEMOCRATIE
&) Q
& E
3 <
a3 2
=
N
)
S o
2 €
3§ =
g CENTRIPETALE CENTRIFUGALE
1 DEMOCRATIE DEMOCRATIE
g
(5]

Figuur 7: Lijpharts typologie van democratische stelsels

Volgens Hoogenboom hadden de zuilen voor verschillende groepen en in verschillende
periodes echter een andere dominante betekenis of raison d’étre, waardoor zowel de ver-
houding tussen de zuilen als de institutionele vorm die de verzuiling aannam (de vergaande
mate van isolationisme), werden bepaald. Hoogenboom noemt in het bijzonder de motie-
ven van emancipatie, het behoud van eigen identiteit, de uitoefening van sociale controle
binnen de eigen zuil en een politicke elite-cultuur van pluralisme>** In eerste instantie
domineerde in Nederland voorafgaand aan de pacificatie van 1917 en gedurende het inter-
bellum vooral het emancipatiemotief op grond waarvan verschillende zuilen (vooral de
‘kleine luyden’ en de socialisten en in mindere mate de katholieken) zich politiek organi-
seerden. Dit motief vereiste echter een mate van strijdbaarheid die op zichzelf geen stabili-
serende werking voor de Nederlandse politiek kon hebben. Het gevaar van scheuring was
toen dan ook nog sterk voelbaar. Door het succes van deze emancipatie en de institutionele
verankering ervan in van elkaar geisoleerde zuilen konden de elites van deze zuilen echter

333 Hoogenboom (1996: 19v).

334 ibid. 66.

155



De organisatie van interparadigmatische tolerantie

steeds minder hopen om de politicke macht in het land ten koste van andere zuilen naar
zich toe te trekken. Daardoor en onder invloed van externe omstandigheden zoals de eco-
nomische crisis van de jaren *30 en het opkomende fascisme nam de compromisbereidheid
toe en verschoof het accent mettertijd steeds meer naar de consolidatie van de bestaande
machtsbasis via het bewaken van de eigen identiteit en een vergaande mate van interne
sociale controle. Met name voor de confessionele zuilen was na de Tweede Wereldoorlog
de bescherming van de integriteit van de eigen zuil tegen de invloed van algemene ontwik-
kelingen van individualisering en secularisering goed herkenbaar. Intussen werkte het be-
staan van de diverse zuilen op het niveau van het politiek systeem gaandeweg een binnen
de zuilen steeds breder geaccepteerde set van politiecke spelregels in de hand, op grond
waarvan de zuilelites effectief konden samenwerken en een stabiele democratische besluit-
vormingscultuur konden vormen die op een breed draagvlak in de samenleving steunde.
Tegelijk raakte de culturele bestaansbasis van de zuilen vanaf de jaren *60 mede daardoor
echter steeds meer aan erosie onderhevig, waardoor de politieke cultuur steeds homogener
werd en van lieverlee evolueerde naar het tot voor kort zo geroemde poldermodel, dat vol-
gens Hoogenboom een in alle aanschijn stabiele karteldemocratie vertegenwoordigt.”*®
Hoogenbooms schets van de motieven die aan de paradoxale dynamiek van extreme le-
vensbeschouwelijke verdeeldheid en democratische stabiliteit ten grondslag hebben gele-
gen, vertoont een opmerkelijke gelijkenis met de argumenten waarop isolationisten als
Burrell en Morgan, maar ook Kuhn en Biagioli beroep hebben gedaan om een geisoleerde
en autonome ontwikkeling van paradigma’s te bepleiten.**® Kuhns beroep op isolement als
voorwaarde voor kennisontwikkeling, Biagioli’s argument van intellectuele steriliteit en
wederzijdse afkerigheid in de verhouding tussen paradigma’s als basis voor het behoud
van hun identiteit en Burrell en Morgans benadrukking van emancipatie ten behoeve van
vernieuwing drijven alle op de gedachte, dat de verdeeldheid van een gemeenschap ont-
wikkelingsdynamisch niet per definitie synoniem is met instabiliteit en ook niet middels
een streven naar brede consensus en verzoening gematigd of verzacht hoeft te worden.
Hoogenboom maakt daarbij echter in het verlengde van Lijphart wel attent op de noodzaak
dat de elites van groeperingen onderling op basis van evenredigheid tot bestuurlijke af-
stemming komen over de verdeling van gemeenschappelijke middelen, waarmee zij bij
hun achterban tegelijk steun kunnen verwerven en sociale controle kunnen behouden.
Daarvoor zullen zij op dat bestuurlijk niveau hun comptetitiviteit wel moeten opgeven en
zoals het in de politieke theorie van het pluralisme heet, ‘prudent leadership’ in acht moe-
ten nemen. Het dynamische pacificatiemodel van Hoogenboom is in deze context echter
ook veel minder afhankelijk van de veronderstelling van lijdelijkheid en passiviteit bij de
achterban van elites, waarop Lijphart zich moest beroepen.

333 ibid. 105. Het is natuurlijk de vraag, of Hoogenboom deze conclusie na de gebeurtenissen rond de

verkiezingen van 2002 nog onverkort zou handhaven. Met name de bestaande politicke onverschil-
ligheid en teleurstelling onder delen van de Nederlandse bevolking, retrospectief herkenbaar in terug-
lopende opkomstpercentages bij verkiezingen en een gestaag groeiend aandeel zwevend electoraat,
zijn een factor die hij niet expliciet in zijn analyse heeft betrokken en als teken van sluimerende in-
stabiliteit en kritiek op de bestuurlijke arrogantie van de politieke elite in ons land kan worden uitge-
legd.

336 7ie hierboven p-28en 118.

156



De organisatie van interparadigmatische tolerantie

Naar een wereldwijd gedistribueerd netwerk als de wetenschappelijke gemeenschap van de
organisatiekunde zal dit pacificatiemodel, zoals het in Nederland historisch zijn beslag
heeft gekregen, ongetwijfeld niet één-op-één vertaalbaar zijn. Het is bijvoorbeeld de vraag,
in hoeverre gezien de strategische intentieverklaringen van integrationisten als Pfeffer
momenteel de bestuurlijke compromisbereidheid van paradigmatische protagonisten aan-
wezig is om tot ‘afspraken’ te komen. De beschikbare institutionele kaders om in de allo-
catieve sfeer een ‘leven en laten leven’-arrangement concreet te instrumenteren zijn na-
tuurlijk ook niet van dezelfde orde. Toch mag in analogie met Hoogenbooms dynamische
pacificatiemodel gesteld worden dat de emancipatie van niet-functionalistische organisa-
tieparadigma’s gedurende de afgelopen twintig jaar wel grotendeels is volbracht. Postmo-
derne, kritische en interpretatieve groeperingen in de organisatickunde hebben zich intus-
sen zowel intern in de vorm van ‘invisible colleges’ met hun eigen kennisdistributiekana-
len als extern in relatie tot de maatschappelijke cliéntéle van onderwijs en onderzoek zoda-
nig institutioneel verankerd dat zij niet meer zomaar van het toneel zullen verdwijnen.
Daardoor zullen initiatieven en oproepen om de ontstane diversiteit binnen de discipline
weer ongedaan te maken, bijvoorbeeld middels het eenzijdig opleggen van strikte metho-
dologische kwaliteitsnormen voor organisatieonderzoek of het sanctioneren van paradig-
matisch vooringenomen tijdschriftratings, op zichzelf beschouwd nauwelijks heilzaam
kunnen zijn.>*” Weliswaar kunnen dergelijke initiatieven op het lagere aggregatieniveau
van lokale wetenschappelijke instellingen in een soort ‘Staphorst’-format succesvol blij-
ken, maar het is twijfelachtig of de baten daarvan op langere termijn kunnen opwegen te-
gen de codrdinatiekosten die met de handhaving van zulke monoparadigmatische regimes
gepaard gaan. De huidige ontwikkelingsfase van de organisatiekunde als discipline wijst er
eerder op, dat de bereidheid tot samenwerking op het niveau waar Pfeffer dit zoekt, gebaat
is bij erkenning van de diepgaande verschillen tussen paradigma’s en van het recht voor
elke paradigmatische zuil de eigen integriteit inhoudelijk en organisatorisch te waarborgen
en daartoe op basis van evenredigheid ook de middelen te verwerven. ‘Prudent leadership’
door de bestuurlijke elites van paradigma’s op verschillende niveaus in de organisatiekun-
de impliceert dan, dat men elkaar over en weer de noodzakelijke middelen van bestaan
gunt en tegelijk intraparadigmatisch middels de daartoe beschikbare instrumenten van so-
ciale controle (geprefereerde kennisdistributiekanalen, wetenschappelijke doelstellingen,
methodologische richtlijnen e.d.) aan een optimale ontwikkeling en interne uitwerking van
het eigen gedachtegoed werkt. Interparadigmatische dialoog is in een dergelijk isolationis-
tisch organisatorisch arrangement op zichzelf niet onmogelijk of verboden, maar ook min-
der wezenlijk voor een betekenisvolle ontwikkeling van de organisatickunde dan door in-
tegrationisten en pluralisten veelal is beweerd. En verzoening hoeft er ook allerminst het
natuurlijke eindpunt van te zijn. We zouden ons eerder zorgen moeten gaan maken, als een
dergelijke dialoog op den duur in alle gemoedelijkheid gevoerd zou worden (met een goed
glas wijn ter afsluiting) en er blijkbaar niets meer op het spel staat. Vanuit isolationistisch
gezichtspunt is de onverschilligheid van een laissez-faire beleid in dat opzicht een grotere
bedreiging voor de ontwikkeling van de organisatiekunde dan de schismatische gevaren
die aan de actieve mobilisering van conflict verbonden zijn.

37 Willmott (1993) sprak in dit verband van een ‘reactionair postmodernisme’.

157



De organisatie van interparadigmatische tolerantie

6.6 Conclusie

Zowel op het niveau van de onderzoekspraktijk als in het management van de organisatie-
kunde als discipline hebben pluralisten geprobeerd instrumenten te ontwikkelen om de
incommensurabiliteit van paradigma’s praktisch onschadelijk te maken zonder de bestaan-
de pluriformiteit van organisatickundige benaderingen op te geven en zo binnen de disci-
pline een zekere interparadigmatische tolerantie te bewerkstelligen. In dit hoofdstuk heb ik
beargumenteerd, dat deze pogingen het incommensurabiliteitsprobleem structureel onder-
schatten. Incommensurabiliteit blijkt zo ook op praktisch niveau een organisatieprobleem
van formaat op te werpen, dat door pluralistische organisatietheoretici op belangrijke pun-
ten is miskend. De bescherming van interparadigmatische tolerantie is daarbij eerder ge-
diend met een isolationistische ontwikkelingsstrategie om de bestaande diversiteit te ma-
nagen dan met min of meer halfslachtige pogingen tot inhoudelijke bemiddeling en ver-
zoening of pleidooien voor volledig vrije mededinging op de marktplaats voor academi-
sche ideeén. De exclusieve geldingsdrang van organisatickundige visies laat zich niet be-
teugelen door haar te bagatelliseren.

Voorstellen voor multiparadigmatisch onderzoek beloven in dit opzicht inhoudelijk welis-
waar een rijker inzicht in organisatieverschijnselen mogelijk te maken en daarmee een gro-
tere mate van democratie in de organisatiekunde te realiseren door aan verschillende para-
digma’s een legitieme plaats in concreet onderzoek te bieden, maar gaan er veelal ten on-
rechte van uit, dat hun conceptuele strijdigheid wel op enige wijze verzoend kan worden
zonder deze visies van hun karakteristieke identiteit te beroven, en dat deze vervolgens ook
in eenduidige praktische handelingsoriéntaties voor het management van organisaties sa-
mengebracht kunnen worden. Geen van de besproken multiparadigmatische strategieén
blijken in dit opzicht praktisch veel concreets te bieden, noch voor het management van or-
ganisaties noch voor de bemiddeling van incommensurabele paradigma’s. Met name de
problemen die zich in Hassards onderzoek bij de British Fire Service hebben voorgedaan,
tonen hoe moeilijk het is om aan deze hoog gespannen verwachtingen van multiparadig-
matisch onderzoek te voldoen. Zijn enigszins wanhopige toevlucht tot het pleidooi voor
een paradigmatische probleemverkaveling, waarbij ieder paradigma een eigen set van or-
ganisatiekundige issues krijgt toegewezen om zo te ontsnappen aan de dreiging van een
ultieme relativistische ongerijmdheid, laat van de oorspronkelijke inzet van het multipara-
digmatisch project zelfs weinig heel. De kans op overeenstemming over een dergelijke
taakverdeling lijkt gegeven de incommensurabiliteit van de betrokken paradigma’s bo-
vendien uiterst gering.

Dat deze verwachtingen in de praktijk ook in hoge mate ijdel zijn, blijkt voorts pregnant
wanneer we het geschil om het management van de organisatiekunde zelf beschouwen. De
beleidsmatige aanbevelingen en onderliggende argumenten van integrationisten als Pfeffer
en Ackroyd om de bestaande fragmentatie in de organisatiekunde te lijf te gaan door de
heersende paradigmamentaliteit af te schaffen en de conformiteit aan een strikt weten-
schappelijk en methodologisch normkader af te dwingen staan volkomen haaks op de plu-
ralistische analyses van onder andere Weick, Czarniawska en Van Maanen om variéteit
van organisatiekundige onderzoeksstijlen en de dialoog daartussen juist te bevorderen en
daarmee een vrije markt van academische ideeén te beschermen, hoe paradoxaal en con-
traproductief beide visies uit oogpunt van welbegrepen eigenbelang ook schijnen.

Beide benaderingen vertegenwoordigen hierin ideaaltypisch wezenlijk verschillende nor-
matieve houdingen tegenover het management van diversiteit in organisaties, die beide

158



De organisatie van interparadigmatische tolerantie

bovendien in belangrijke mate voorbij gaan aan de praktische betekenis van incommensu-
rabiliteit in de regulering van het intermenselijk verkeer. Het integrationisme wordt in we-
zen geleid door een proto-politieke grondhouding, waarin de functionaliteit van verschil
via structurele roldifferentiatie, specialisatie en professionalisering steeds toetsbaar moet
zijn aan een overkoepelende missie en een algemeen organisatiebelang, die de basis ver-
schaffen voor een efficiénte en beheersbare inzet van middelen alsmede voor een heldere
en concrete operationalisering van gedragsverwachtingen, op grond waarvan elk mogelijk
conflict van waarden ofwel bij voorbaat ondervangen en geneutraliseerd kan worden ofwel
als disfunctioneel bestempeld en bijgevolg riicksichtlos onderdrukt mag worden. De be-
langrijkste inspiratie van het pluralisme ligt daarentegen juist in het bestrijden van de drei-
ging van dogmatische onverdraagzaamheid die in dit functionalistische eenheidsdenken
besloten ligt en in de bevordering van tolerantie en een vreedzame coéxistentie tussen an-
dersdenkenden, waarmee tegelijk een grotere flexibiliteit en een breder gedragsrepertoire
van organisaties in het vooruitzicht worden gesteld om tegemoet te komen aan de uitda-
gingen waarvoor zij in hun toenemend dynamische omgevingen worden geplaatst. De
voortdurende onderhandelbaarheid en herinterpretatie van werkelijkheden en gedrags-
verwachtingen die hiervoor vereist is, kan hier echter omwille van de instandhouding van
de sociale band omslaan in een conflictmijdend gedogen of bagatelliseren van verschil, een
houding van onverschilligheid waarin elke keuze praktisch om het even en letterlijk
‘gleichgiiltig’ wordt, waardoor in feite geen enkele richting meer aan het handelen wordt
gegeven.

Beide perspectieven miskennen daarmee de wezenlijk conflictueuze aard van hun eigen
onderlinge verhouding, i.e. de incommensurabiliteit van de paradigma’s waarop zij berus-
ten en die zij tegelijk in hun eigenmachtige en niet steeds even consequent doordachte vi-
sies op het management van de organisatickundige beroepspraktijk proberen te verdiscon-
teren en onschadelijk te maken. In het isolationisme ligt in dit opzicht een praktische
grondhouding besloten die enerzijds meer recht doet aan de onvermijdelijkheid en scherpte
van paradigmatisch conflict en anderzijds hun behoefte aan zelfontplooiing en autonomie
onderstreept, maar in zijn gerichtheid op emancipatie en radicale vernieuwing ook het ge-
vaar in zich draagt van een halsstarrige en zichzelf recursief versterkende onverzoen-
lijkheid die de realisering van een werkbare en stabiele wederzijdse tolerantie tussen de
betrokken visies op het management van verschil in organisaties en in het bijzonder in de
organisatiekunde zelf tegelijk ondermijnt.

In Hoogenbooms amendement op de verzuilings- en pacificatietheorie van Lijphart ligt
voor dit complexe organisatievraagstuk echter een perspectief besloten, dat weliswaar geen
ultieme garanties voor een stabiele ontwikkeling van de organisatiekunde biedt, maar wel
de mogelijkheid verschaft deels tegemoet te komen aan de ideologische verwachtingen van
elk van de hier geschetste visies en tegelijk de historische dynamiek van ontwikkelingen in
het vakgebied gedurende de afgelopen twintig jaar respecteert. Nu de onderhavige para-
digma’s in de organisatiekunde zich zowel intern in de vorm van ‘invisible colleges’ met
hun eigen kennisdistributiekanalen en methodologische instrumenten van sociale controle
als extern in relatie tot hun maatschappelijke cliéntele van onderwijs en onderzoek institu-
tioneel hebben geémancipeerd en verankerd, ligt de wederzijdse erkenning daarvan via een
bewust nagestreefde politiek van verzuiling in zoverre voor de hand, dat de bestuurlijke
elites van deze wetenschappelijke ‘zuilen’ daarmee op basis van evenredigheid en ‘prudent
leadership’ een stabiel pluralisme kunnen realiseren, waarin autonomie, tolerantie en
doelmatigheid in de kennisontwikkeling samengaan zonder afbreuk te doen aan de diep-

159



De organisatie van interparadigmatische tolerantie

gaande verschillen tussen hun respectieve organisaticopvattingen. Daarmee lijkt ook
maximaal tegemoet gekomen te worden aan de wetenschapssociologische en historische
argumenten die Kuhn en Biagioli eertijds hebben ingebracht om de wederzijdse intellec-
tuele steriliteit en het isolement tussen paradigma’s te bepleiten als voorwaarde voor we-
tenschappelijke vooruitgang.

160



HOOFDSTUK 7
GRENZEN VAN ORGANISEERBAARHEID

7.1 Inleiding

Als we de organisatieproblemen in de organisatickunde uit de vorige twee hoofdstukken
overzien en de gecodrdineerde wetenschapsbeoefening (met de dispariteit tussen verschil-
lende vormgevingen hiervan) in dit vakgebied als een #ypisch organisatieverschijnsel mo-
gen karakteriseren, dan betekent dit in feite dat incommensurabiliteit niet alleen een meta-
theoretisch begrip is dat de verhouding tussen de vruchten van wetenschappelijke arbeid
bepaalt, maar een begrip dat inhoudelijk direct betrekking heeft op de concrete organise-
rende interactie tussen mensen. Het is in de onderlinge omgang tussen deelnemers in dit
veld van organiserend handelen in feite as real as it gets, de benaming voor een antago-
nisme dat zich allerminst hoeft te beperken tot wetenschappelijke gemeenschappen, maar
als aspect van de condition humaine elke organisatie aankleeft als het ontologisch contra-
punt ervan. In termen van Zizek, de meest prominente denker uit de Sloveense school van
de Lacaniaanse psychoanalyse die voor dit hoofdstuk de belangrijkste parameters ver-
schaft, kan men incommensurabiliteit zo zien als onuitwisbaar teken, als symptoom van
een traumatische realiteit, waarin de menselijke drang tot organisatie zowel in zijn zinge-
vingsarbeid als in de codrdinatie van gedrag tegelijk zijn primaire impuls én zijn onover-
komenlijke grens vindt.™*® De analyse in dit hoofdstuk biedt daarmee ook de grondtrekken
van de anti-organisatietheorie, die door Burrell en Morgan in 1979 werd gezocht en die —
zoals we zullen zien— de nogal paradoxale opdracht toekomt om het veld van organiserend
handelen in het (inter)menselijk denken en doen zijn grenzen te bemeten, om aan te geven
welke legitieme pretenties we met organiseren kunnen hebben en waar die grenzen over-
schreden worden.

In dit slothoofdstuk wordt hiermee de transcendentale hoofdvraag van deze studie opge-
nomen, namelijk hoe incommensurabiliteit de mogelijkheidsvoorwaarden en grenzen be-
paalt van ons vermogen om iets, wat dan ook, te organiseren. Organiseren kan hierbij op-
gevat worden als een in wezen door de menselijke verbeelding gedreven vermogen tot
overbrugging van de kloof tussen idee en werkelijkheid, in Kants termen: tussen de nou-
menale en de fenomenale wereld. Sinds Kant in zijn filosofische project op deze manier
een transcendentale kritiek van het kenvermogen heeft ondernomen, wekt elke studie van
dergelijke vermogens die zich de vraag naar de grenzen ervan niet stelt, terecht argwaan.
Vertrekpunt van dit hoofdstuk is, dat de organisatiekunde zich deze vraag tot nu toe nau-
welijks serieus gesteld heeft. De door organisatickundigen steeds weer gememoreerde al-
omtegenwoordigheid van organisaties in onze tijd is in dit verband meer dan een empiri-
sche constatering; ze drukt het ontzag en de huiver van een sublieme ervaring uit. Vanaf de
vroege negentiende eeuw (in de nasleep van de Franse revolutie en gevoed door de Ver-
lichting en de industrialisering) bestaat een sindsdien nauwelijks meer uitgedaagd maat-
schappelijk vertrouwen in de weldadigheid van organisatie, een ‘du kannst denn du sollst’-

338 Volgens een van de weinige bijdragen die tot nu toe in de organisatickunde aan het werk van

Zizek zijn besteed (Bshm & De Cock 2005), zou zijn manier van denken de organisatiekunde inder-
daad met haar eigen onmogelijkheid confronteren.

161



Grenzen van organiseerbaarheid

mentaliteit die organisatie voor mens en maatschappij tot universele voorwaarde voor een
goed leven lijkt te hebben verheven en de ideologische basis vormt van het huidige mana-
gementdenken.

De uitdaging van dit excessieve postulaat vindt in dit hoofdstuk langs twee sporen plaats:
ontologisch en ideologisch. Het aangrijpingspunt daarvoor ligt in de metafysische organi-
satieparadox die Reed al in het functionalisme herkende, namelijk hoe deze visie het Pyt-
hagoreische uitgangspunt van een altijd al volledig gestructureerde en georganiseerde
kosmos verbindt aan de morele opgave voor de mensheid, dat zij zich altijd nog in deze
kosmische orde moet voegen en er op raadselachtige wijze van nature blijkbaar (nog) geen
deel van uitmaakt. Reed baseert de constatering van deze antinomie op Wolins analyse van
de gesublimeerde politieke agenda van de organisatietheorie om sociale integratie te be-
werkstelligen. Deze pretentie en de paradox die ermee samenhangt, zijn echter ook buiten
het functionalisme alom herkenbaar en veeleer gekoppeld aan het imaginair-symbolische
karakter van organiseren, aan het gegeven dat elke organisatie een verhaal (zingeving)
nodig heeft. Daarmee is tevens de status van het organiserend subject, van de verteller
(bijvoorbeeld de visionaire manager die de missie van de organisatie uitdraagt en daarmee
‘zijn’ medewerkers motiveert), in het geding alsmede de verhouding die hij in dit verhaal
aanneemt tot de Ander.

Gebaseerd op de psychoanalyse van Lacan is volgens Zizek tekenend dat het proces van
zingeving noodzakelijkerwijs gepaard gaat met een ferugtrekking van het subject uit de
realiteit, exemplarisch uitgedrukt in de methodische twijfel van Descartes, waarbij het sub-
ject in de symbolische herovering ervan zijn vervreemde status uit alle macht ongedaan
probeert te maken. De grote bijdrage van het Duits Idealisme aan ons inzicht in dit proces,
dat de overgang van natuur naar cultuur kenmerkt, is volgens Zizek dat het transcendentale
subject niet het autonome, substanti€le, zelftransparante en rationele ego is, dat de basis is
voor onze individualiteit, maar een gapende /eegte, een voor zichzelf radicaal ontoeganke-
lijk referentiepunt, het Lacaniaanse “versperde subject” ($), dat als een barst in de ontolo-
gische opbouw van de kosmos waarlangs de symbolische ‘wederopbouw’ van de wereld
plaatsvindt, moet worden voorondersteld. Het re€le als trauma is nu, dat deze barst, dit gat,
nooit geheel opgevuld kan worden, dat elke representatie van de wereld en de plaats van
het individu daarin a priori partijdig is, bepaald door een vlek die onze waarneming ‘patho-
logiseert’, scheef trekt, en het ons als een bot dat in de keel blijft steken onmogelijk maakt
om alles te zeggen.”” Voor Zizek komt Reeds paradox hiermee allerminst als een verras-
sing, maar vormt ze de kern van het proces van zingeving waarop elke sociale organisatie-
activiteit is gebaseerd, maar die tegelijk de positie van de Ander als subject problematiseert
c.q. het probleem van sociale integratic om te beginnen opwerpt (7.2).

Middels het begrip van de ‘nulgraad van organisatie’ heeft Cooper als een van de weinige
denkers in de organisatickunde een soortgelijke grensverkenning van ons organisatiever-
mogen ondernomen.** Ook Cooper benadrukt in navolging van het werk van onder meer
Lévi-Strauss en Derrida de precaire en wezenlijk partijdige status van organiseren als sym-
bolisch proces van in- en uitsluiting, dat nooit volledig slaagt in zijn ontsnapping aan de
overvloed van betekenis waardoor de nulgraad van organisatie, de dubbelzinnige speling
van het verschil op de grens tussen ‘binnen’ en ‘buiten’ wordt bepaald. Aan organiseren

339 Zizek (1997: 48-52; 1993: 12v.); vgl. ook Myers (2003: 36v.)

340 Cooper (1990)

162



Grenzen van organiseerbaarheid

kent Cooper op grond van zijn analyse twee functies toe, een therapeutische en een norma-
liserende, die het subject de geruststellende indruk moeten geven een vast referentiepunt,
criterium of anker te hebben —de psychoanalytische fallus— waarmee de wereld gedomes-
ticeerd kan worden. En incommensurabiliteit toont zich juist in deze functies als een trau-
matische verstoring, een moment van exces (een overvloed aan betekenis) waar de orde
van criteria onbepaald en rationeel onbeslisbaar is, terwijl organiseren, of dit nu doelratio-
neel (in het functionalisme) of communicatief (in het interpretativisme; de consensueel
gevalideerde grammatica voor de reductie van dubbelzinnigheid a la Weick: “we komen er
samen wel uit”) geduid wordt, deze beslisbaarheid juist vereist. Organiseren behelst zo in
de meest algemene zin de duurzame onderwerping van een veld van entiteiten aan een cri-
terium, ofwel de bestendiging van verschil. De kern van de analyses van Zizek en Cooper
is, dat zij organiseren hiermee in eerste instantie niet zozeer in zijn weldadige, als wel in
zijn inherent gewelddadige hoedanigheid tonen, in de noodzakelijk arbitraire en zelfzuch-
tige tomeloosheid van zijn toepassing. Daaruit volgt tevens de paradoxale inzet van het
transcendentale organisatievraagstuk, voor zover ze deze tomeloosheid wil beteugelen
door ons organisatievermogen zelf aan een criterium te onderwerpen en zo een grens te
stellen. Het is precies de noodzaak dat er een grens aan ons organisatievermogen bestaat
zonder dat bepaald kan worden wat die grens is, die de ultieme grens van ons vermogen
tot organiseren aanduidt (7.3).

Het besef van deze onbeslisbaarheid, van de noodzakelijke en onmogelijke bepaling van
deze grens, die het antwoord moet geven op de vraag wanneer te stoppen met organiseren,
is wat ons postmoderne tijdsgewricht radicaal scheidt van de moderne hoop op grond
waarvan iemand als Habermas de Verlichting nog als een “onvoltooid” project kon duiden
en Reed nog hoopt op een positief alternatief in de ontwikkeling van de organisatietheorie
voor “both the hubris of ‘carry on regardless’ and the despondency of ‘anything goes’”.>*!
Wat de transcendentale wending in de Duitse filosofie volgens Zizek op moreel-politick
niveau (in het formalisme van de Kantiaanse ethiek) manifest heeft gemaakt, is het radicaal
onbewuste karakter van de morele plicht c.q. de universele Wil. Elke positieve invulling
ervan, het meest opvallend in communitaire fantasieén van een Rousseauiaans contractua-
lisme, berust op een fantasie die pretendeert de oervervreemding van het subject ongedaan
te kunnen maken, maar die in zijn consequente uitvoering gedoemd is het tegendeel van
gemeenschap te bereiken. Voor zover organiseren de collectieve overgave aan een derge-
lijke fantasie vereist, kan het ook maar beter falen: het slagen ervan zou de ultieme sociale
ramp zijn (de reductie van het subject tot een ding). De les die Wolin uit Rousseau trekt en
Zizek uit Kant en Hegel, maar die de organisatietheorie grotendeels lijkt te hebben gemist,
is dat organisatie (de uitvoering van het sociaal contract) niet bij machte is gemeenschap te
creéren, maar slechts de perioden van anonimiteit te overbruggen die mensen in de maat-
schappij ervaren. Volgens Wolin kan het sociaal contract bij Rousseau daarom slechts een
onvolkomen substituut zijn voor de oorspronkelijke pitié die mensen tot elkaar brengt: “to
communicate is to commiserate”.>** Zizek ontleent een soortgelijke boodschap aan zijn
lezing van Hegel en Kant op het niveau van culturen:

“The common ground that allows cultures to talk to each other [...] is not some presupposed
shared set of universal values, etc., but rather its opposite, some shared deadlock; cultures

31 Reed (1999: 45)

342 Wolin (2004 [1960]: 353)

163



Grenzen van organiseerbaarheid

‘communicate’ insofar as they can recognize in each other a different answer to the same
. . - 343
fundamental ‘antagonism,” deadlock, point of failure.”

Dit dode punt, deze impasse, is precies wat ons organisatievermogen confronteert met zijn
normatieve grens, die uiteindelijk aan een ethiek van terughoudendheid refereert. De in-
commensurabiliteit van wereldbeelden, paradigma’s, culturen is de voorwaarde die ons
organisatievermogen moet respecteren om ‘tot zichzelf te komen’. Door ‘door de fantasie
heen te gaan’ en te ontdekken hoe daarmee de splijting van de kosmos wordt verhuld, dat
wil zeggen alleen door te stoppen voor de afgrond van het verlangen van de Ander, kan het
subject zijn vrijheid en die van zijn medemens als autonome actoren redden. Gemeenschap
‘organiseer’ je niet; meer dan wat ook betekent dat tegenwoordig afzien van ‘de monster-
lijke plicht om gelukkig te zijn’ (7.4).

7.2 Transcendentale organisatieanalyse

Om deze conclusie te bereiken als antwoord op de centrale vraag van dit hoofdstuk moeten
twee complicaties van de transcendentale organisatievraagstelling vooraf verhelderd wor-
den.

Ten eerste lijkt het voor de hand te liggen dat enig antwoord op deze vraag vereist, dat we
weten wat organiseren (ongeveer) is, dat we kunnen beschikken over een (min of meer)
eenduidig beeld ervan en wat daaraan dan significant is. En juist dit lijkt, gezien het para-
digmadebat in de organisatickunde, nauwelijks voorhanden.*** Hoewel dit mijn analyse
zeker niet paradigmaneutraal maakt, sluit ik daarom aan bij een beeld van organiseren
zoals dat (met alle meerduidigheid die dat behelst) in de natuurlijke omgangstaal wordt
gebruikt, ook wel aangeduid met synoniemen als ‘ordenen’, ‘inrichten’, ‘regelen’ (aan re-
gels onderwerpen) en wat dies meer zij. Met een voorschot op Zizek wordt daarmee een
definiérend kenmerk van organiseren, dat het een verzameling handelingen of patronen
daarvan betreft die de naam ‘organiseren’ gemeen hebben, kortom dat de term er gewoon-
lijk voor gebruikt wordt, waardoor de betekenis van ‘organiseren’ eerder een retroactief
effect van de naamgeving zelf is en de kern ervan hiermee buiten de verzameling van fe-
nomenale kenmerken ervan gezocht moet worden.>** Dit begrip beperkt zich dan trouwens
niet tot vormen van sociale, laat staan industriéle, economische of administratieve organi-
satie, maar ruimt ook expliciet plaats in voor symbolische en narratieve organisatiever-
schijnselen, i.e. voor de manier waarop ‘kennis van organisaties’ ook steeds een ‘organisa-
tie van kennis’ inhoudt. Eén bepaling die hier voor mijn analyse uit volgt, is dat organise-
ren voor zover het zich al als een op zichzelf staande (onafthankelijk empirisch waarneem-
bare) handeling voordoet, in deze alledaagse zin steeds —vooraf maar waarschijnlijker ach-

33 Zizek (1993: 31)

3* Niet alleen de paradigmamodellen die al eerder in deze studie beschreven zijn, getuigen hiervan;

Reed (1999) beschrijft ook een aantal punten van discussie die meer recent de agenda van de organi-
satietheorie beinvloeden, zoals thema’s rond gender, etniciteit, globalisering e.d., kortom voor issues
van diversity management. Ook ziet hij aandacht toenemen voor theorievorming over de aard van het
organiserend subject.

3% Zizek (1989: 89v). Met dit voorbehoud plaatst hij zich in de discussie tussen descriptivisme en
anti-descriptivisme (de causale verwijzingstheorie) overigens aan de kant van de anti-descriptivisten.
Zie hoofdstuk 3 hierboven.

164



Grenzen van organiseerbaarheid

teraf— een projectie behelst van een min of meer uitgewerkte voorstelling (representatie,
beeld, idee, plan) op de werkelijkheid, waarbij die voorstelling geldt als maatstaf waarnaar
de realiteit beoordeeld wordt, al hoeft de concrete uitvoering (realisatie, performance, toe-
passing) ervan allerminst met die voorstelling overeen te komen. Elke organisatie trekt op
deze manier een grens tussen toestanden in de werkelijkheid die wel en niet aan de voor-
stelling, de bedoeling van de organisatie voldoen. Organiseren is ondanks de intentionali-
teit die er op deze manier in besloten ligt, dus geen succeswerkwoord. Iets organiseren
zonder succes (een feest dat niet doorgaat, een onderneming die failliet gaat) betekent niet,
dat er achteraf bezien strikt genomen ook niets georganiseerd zou zijn, dat er geen sprake
was van ‘organisatie’.

Een tweede complicatie die hieruit volgt is, dat dit beeld van organiseren ook op de aard
van de transcendentale vraagstelling zelf van toepassing is. Vragen naar de grenzen van
ons organisatievermogen is gezien bovenstaande bepaling dan immers zelf ook een (sym-
bolisch) organisatievraagstuk. Het gaat hier echter niet om de bepaling van succesfactoren,
zoals die in management- en organisatietheorieén worden gezocht, of grenzen van de toe-
passing van bepaalde organisatievormen, bijvoorbeeld wanneer marktwerking de voorkeur
verdient boven hi€rarchische handelingscodrdinatie, zoals in de transactiekostentheorie.>*
Het gaat eerder om de mogelijkheid van slagen of falen, op grond waarvan de grenzen
waarbuiten je niet eens zou moeten willen of proberen om iets te organiseren, kunnen
worden getrokken. Anders gezegd: het gaat niet om het produkt van organiseren (‘de’ or-
ganisatie) noch om het proces ervan (het ermee bezig zijn), maar om de afperking van het
toepassingsveld van het vermogen daartoe, om te bepalen wanneer het iiberhaupt ‘zin
heeft’ en wat we daarvoor noodzakelijkerwijs altijd al moeten vooronderstellen en in die
zin ook altijd al hebben geaccepteerd.*” Volgens Korthals heeft een transcendentale analy-
se in dit opzicht steeds betrekking op een praktijk, waarbij het niet gaat om bepalingen van
specifieke regels of succescriteria, maar om de procedureregels voor de legitimatie ervan.
In deze hoedanigheid benadert een transcendentale analyse de methode van rationele re-
constructie, al gebeurt dat niet aan de hand van een vooraf gegeven begrip van rationaliteit,
maar juist met het oog op de reconstructie van de rationaliteit zelf die in een praktijk beli-
chaamd is.**® De vraag is, kortom, wanneer een vermogen legitiem uitgeoefend kan wor-
den en wanneer niet, en wat je er dan van mag verwachten en wat niet.

In deze zin vatte Kant ook de vraag naar de structuur van het kenvermogen en de moge-
lijkheid van algemeen geldende kennis op. Zoals bekend twijfelde Kant daar op zichzelf
niet aan (net zo min als wij eraan twijfelen dat we van alles kunnen organiseren), maar
wilde hij gegeven de wildgroei aan denkstromingen in zijn tijd het veld van legitieme ken-
nis afperken, niet door aan te geven welke kennis waar of onwaar was, maar in de vorm
van een systematisch en kritisch vooronderzoek naar de voorwaarden waarbinnen het ken-
vermogen legitiem kan worden uitgeoefend dan wel haar veld te buiten gaat.>* Dit laatste

346 Arrow (1974) en Williamsom (1975) zijn natuurlijk de klassieke bronnen.

347 Zie Habermas (1984: 363)

38 Korthals (1986: 20); de mogelijkheid dat verschillende organisatieopvattingen ook verschillende

‘rationaliteiten’ belichamen kan daarbij, gezien mijn analyse in hoofdstuk 4, natuurlijk niet uitgeslo-
ten worden. Dit behelst juist een wezenlijk deel van hun incommensurabiliteit.

349 Vgl. Van den Braembussche (1997: 72).

165



Grenzen van organiseerbaarheid

is het veld van de transcendentale schijn, van de (negatieve) dialectiek, waar het kenver-
mogen in onoplosbare antinomieén verstrikt raakt. Een gelijksoortige exercitie heeft Kant
ook op het gebied van het begeertevermogen (de wil) en het oordeelsvermogen en hun
bijbehorende ervaringsgebieden (moraal en kunst) uitgevoerd en met deze inzet is Kants
gehele transcendentale project zelf wel opgevat als een omvattend organisatieproject van
de menselijke vermogens en ervaringsgebieden.”*’

Dit betekent echter, dat Kants project al moet hebben voorondersteld wat een transcenden-
tale organisatietheorie hem eigenlijk nog had moeten opleveren: de mogelijkheidsvoor-
waarden en grenzen van dit organisatievermogen zelf en dus van zijn eigen transcendentale
project.’® Wat daar vooral verontrustend aan is, is dat een transcendentale organisatieana-
lyse als organisatieactiviteit a priori al van zijn eigen legitimiteit moet uitgaan en niet kan
vaststellen, of ze op enig punt in een dialectische schijn zou vervallen zonder daarmee haar
grenzen al te buiten te gaan en zichzelf precies op dat punt onmogelijk te verklaren. Een-
voudig gezegd: waar het organisatievermogen zich (in zijn transcendentale toepassing)
oplegt aan andere vermogens om aan hun legitimiteit specifieke grenzen te stellen, moet
het zich in diezelfde hoedanigheid noodzakelijkerwijs immuniseren tegen zijn eigen kri-
tiek.

Maar het blijft niet bij deze immunisering op theoretisch niveau. Met zijn enthousiasme
voor de Franse revolutie en bewondering voor de politieke theorie van Rousseau, zoals die
uit zijn kleinere politieke geschriften blijken, lag het ook al op het puntje van Kants tong
om op de vraag naar de realiseerbaarheid van morele vrijheid in de wereld (de hoofdvraag
van de Kritik der Urteilskraff) te antwoorden, dat dit een kwestie van ‘organiseren’ is.>*
Kort na Kants dood is dat antwoord er bij monde van onder andere Saint-Simon ook expli-
ciet gekomen. Vanaf dat moment groeit organiseren in vliegende vaart uit tot een tover-
woord en wordt de noodzaak van organisatie voor de realisering van een goed leven een

350 vgl. W.T. Jones (1975)

1 Natuurlijk kan men ook vermoeden, dat deze ‘kritiek van de organisatorische rede’ door Kant

impliciet uitgevoerd is, maar dat doet aan de aard van dit probleem niet af.

352 In deze kleinere opstellen, die tussen 1784 en 1798 gepubliceerd zijn, alsook in de Kritik der

Urteilskraft uit 1790 gebruikt Kant de termen ‘Organisation’ en ‘organisiertes Wesen’ slechts spora-
disch en zoals toen gebruikelijk bijna uitsluitend in evolutionair-biologische zin om de teleologie in
de natuur als een ‘System der Zwecke’ aanschouwelijk te maken (zie met name Rezensionen von
J.G. Herders Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit uit 1785 en KU 289v. en 380v.).
Over de sociale organisatie van een volk of gemeenschap (een ‘gemeines Wesen’) spreekt hij voor-
namelijk in termen van de vorming en uitoefening van een algemene wil die gericht is op de realise-
ring van morele vrijheid en de daarvoor benodigde afstemming van doelen, zoals in het staats- en
volkenrecht (zie bijv. de Mutmaplicher Anfang der Menschengeschichte (1786) en Uber den Ge-
meinspruch: Das mag in Theorie richtig sein, taugt aber nicht fiir die Praxis (1793)). De overeen-
komst tussen de beschouwingswijzen van ‘natuur’ en ‘cultuur’ (politiek) als sytemen van doelen is
echter al zodanig opvallend, dat een analoog gebruik van de term organisatie in sociaal-
maatschappelijk verband niet lang meer op zich kon laten wachten. In Zum ewigen Frieden (1795)
zien we dan voor het eerst, dat Kant de realisering van de algemene wil mogelijk acht door ‘eine gute
Organisation des Staats’ (Kant 1973: 145). Vergelijk ook de etymologie van de term organisatie in
Starbuck (2003: 156) die een vroeg gebruik van de term in deze sociaal-politicke context precies in
1789 terugvindt bij Siey¢s, een pamflettist van de Franse revolutie, en zelfs al bij de Duitse historicus
Maser in een tekst uit 1783, al zijn dit klaarblijkelijk nog uitzonderingen.

166



Grenzen van organiseerbaarheid

veelal zonder nadere legitimatie geaccepteerd postulaat, zowel binnen als buiten de organi-
satiekunde, waarmee ons organisatievermogen ook in de praktijk tegen kritiek geimmuni-
seerd is. Daarvoor is misschien wel het meest tekenend, dat dit uitgangspunt binnen de
organisatiekunde zelfs in postmoderne hoek grotendeels gevrijwaard is gebleven van aller-
lei kritiek die de Verlichting in menig ander opzicht van hieruit te verduren kreeg. On-
danks constateringen, dat we er in organisaties maar al te vaak een potje van maken, dat
onze natuurlijke en sociale omgeving slechts beperkt ‘maakbaar’ of beheersbaar zijn en
rationaliteit (in het bijzonder de calculerende rationaliteit van de homo economicus) in het
dagelijks leven een veel minder prominente rol speelt dan de bedrijfskundige orthodoxie
ons wil doen geloven, heeft deze kritick nauwelijks afbreuk gedaan aan het normatieve
appel dat iedereen zijn leven toch naar vermogen dient te organiseren en lijkt niemand zich
tot op de dag van vandaag liberhaupt een serieus antwoord op de vraag te kunnen voorstel-
len, wat met organiseren principieel niet bereikt kan worden, wat je niet eens zou moeten
willen organiseren, kortom waar de menselijke organisatiedrift zijn legitieme perken te
buiten gaat. En toch lijken die grenzen, sinds Kant zijn transcendentale vraag voor het eerst
opwierp, er ook voor dit vermogen te moeten zijn, waarbuiten het in onoplosbare contra-
dicties verzeild raakt. Reed is zoals gezegd een van de weinigen die via Wolins kritiek op
de moderne organisatietheorie een dergelijke constitutieve organisatieparadox heeft ge-
formuleerd, al beperkte hij die ten onrechte tot het functionalistisch paradigma. Mijns in-
ziens geldt deze antinomie echter ongeacht vanuit welk paradigma men organiseren beziet
en biedt ze daarom ook het meest ge€igende startpunt voor de transcendentale analyse die
ik hier voor ogen heb.

7.2.1  Reed’s organisatieparadox

Als antinomie van de organisatorische rede kan de metafysische paradox die Reed in de
functionalistische organisatietheorie heeft herkend, kortweg als volgt worden geformu-
leerd:
These: De wereld als geheel is in zijn structuur en samenhang altijd al volledig en
uitputtend georganiseerd (een natuur of kosmos).

cn
Antithese: In de wereld moet de mens, individueel en collectief, zijn leven altijd nog
organiseren (door zingeving, zelfontplooiing, Bildung e.d.).

Welbeschouwd is het eigenlijk vreemd, dat Reed deze paradox als grondvraag van de or-
ganisatietheorie presenteert en dan ook nog koppelt aan een specificke stroming daarbin-
nen, namelijk het functionalisme. In feite poneert de antinomie immers niet minder dan de
status van de mens als cultuurwezen, waardoor haar in elke sociale en cultuurwetenschap
een centrale plek zou toekomen. Wat de antinomie tegelijk zo verontrustend maakt, is na-
tuurlijk dat ze de positie van de mens in de natuur problematiseert, waarin zijn plaats in
tegenstelling tot alle overige dingen blijkbaar niet vastligt. Haar strekking komt erop neer,
dat de mens in de wereld een merkwaardige uitzonderingspositie inneemt, dat hij van natu-
re nog geen deel uitmaakt van de harmonie van de kosmos, dat zijn plaats in het geheel der
dingen (zijn bestaan als natuurding) precies niet de plaats is waar hij ‘thuis hoort’ en het
zijn morele en politicke opgave is om die op eigen kracht te realiseren. De antinomie po-

167



Grenzen van organiseerbaarheid

neert kortom de fundamentele vervreemding van de mens tegenover de natuur.’> Deze

uitzonderingspositie, de bron ervan en het specifieke karakter dat er in het moderne wes-
terse denken aan gegeven is, staat ook in Zizeks duiding van de moderne filosofie centraal,
waarop ik in de volgende paragraaf inga.

Maar waarom ziet Reed deze antinomie eigenlijk als een organisatieparadox die bovendien
specifiek het functionalisme treft? Bondig gesteld komt het erop neer, dat bij aanvaarding
van de these en verwerping van de antithese, i.e. als er geen sprake zou zijn van deze ver-
vreemding en de mens als natuurwezen volledig met de rest van de natuur in harmonie zou
leven (ongeveer zoals Rousseau zich de natuurstaat voorstelde), er helemaal geen aanlei-
ding zou zijn om wat dan ook te organiseren. Al wat een mens (als volkomen natuurwe-
zen) zou doen, zou bij voorbaat al besloten liggen in de principes en mechanismen van de
natuur en daarmee overeenstemmen. Hij zou er, zoals alle andere wezens die we erin aan-
treffen, simpelweg in opgaan. In zoverre berust de bestaansbasis van de organisatietheorie
senso strictu op de aanvaarding van de oervervreemding van de mens. De kern van het
functionalisme is de belofte deze vervreemding op basis van de ontwikkeling van onze
rationaliteit in kennis en moraal en middels de maatschappelijke realisering daarvan in
technologie en organisatie ook weer te kunnen overwinnen, en wel zodanig dat elk indivi-
du in die maatschappij een hem of haar passende plaats toekomt.

Kenmerkend voor de manier waarop Reed deze pretentie heeft uitgedaagd, is dat hij haar
primair kennistheoretisch heeft geinterpreteerd en via de voorgestelde pluralistische ont-
wikkelingsstrategie voor de organisatickunde de technocratische hybris van het functiona-
lisme onschadelijk hoopte te maken.*>* In feite verdwijnt de antinomie daarmee echter niet.
Reed ontneemt ons slechts de hoop dat we ooit (objectief of definitief) kunnen weten, wat
onze plek in de kosmos is, en dat degenen die deze plek (menen te) kennen de voorbe-
stemde (Platoonse) leiders zouden zijn die ons op weg daarheen moeten voorgaan; hij ont-
kent niet dat we in elk zingevingsproces desondanks naar deze plaats op zoek zijn en dat
organiseren het middel is, waarmee deze ‘zin’ ook in de praktijk van ons leven gestalte
wordt gegeven. Reed realiseert zich daarbij terdege de boodschap van zijn belangrijkste
inspirator, de politiek filosoof Wolin, dat de constitutieve opdracht van de organisatietheo-
rie van meet af aan en naar zijn aard politiek was en is, terwijl ze dit tegelijk in haar grond-
slagen en zelfbeeld steeds heeft verhuld. Maar die opdracht zit niet minder ingebakken in
pluralistische en radicaal humanistische organisatieopvattingen dan in het functionalisme
zelf.

Dat de organisatietheorie op deze wijze in feite als een sublimering van het politieke den-
ken moet worden gezien, als een a-politick antwoord op een politiek vraagstuk, volgt uit de
manier waarop de moderne organisatietheorie een antwoord heeft geformuleerd op de die-
pe teleurstelling over de nasleep van de Franse revolutie (de Jacobijnse ‘dictatuur van de

3% De Bijbelse versie hiervan is natuurlijk de verdrijving van Adam en Eva uit de Hof van Eden als

straf voor het eten van de boom der kennis. Frappant accent daarbij is dat het bijbelverhaal impliceert
dat de mens zijn natuurlijke plaats in de harmonie der dingen in feite verspeeld heeft door zijn erf-
zonde (kennis van goed en kwaad, zelfbewustzijn). Het is de stelling van Neiman (2001) dat Rous-
seau de eerste denker van de Verlichting is die (na de aardbeving van Lissabon in 1755) de ver-
vreemding van de mens ten opzichte van de natuur als geseculariseerd substituut van de zondeval
heeft geintroduceerd.

3% Reed (1985); zie mijn analyse hierboven (p. 123-6).

168



Grenzen van organiseerbaarheid

deugd’) en daarin werd gemedieerd door het heersende wetenschapsoptimisme en de op-
komende industrialisering.*> Volgens Wolin was haar eerste en belangrijkste spreekbuis
de visionaire en licht waanzinnige Saint-Simon die de superioriteit van de mens over ande-
re diersoorten direct toeschreef aan zijn organiserend vermogen.”*® Van Burke via Fourier,
Marx en Lenin tot bij anarchisten als Proudhon en Bakunin, bij sociologen van Durkheim
en Weber tot Mannheim en vooral ook in de moderne organisatietheorie (Roetlissberger,
Mayo, Simon, Drucker, Selznick) herkent Wolin de inzet om de traditionele hiérarchische
of despotische definitie van politiek op te heffen en van onderaf, middels een omspannend
netwerk van bedrijven en instellingen, te vervangen door een op wetenschap en industrie
gestoelde organisatie van de maatschappij, waarin politiek is gereduceerd tot een efficiénte
‘administratie van dingen’, een idee waarvoor Saint-Simon de basis legde. Voor hem bete-
kende organisatie de door een meritocratische elite van technici, ondernemers, weten-
schappers en bankiers mogelijk gemaakte welvaartstaat, waarin politieke instabiliteit, soci-
ale wanorde en machtsmisbruik tot het verleden behoren en de mens in harmonieuze sa-
menwerking een onge€venaarde macht over de natuur verwerft en ieders behoefte kan be-
vredigen zonder van individuen —met name de massa van gewone burgers— overdreven
inspanningen of vaardigheden te eisen. Als pendant van de rol van methoden in de weten-
schap biedt organisatie op deze wijze een sociale methode om gewone mensen in staat te
stellen tot ongewone prestaties “in much the same manner that hamburger might be
reground into sirloin steak”.**’

De belofte van organisatie is daarmee volgens Wolin altijd drievoudig geweest: realisme,
welvaart en solidariteit. Het probleem zat hem van meet af aan in het laatste: het verlangen
naar gemeenschap. Saint-Simon constateerde als snel, dat de nieuwe industriéle orde eer-
der parasiteerde op sociale verbanden dan in staat te zijn deze te onderhouden of zelfs creé-
ren en signaleerde in de maatschappij gedurende de industriéle revolutie een toestand van
‘extreme morele wanorde’. Organisatie bleek geen evident antwoord op het probleem van
de métaphysique du groupe, op de Rousseauiaanse vraag “hoe een volk een volk wordt”,
i.e. hoe sociale harmonie, de verbinding met de ander, wordt bereikt en bestendigd. De
instelling van een volonté générale, waaraan Rousseau zich voorstelde dat elk individu
omwille van zijn eigen vrijheid en om niemands knecht te hoeven zijn bereid zou (moeten)
zijn zich te onderwerpen, is in zijn concrete en herhaalde uitvoering in samenlevingsver-
banden en organisaties (hier vooral via de aan de volonté générale verwante concepten van
een algemeen of organisatiebelang) bepaald geen automatisme gebleken. Volgens Wolin —
en dat lijkt mij volkomen juist— zijn grote delen van de politicke theorie, sociologie en
organisatickunde sinds Rousseau te lezen als een (vergeefse) zoektocht naar het recept
ervan.

Wolin zet de zaak genadeloos op scherp, wanneer hij de solidariteitsproblematiek in de
organisatietheorie localiseert in het voortdurende spanningsveld tussen leiderschap en
volgzaamheid, tussen elite en massa, waarbij hij niet alleen ‘rationalisten’ (met name Si-
mon en Barnard) maar vooral ‘communitaristen’ als Mayo, Roetlissberger, Drucker en
Selznick aan het woord laat, voor wie de missie van organisaties en bedrijven niet eens

355 Wolin (2004 [1960]), hoofdstuk 10.
3% Wolin, op.cit. 325.

357 1bid. 341.

169



Grenzen van organiseerbaarheid

primair de efficiénte productie van goederen en diensten maar eerst en vooral het verschaf-
fen van fellowship, sociale integratie en “the maintenance of social values” behelst.””* Wat
daarbij opvalt is, hoe deze denkers steeds weer tot de slotsom komen, dat de vrijheid van
de loyale (steeds mondiger) medewerker er primair toe dient om zich vrijwillig, “spontaan”
en “natuurlijk” onder het gezag van de leiders van de organisatie te plaatsen, hun eigen
discretie opofferend, zodat “de vrijheid van het leiderschap om de middelen van de organi-
satie te gebruiken” niet wordt gecompromitteerd en soepele samenwerking wordt gegaran-
deerd.* Voor Drucker representeert het bedrijf in deze context zelfs “the Contrat social in
its purest form™*® en inderdaad lijkt elke organisatie in de relatie tot zijn medewerkers het
sociaal contract in deze zin nog eens ‘dunnetjes’ over te moeten doen (met de terechte
vraag, waarom dat eigenlijk nog nodig zou zijn als het sluiten van zo’n contract op maat-
schappelijk niveau al gelukt was, of —zo niet— wat ons dan doet vertrouwen dat het in ge-
wone organisaties wel zou lukken).*®' Wolin laat hiermee in de organisatietheorie een on-
verwerkt Rousseauiaans verleden zien:
“The quest for community undertaken by so many writers, who have reflected so many dif-
ferent political persuasions, suggests that Rousseau’s conception of community has turned
into a specter haunting the age of organization, a continuing critic of the sort of life lived
within large-scale, depersonalized units, a reminder that human needs demanded more than
rational relationships and efficient routines.” 362

Maar veel radicaler dan dit is de specifieke (mis)perceptie van Rousseau die hier werk-
zaam is, die allerminst beperkt blijft tot het functionalistische paradigma en sinds 1960, het
jaar van publicatie van Wolins analyse, hoegenaamd niets aan actualiteit heeft ingeboet.
Aandacht voor recente thema’s als vertrouwen in organisaties, communicatie, kennisde-
ling, cultuurmanagement, organizational learning, ethiek, leiderschap en het motivatie-
vraagstuk (empowermentmodellen incluis) in de managementliteratuur wordt in hoge mate
gekenmerkt door de asymmetrische ‘uitnodiging’ —waarop eigenlijk maar één antwoord
mogelijk is— om zich vrijwillig te schikken naar ‘het organisatiebelang’ en er een gewillig
verlengstuk van te zijn, waardoor de medewerker —als hij dat ook echt zou doen— eigenlijk
nog amper leiding nodig zou hebben. Binnen de contouren van deze fantasie vragen soci-
aal constructivisten in de organisatietheorie vaak nauwelijks minder van de bereidheid van
medewerkers om hun zingeving, hun verhaal, te enten op of zelfs te offeren aan het verhaal
van de Ander (de organisatic). Een pregnant voorbeeld van dit postmodern, sociaal-
constructivistisch functionalisme wordt geboden door Van Dinten die er een soortgelijke
natuurfilosofische anex religieuze lading aan geeft als Wolin al bij Saint-Simon, Durkheim
en later bij vele communitaristische organisatiekundigen herkende. Van Dinten —enfin: ons
‘gevoel voor realiteit’— vraagt van het individu eigenlijk niets minder dan totale overgave:
“... je accepteert en ervaart dat jijzelf een representatie bent van de betekenis die de omge-
ving geeft. In die oriéntatie geef je je over aan de omstandigheden en dan nog zul je er niet in

358 Selznick (1957), geciteerd in Wolin (2004: 370).

3% 1bid. 370.

3% Drucker (1946, 1956), geciteerd in Wolin (2004: 375).

361 Op de fictieve status van het sociaal contract kom ik in § 7.4.2 nog terug.

32 1hid. 336.

170



Grenzen van organiseerbaarheid

slagen volledig te doorgronden hoe die betekenis eruit ziet. [...]

Religie geeft troost als je je overgeeft aan verschijnselen die je niet kunt verklaren. Je doet
dat volkomen en geheel en je wordt in die overgave dogmatisch en absoluut, want anders kun
je je er niet aan overgeven. Je kunt niet een beetje in God geloven en je tegelijkertijd volledig
aan Hem overgeven.”363

De problematiek die hier aan de orde is, is natuurlijk de verhouding tussen subject en sa-
menleving, tussen individu en organisatie, in Hegels termen tussen het Particuliere en het
Universele, het probleem dat het functionalisme ooit dacht te hebben opgelost, maar dat
volgens Reed aan het eind van de twintigste eeuw weer volledig terug is op de organisatie-
kundige agenda, aangewakkerd door de postmoderne fragmentatie van ons wereldbeeld.’**
Door Hancock en Tyler is dit vraagstuk aangeduid als het ‘management van subjectiviteit’
waarbij de organisatickunde gedreven wordt door de zorg, hoe subjecten (individuen) bin-
nen organisaties ‘ge(re)constitueerd’ kunnen worden door relaties van macht, kennis en
identiteit, i.e. ‘hoe intersubjectiviteit kan worden georganiseerd’. Ook zij doen in hun ant-
woord op deze vraag direct beroep op de communitaire fantasie, hoe de ‘valse’ en ‘opge-
legde’ eenheid van huidige organisaties en de vervreemde staat van subjectiviteit die daar-
in heerst, in een ‘echt rechtvaardige en daarom ethische gemeenschap’ kunnen worden
getransformeerd.*® Wat Van Dinten en andere communitaristen daarbij nauwelijks lijken
te verdisconteren is echter, dat de prijs die voor deze overgave van het subject aan het ver-
haal van de Ander betaald wordt, precies zijn reductie is tot een willoos object, een ding,
een substanzlose Subjectivitit, zoals Marx de proletariér omschreef’®, waardoor sociale
organisatie (politiek) inderdaad op veelzeggende wijze gereduceerd wordt tot een ‘admini-
stratie van dingen’. Daarin vinden we ook de kern van de analyse die Zizek van de huidige
maatschappij geeft, geworteld in de vraag hoe de Duitse filosofische revolutie (de trans-
cendentale wending van Kant en Hegel) een antwoord heeft gegeven op de Franse politie-
ke revolutie (en speciaal op de ontaarding daarvan in de Jacobijnse terreur), dat tot op de
dag van vandaag in ons denken over organiseren wordt verbloemd. Dit antwoord luidt in
kort bestek, dat de instelling van een algemene wil (een organisatiebelang) in de praktijk
niet anders dan middels een zuiver ‘subjectieve’ en contingente daad mogelijk is, die ver-
volgens riicksichtlos tot norm wordt verheven en moet worden gehandhaafd. Elk organisa-
tiebelang behelst voor degenen die ertoe geroepen worden het te dienen (zich eraan over te
geven) een forced choice of freedom: je wordt vrij gelaten in je keuze, zolang je het maar
niet in je hoofd haalt om de verkeerde optie te kiezen.**’

7.2.2  Het bot dat in de keel blijft steken

Op ontologisch niveau berust Zizeks analyse van dit antwoord in termen van Reed’s para-
dox op de ontkenning van de these ervan. Inderdaad wordt de menselijke existentie (zijn

363 Van Dinten (2003: 621)

3% Reed (1999: 16)

385 Hancock & Tyler (2001)
366 Zizek (1993: 10)

367 Zizek (1989: 165v.)

171



Grenzen van organiseerbaarheid

status als subject) bepaald door zijn oervervreemding, maar dit impliceert in wezen de fun-
damentele disharmonie van de kosmos zelf, i.e. het bestaan van een objectieve, ontologi-
sche singulariteit, een barst of splijting in het hart ervan, die door geen menselijke inter-
ventie (welke politieke organisatie van de samenleving dan ook) ongedaan gemaakt kan
worden. Het pluralistische antwoord van Reed: laat iedereen maar eeuwig blijven raden
naar het verhaal dat ons van onze existenti€le ontreddering kan bevrijden, neemt niet weg
dat elk van die verhalen erop gericht is deze ‘wond’ in de structuur van de kosmos ‘dicht te
naaien’, i.e. de mens een specifieke plaats toe te wijzen in ‘het grote geheel der dingen’.
Maar dat moeten we, zo stelt Zizek, helemaal niet willen. Wat volgens hem met het kri-
tisch idealisme expliciet is gemaakt (voor het eerst in de antinomieén van de zuivere Rede
bij Kant), is dat de kosmos tegelijk een onmisbare notie is om de consistentic van onze
ervaring, ons alledaags realisme, te redden én een illusie, een fictie die niet bestaat.>®® De
onderkenning hiervan heeft uiteindelijk een strikt ethische betekenis: de inconsistentie van
de kosmos, het bestaan van deze ‘barst’ in de structuur ervan (die het subject is), is volgens
Zizek onmisbaar voor de menselijke vrijheid, voor het vermogen van het subject om als
een spontaan-autonoom actor op te kunnen treden. Zizek vindt dit Kantiaanse inzicht cru-
ciaal: het toemeten van een vaste plaats aan de mens in het universum (de taak van de me-
tafysica) kost hem zijn vrijheid, al is die transcendentale vrijheid, de grondslag voor ons
bestaan als moreel wezen, ook onze grootste zorg vanwege zijn huiveringwekkende on-
tembaarheid, i.e. onze neiging tot het kwaad. **’

Met dit spanningsveld, waar het Verlichtingsdenken om draait, tracht Zizek zich middels
zijn eigenzinnige lezing van Kant en Hegel te verstaan.’”® Zizek presenteert zich hierin als
een trouw volgeling van Lacan en baseert zijn analyse met name op diens onderscheid tus-
sen drie ordes van ervaring: die van het Imaginaire, het Symbolische en het Re€le en de
manier waarop het subject hierin gestalte krijgt. Zizek keert daarmee terug naar de bewust-
zijnsfilosofie. De positie die hij hier inneemt, plaatst hem tegelijk in de traditie van het
postmodernisme, maar stelt hem ook in staat om er afstand van te nemen.*”" Zizeks analyse
van het subject is radicaler dan de ‘decentreringsthese’ van postmoderne filosofen, de these
van de ‘dood van het subject’ voor zover die (ook in de organisatiekunde®’) is geinterpre-
teerd als het gegeven, dat het subject geen controle heeft over zijn eigen ‘individualiteit’,
maar deze het produkt is van het netwerk van relaties dat hij onderhoudt, van de oneindige

3687i7ek (1993: 10)
3% ibid. 15

370 Zi7ek maant zijn publiek regelmatig om deze filosofen niet ‘volgens de boekjes’ te lezen: Kant is

niet de grote verdediger van eenheid (in kennis, moraal en kunst) die Lyotard er bijvoorbeeld nog in
zag (zie Hoofdstuk 4 hierboven), maar juist degene die de onbereikbaarheid hiervan scherp inzag, en
Hegel wordt door Zizek niet als Kants grote tegenstrever geportretteerd, maar juist als zijn meest
radicale en consequente volgeling.

3! Lacan heeft als wegbereider van het poststructuralisme in de Franse filosofie, niet in de laatste

plaats vanwege de rol van de structuralistische linguistick van De Saussure in zijn herinterpretatie
van Freud, een niet geringe invloed gehad op de conceptuele matrix waarbinnen filosofen als Fou-
cault, Derrida, Deleuze en Lyotard hun denkstijl hebben ontwikkeld. Zie hiervoor bijvoorbeeld Rit-
zer (1997) en Berns e.a. (1979).

372 Zie bijvoorbeeld Hassard (1993), Linstead (1993, 2000)

172



Grenzen van organiseerbaarheid

‘signifying chain’ waardoor het individu wordt betekend, ingevuld met een concreet beeld
van zijn ‘persoon’.*” Zizeks claim is juist, dat de kern van het subject precies is, wat aan
deze voortdurende poging tot betekening, tot zijn volledige inscriptie en integratie in het
intersubjectieve veld van de symbolische orde, ontsnapt. De postmoderne decentrerings-
these mist daarmee volgens Zizek waar het eigenlijk om gaat, omdat ze niet doordringt tot
haar transcendentale grondslag: de mogelijkheid van het verlangen (naar symbolische inte-
gratie, i.e. de ultieme opheffing van de oervervreemding van het subject) en de fundamen-
tele onvervulbaarheid ervan.
Centraal daarin staat Lacans concept van het Re€le en de wijze waarop de mens de trauma-
tische confrontatie daarmee in zijn organisatie- en zingevingsarbeid uit alle macht probeert
te ontlopen, terwijl het in de meest basale zin tegelijk zijn bestaanskern uitmaakt. Het Reé-
le bij Lacan moet volgens Zizek scherp onderscheiden worden van de ‘objectieve’ werke-
lijkheid, van de ‘ultieme externe verwijzing van het symbolische proces’, ofwel van de
dingen, processen en gebeurtenissen zoals ze buiten onze representaties en gewaarwordin-
gen ervan om op zichzelf bestaan en plaats vinden. Het Reéle is veeleer
“... precies de X die altijd iedere neutrale representatie van de externe verwijzende werkelijk-
heid onmogelijk maakt [...] niet zozeer het onzichtbare ‘voorbij’, dat ontglipt aan onze ogen,
[maar] de vlek of de smet die onze ‘onmiddellijke’ waarneming van de werkelijkheid ver-
stoort of verduistert, die de directe rechte lijn van onze ogen naar het waargenomen object
doet ‘afbuigen’.” 374
Deze kwalificatie moeten we niet opvatten als de platitude van de gebrekkigheid van onze
zintuigen (als we maar betere ogen hadden, dan viel het wel mee). Het probleem zit vol-
gens Zizek (en dat ziet hij ook als het belangrijkste verschil tussen Kant en Hegel’””) niet
aan de kant van de manier waarop de verschijnselen zich aan ons voordoen (de principi€le
onvolledigheid van onze fenomenale ervaring), maar in het symboliseringsproces zelf, in
de discursieve vorm, en het noodzakelijke en daarom traumatische falen ervan. Het Reéle
is zo immanent aan de symbolische orde en kan zelf niet positief gesymboliseerd worden,
juist omdat het er immanent aan is; het toont zichzelf alleen als c.q. in de onvermijdelijke
instorting van het proces van zingeving.’’®
“Of ten opzichte van de waarheid: het reéle qua trauma is niet de ultieme ‘onuitspreekbare’
waarheid die het subject alleen asymptotisch kan benaderen, maar het is datgene dat iedere
symbolisch gearticuleerde waarheid voor altijd tot ‘niet-alles’ maakt, laat mislukken, een bot
dat in de keel van het sprekende wezen is blijven steken en het hem onmogelijk maakt om
“alles te vertellen.”””
Het Reéle is dus niet de objectieve werkelijkheid noch de symbolische (door taal bemid-
delde) werkelijkheid waarin wij dagelijks leven inclusief de sociale rollen en instituties die
daarbij horen, door Lacan ook aangeduid als ‘de grote Ander’ of de Wet, noch zelfs het
verschil tussen beide. Het is eerder (in de typisch Hegeliaanse negatie-van-de-negatie vorm

373 Is dit niet precies, wat Van Dinten hierboven ook benadrukt?

374 Zizek (1997: 48-49)
375 ibid. (1993: 20)

376 ibid. (1997: 53)

377 ibid. 50-51

173



Grenzen van organiseerbaarheid

waar Zizek zo dol op is) het verschil zussen dit verschil en elke symbolisering ervan, kort-
om de onmogelijkheid om het verschil symbolisch te vangen (i.e. hun radicale incommen-
surabiliteit). Dit ‘bot in de keel’, dit ‘niet-alles’,’” is volgens Zizek strikt correlatief aan
het subject, het Cartesiaanse Cogito, dat Lacan paradoxaal tot het subject van het onbewus-
te had verklaard.
Zizeks diepzinnige analyse van het Cogito (het eindpunt van de methodische twijfel van
Descartes, dat alleen bereikbaar was door zijn radicale en letterlijke terugtrekking uit de
werkelijkheid) komt erop neer, dat hij (ook hier weer) aan Kant het inzicht toeschrijft, dat
dit transcendentaal subject, het ik van het zelfbewustzijn, niet gelijkgesteld mag worden
aan de res cogitans, de fantasie van het zelftransparante, rationele ego, de persoon die we
ons in de alledaagsheid van ons leven voorstellen te zijn, het fenomenale ik. Tegelijk is dit
subject echter ook niet gelijk aan het noumenale Zelf-op-zichzelf, het ‘Ding in mij dat
denkt’.

“The act of ‘I think’ is trans-phenomenal, it is not an object of inner experience or intuition;

yet for all that, it is not a noumenal Thing, but rather the void of its lack: it is not sufficient to

say about the I of pure apperception that ‘of it, apart from them [the thoughts which are its

predicates], we cannot have any concept whatsoever’. One has to add that this lack of intu-

ited content is constitutive of the I; the inaccessibility to the I of its own ‘kernel of being’

makes it an 1"

Waarom is dit zo? Waarom is het ‘ik denk’ (het Cogito) niet mijn noumenale Zelf, waar-
van mijn empirische persoon de verschijning is? Zizek stelt, dat deze identificatie tot een
zelfvernietigende kortsluiting leidt: ik (het Cogito) zou mijzelf (het Ding dat denkt) intro-
spectief als een deel van mijzelf (zoals ik verschijn, een klein stukje wereld) moeten kun-
nen waarnemen, “alsof het subject, binnen zichzelf, een deel kan ontmoeten dat ‘zijn zelf’
is.”** Kijk: daar heb je mij. Daarom moet het Cogifo ook op fenomenaal niveau leeg zijn
en kan ons zelfbeeld er dus ook geen representatie van zijn. Dit subject, deze leegte van het
Tk in de performatieve voltrekking van het denken, is radicaal ontoegankelijk voor zich-
zelf** Dit is het sujet barré ($) van Lacan, het subject dat voor zichzelf ‘versperd’ is,
maar ook logisch voorafgaat aan elke inhoudelijk zelfbeeld, het deictische punt van zuivere
zelfreferentie, dat Lacan ook aanduidde als het ‘sujet de I’énonciation’ in oppositie tot het
‘sujet de I’énoncé’. De paradox van het zelfbewustzijn is daarmee, dat ik mijzelf alleen
bewust kan zijn van mijzelf als iets waarvan ik mij de kern niet bewust ben, of zoals Kant
het uitdrukte:
“...bin ich mir meiner selbst in der transzendentalen Synthesis des Mannigfaltigen der Vor-
stellungen iiberhaupt, mithin in der synthetischen urspriinglichen Einheit der Apperzeption,
bewu}[gg, nicht wie ich mir erscheine, noch wie ich an mir selbst bin, sondern nur daf ich
bin.”

™ Deze woordkeuzes zijn niet willekeurig: de eerste verwijst naar Hegels cryptische spreuk “de

Geest is een bot”; de tweede naar de formules van de sexuele differentie van Lacan, waarin het
vrouwelijke wordt getypeerd als het ‘niet-alles’.

37 Ibid. (1993: 14), nadruk in origineel.

380 Ibid. (1997: 31)

381 ibid. 16
382 Kant KrV B157

174



Grenzen van organiseerbaarheid

Zoals Zizek laat zien, geldt volgens Kant precies hetzelfde voor de aard van het transcen-
dentaal object, voor ‘de zuivere gedachte van ‘iets’ in het algemeen = X, dat ook geen
deel is van het geheel van gewaarwordingen van een concreet ding, maar als lege gedachte
voorondersteld moet worden om de link tussen onze (eindige) gewaarwordingen en de
objectieve werkelijkheid te garanderen. Beide slaan een kloof, kerven een gat in het geheel
van de representaties die we in de symbolisering van onze ervaring bij elkaar brengen. Ze
zijn de niet benoembare overblijfsels, de momenten van zuivere geponeerdheid (het nou-
menale Ding-an-sich is uiteindelijk een ens rationis, een zuiver Gedankending van iets dat
buiten het denken ligt) die het voor het denken onmogelijk maken de ‘materi€le’ concreet-
heid van het ding zelf ooit te ‘be-vatten’; althans, dat is de consequentie die Hegel volgens
Zizek uit Kants idealisme trekt.

“[...] what appears in and to our experience as the extra-notional surplus, as the ‘otherness’ of

the object irreducible tot the subject’s notional framework, impenetrable to it, is always-

already the fetishistic, ‘reified” (mis)perception of an inconsistency of the notion to itself %

De incongruentie van de symbolische orde met wat daarbuiten ligt, slaat zo naar binnen
toe, als een gebrek in de symbolische orde (de grote Ander, de Wet) zelf, aangeduid als het
traumatisch Reéle. Daarom is er volgens Zizek ook geen metataal, geen maatstaf, die niet
zelf mede op het spel staat bij de toets van onze kennisaanspraken.*** Dit betekent niet dat
metataal een zuiver imaginaire entiteit is, een verzinsel dat niet bestaat (zoals eenhoorns of
gouden bergen). Volgens Zizek behoort metataal tot het Reéle: je kunt de positie ervan niet
echt innemen, maar ontkomt ook niet aan de ponering ervan, waaruit per ultimo de onher-
roepelijke zelflegitimatie van de symbolische orde volgt (“de wet is de wet”; “ik zeg pre-
cies wat ik wil zeggen, want dat is wat ik nu zeg”).*®

Zizek duidt de positie van het Reéle ten opzichte van de symbolische orde (die van het
subject ten opzichte van het Ik, van het ding ten opzichte van zijn representatie) aan met de
Lacaniaanse term extimiteit. Het Reéle is datgene wat ‘meer’ is aan het symbolische dan de
representatie zelf; voor het subject wat ‘in mij meer is dan mij’, de harde kern die zich niet
laat symboliseren, een overblijfsel of residu, dat Lacan ook wel das Ding of ‘objet petit @
noemt. Deze ‘meest intieme’ kern in het hart van het subject is tegelijk het product van het
symbolisch proces ¢n datgene wat er toch ook extern aan is en zich manifesteert als symp-
toom (een zinloze tic, een walgelijke wrat) dat verraadt dat er ‘van binnen’ iets niet
klopt.*® De term extimiteit geeft precies deze externe intimiteit aan, de manier waarop het
subject in ons onze meest intieme vreemde is. En moet op het niveau van de zingeving
incommensurabiliteit niet precies worden opgevat als das Ding ervan, als symptoom van
de interne splijting van de symbolische orde zelf, de intieme vreemde of oninterpreteerba-
re, partijdige en willekeurige rest van elke (symbolische) organisatie?

38 Zizek (1993: 20)

3% Zo ontdekt het denken volgens Hegel (aan het eind van de dialectiek van het Zijn in zijn Wissen-

schaft der Logik) in de vraag naar de maat van de maat, i.e. in het probleem van het criterium, de
mateloosheid of onverschilligheid van het Zijn voor de maat van het denken als eerste bepaling van
het Wezen.

383 ibid (1989: 156)

386 1oc.cit. 76v., 180v.

175



Grenzen van organiseerbaarheid

De instorting van de symbolische orde, waarin het Reéle zich toont, is volgens Zizek mees-
terlijk verbeeld door Magritte in het schilderij La lunette d’approche dat op de kaft van dit
boek is afgebeeld. Hier zien we hoe ons venster op de wereld in de ruiten wordt afgebeeld
middels een reeks symbolische representaties die het Reéle, het zwart dat door de opening
zichtbaar is, verbergen. Je kunt zeggen, dat de dynamiek van zingeving die in het schilderij
wordt uitgebeeld uiteindelijk gericht is op het sluiten van de ramen. In die operatie, en daar
wordt in het schilderij op magistrale wijze rechts boven in het schuin openstaande raam de
aandacht op gevestigd, komt de functie van de fantasie tot uiting als een verbeeldingskader
—de kamer— dat van binnen uit de consistentie van onze werkelijkheidsbeleving schraagt.
Dit is de eerste manier waarop Zizek de orde van het Imaginaire bepaalt: als onontbeerlijk
steunpunt en draagvlak voor de consistentie van de symbolische orde. De primaire functie
van de fantasie is het Reéle ‘buiten te sluiten’ door het venster dicht te doen en zo een vol-
ledig consistent beeld te krijgen, ook al betekent dit eveneens de repressie van het subject
zelf (Zizek gebruikt hier Jameson’s aanduiding van het subject als ‘verdwijnende bemidde-
laar’).
Zizek vat de fantasie echter niet alleen op als draagvlak voor onze symbolische werkelijk-
heidsbeleving. Er is ook —als kern van deze algemene functie— een beeld van de werking
van de fantasie die directer het sociale aspect van de symbolische orde, de verhouding tus-
sen het subject en de Ander, de samenleving, betreft. Fantasie fungeert hier als scherm
voor het ‘ondraaglijk raadsel’ van het verlangen van de Ander, van wat hij/zij van mij wil,
het antwoord op de vraag ‘Che Vuoi?’. Het subject wordt zo geinterpelleerd™’ en beladen
met een symbolisch mandaat, een sociale rol of subject positie, waarmee het wordt geacht
zich te identificeren en zijn plaats in de gemeenschap in te nemen. Deze imaginair-
symbolische identificatie is echter altijd willekeurig.
“The Other is addressing [the subject] as if he himself possesses the answer to the question of
why he has this mandate, but the question is, of course, unanswerable. The subject does not
know why he is occupying this place in the symbolic network. His own answer to this ‘Che
vuoi?’ of the Other can only be the hysterical question [...] ‘Why am I what you [the big
Other] are saying that [ am?’” 388

Deze hysterische vraag poneert de fantasie niet als instrument voor de vervulling van het
verlangen, maar als medium waardoor we ‘leren hoe te verlangen’.
“[Fantasy] is the frame co-ordinating our desire, but at the same time a defence against ‘Che
vuoi?’, a screen concealing the gap, the abyss of the desire of the Other.” 389

Ofwel, de hysterische vraag confronteert het subject met het gegeven dat hij het antwoord
op de vraag ‘wie hij (voor de Ander) is’ en ‘wat hij hier doet’ altijd zelf preemptief antici-
perend moeten invullen (waarbij hij nooit zeker kan zijn dat het antwoord dat hij van de
Ander krijgt is wat deze echt wil) en dat is precies wat we in onze imaginair-symbolische
zingevingsarbeid (organisatie) doen.*”® Zizek onderkent hier drie fundamentele subjectpo-
sities: de hysterische, de neurotische en de perverse, die niet zomaar als ‘pathologisch’

387 Zizek steunt hier op de ideologietheorie van Althusser, waarop ik in §7.4 terugkom.

388 7izek (1989: 113), nadruk in origineel.
*% ibid. 118.

3 ibid (1993: 75-77)

176



Grenzen van organiseerbaarheid

worden opgevat, maar eerder als algemene levenshoudingen waarvan de pathologische
uitingsvormen slechts de extremen uitdrukken. De hysterische positie wordt gekenmerkt
door een voortdurend besef dat ‘dit het niet is’; elk antwoord schiet tekort en drijft het sub-
ject gehaast naar het volgende. De neurotische positie daarentegen stelt het antwoord juist
oneindig uit, uit angst dat het ondraaglijk zou zijn; de (angst voor) frustratie van het ver-
langen verkeert in een verlangen naar frustratie. De perverse positie tenslotte wordt tegen-
over deze twee gekenmerkt door de pretentie het verlangen van de Ander juist wel te ken-
nen en het ‘instrument’ te zijn van zijn bevrediging (waarmee de Ander tegelijk gedomes-
ticeerd wordt). Zizek verwijst hier vaak naar de sadistische leraar die zijn leerlingen gena-
deloos straft met het excuus dat hij dit niet zelf wil, maar het helaas zijn plicht is (als in-
strument te fungeren van een hogere macht).”!

Politiek-ideologisch besteedt Zizek veel aandacht aan de dramatische manier waarop de
aan deze subjectposities verbonden fantasiescenario’s in diverse regimes (het fascisme, het
sovjet-communisme e.d.) historisch gefunctioneerd hebben. Zijn inzet om op dit niveau
‘door de fantasie heen te gaan’ is er vooral op gericht de kloof van het verlangen van de
Ander open te houden, de leegte ervan te bevestigen, ofwel de stelling van Laclau en
Mouffe te benadrukken dat de samenleving als een organisch Geheel (als een communitai-
re organisatie) niet bestaat, maar altijd gestructureerd is rond een constitutieve onmoge-
lijkheid, doortrokken door een centraal antagonisme.** Voor de organisatietheorie, waar
deze subjectposities ook een vruchtbare alternatieve matrix voor de analyse van verschil-
lende leiderschaps- en managementstijlen verschaft, komt dit neer op de radicale bevesti-
ging en instandhouding van de oervervreemding van het subject, zoals uitgedrukt in Reed’s
organisatieantinomie, i.e. van de incommensurabiliteit als extieme kern van organisatie.

7.3  Een organisatiekundige grensverkenning

Wat betekent deze analyse voor de mogelijkheid van organiseren, voor het vermogen om
onze ‘zaken te regelen’? En hoe verhoudt incommensurabiliteit zich tot de grenzen van dit
vermogen? Uit bovenstaande beschrijving van ZiZeks visie volgt, dat incommensurabiliteit
het meest tastbare teken is van de splijting van de symbolische orde, het traumatisch Reéle
in de grote Ander. En meer dan ooit worden we daar in ons huidige tijdgewricht mee ge-
confronteerd als een uitdaging van organisatie, als een uitdaging van gemeenschap, zowel
lokaal als globaal. Volgens Bohm en De Cock biedt Zizek voor organisatickundigen, van
‘hard-boiled’ integrationisten als Donaldson en Pfeffer, zachtmoedige pluralisten als Reed
en Hassard tot en met postmoderne isolationisten als Jackson en Carter hierin een weinig
geruststellend perspectief.
“Whilst his work clearly provides strong connections with important organizational themes
[-.] Zizek would probably balk at being described as an ‘organization theorist’. Indeed, a
Zizekian approach to ‘doing organization theory’ would probably result in the destruction of
the \gggy idea of organization theory, as the field would have to confront its own impossibil-
ity.”

31 ibid. (1989: 191v; 1997: 58; 1993: 70-71, 100, 193-95), vgl. ook Myers (2003: 95)

392 ibid (1989: 127)

393 Bshm en De Cock (2005)

177



Grenzen van organiseerbaarheid

Die onmogelijkheid betreft niet alleen, zoals Bohm en De Cock benadrukken, de ideolo-
giekritische uitdaging van de laat-kapitalistische, liberaal-democratische fantasie van de
tolerante acceptatie van religieuze, etnische, culturele en sexuele diversiteit in een wereld-
omspannende kosmopolis. Organisatiefilosofisch gaat Zizek werkelijk ‘tot op het bot’:
organiseren verbiedt ons het Reéle, het primordiaal antagonisme, de leegte van het trans-
cendentaal subject en daarmee het gegeven dat ‘de kosmos niet bestaat’ onder ogen te zien.
De onmogelijkheid van organiseren ligt eerder in de niet aflatende maar ook tot falen ge-
doemde poging dit antagonisme te verhullen, toe te dekken, in de doofpot te stoppen; or-
ganiseren als de schuldbewuste cover-up operatie van het Reéle. Cooper, met name in zijn
klassieke artikel Organization/disorganization, nadert in de organisatietheorie het dichtst
tot deze visie en biedt de gelegenheid om meer expliciet in organisatietheoretische termen
de transcendentale grenzen van organiseren in het vizier te krijgen. Cooper daagt de orga-
nisatiekunde hier vooral uit op haar veronderstelling van beslisbaarheid, middels wat hij
onder verwijzing naar Levi-Strauss de ‘nulgraad’ van organisatie noemt.

7.3.1 De nulgraad van organisatie

De invloed die Cooper van Lacans werk heeft ondergaan is door hemzelf en anderen expli-
ciet onderkend™, al trekt hij onder invloed van Derrida en Deleuze in zijn interpretatie
ervan sterker naar een poststructuralistische lezing dan Zizek (of Lacan zelf) naar mijn
inschatting wenselijk zou achten.
Cooper begint zijn analyse vanuit de voor de hand liggende constatering dat het trekken
van grenzen, zoals de grens tussen een systeem of organisatie en zijn omgeving, per defini-
tie het maken van een onderscheid, van een verschil impliceert. Daaruit volgt dat de daad
van differentiatie (‘the labour of division’ in plaats van ‘the division of labour”) constitutief
is voor organisaties, i.e. dat organiseren bestaat bij gratie van het maken van verschil. Van-
af het moment dat de grens getrokken, het verschil gemaakt is, verschuift de aandacht vol-
gens Cooper echter van de grens en van de manier waarop die getrokken is, naar de entitei-
ten die zo onderscheiden zijn. De entiteit (het systeem, de organisatie) krijgt prioriteit bo-
ven de grens. De grens wordt ‘supplementair’ en dient slechts om het systeem te omlijsten
en in stand te houden. Daarmee onttrekken organisaties in wezen het zicht op hun divisio-
naire oorsprong en met name op het fundamenteel willekeurige karakter ervan. We zien
dat volgens Cooper vooral in de functionalistische organisatie- of systeemtheorie.
“[...] most systems theorists [...] begin their analyses from a position which omits the foun-
dationary step of division or differentiation in social life. Social organization therefore ap-
pears already formed. In contrast, attention to the divisionary nature of the boundary reveals
that the work of organization is focused upon transforming an intrinsically ambiguous condi-
tion into one that is ordered, so that organization as a process is constantly bound up with its
contrary state of disorganization.” 395

De vraag, kortom, waarom de grens hier getrokken wordt en niet een eindje verder, wordt
ten behoeve van de instandhouding van de organisatie verhuld, maar is bovendien funda-
menteel onbeslisbaar. Over organisatie in het algemeen zegt Cooper, onder verwijzing
naar de differentiefilosofie van Derrida:

394 Zie Cooper (2001: 340), Spoelstra (2005)

395 Cooper (1989: 172)

178



Grenzen van organiseerbaarheid

“It is clear that the concept of difference provides a way of understanding social systems as
contrived devices whose stability and identity rest to a large extent on the suppression of the
movement of difference. Especially in the work of Derrida, concepts such as différance, un-
decidability, and supplement ‘decompose’ or "deconstruct’ the ordered and organized charac-
ter of social systems to reveal their essentially precarious foundation which founders on the
process of differentiation.”*”°

Differentiedenkers bieden volgens Cooper een conceptie van organisatie waarin we een
intrinsieke onbeslisbaarheid aantreffen die alleen ‘georganiseerd’ of ‘gesystematiseerd’
kan worden door een externe kracht die er volkomen vreemd aan is. Op dit niveau toont
zich de incommensurabiliteit van verschillende organisatieprincipes, die zich verzet tegen
orde en organisatie en die Cooper aanduidt als disorganisatie of de nulgraad (een term die
hij aan Lévi-Strauss ontleent) van organisatie.
“We may think of zero degree essentially as a state [...] of no specific order, organization or
direction, a process of undecidability that pervades all social organization. Zero degree is al-
ways conceived as an excess to order or meaning, it is always ‘'more than’, it is the over-
abundance of the signifier in contrast to the reduction of the signified.” 397

In deze bijna typisch Lacaniaanse passage herkennen we het ‘meer dan’, waarvoor Zizek
de term ‘extimiteit’ gebruikt en we ook al bij Raz tegen kwamen als een overvioed van
redenen, die een rationeel beslisbare of legitimeerbare keuze tussen incommensurabele
opties verhindert. Cooper realiseert zich hier een zelfde idee en constateert daarbij, dat een
beslissing hier alleen op grond van de willekeurige uitoefening van macht mogelijk is.
“The disorder of the zero degree is that which is essentially undecidable and it is this feature
which energizes or motivates the call to order or organization. Order/organization, stemming
as it does from undecidability, cannot in any ultimate sense be based on a natural ‘logic’ or
‘rationality’ but is realized only through an ‘externally’ imposed determination which effec-
tively means ‘force’ or ‘power’ in one or more of its thousand guises.” 398

In de manier waarop organiseren zijn nulgraad probeert te ontlopen, herkent Cooper twee
kenmerkende functies: een therapeutische en een normaliserende. De eerste is er vooral op
gericht om de overvloed aan betekenis op symbolisch niveau te elimineren en zo een sug-
gestie van beslisbaarheid te wekken, i.e. de mogelijkheid van consistente zingeving. Coo-
per verwijst hier onder andere naar Marcuse’s analyse van de bekende Hawthorne studies,
waarin deze laat zien hoe macht gebruikt wordt om ‘overtollige’ betekenis te reduceren.
Het gaat hier om de bekende werkwijze om problemen op te delen in kleine stukjes en zo
terug te brengen tot ‘hanteerbare’ proporties. Een arbeider die klaagt dat de lonen te laag
zijn, wordt gevraagd zijn claim te preciseren en te vertalen in een meer ‘concrete’ vorm.
Het opdelen van het probleem leidt uiteindelijk tot een specifiekere claim dat ‘het inkomen
van deze arbeider op dit moment vanwege de ziekte van zijn vrouw onvoldoende is om aan
zijn huidige verplichtingen te voldoen’. Op het voorstellingsniveau van organiseren wordt
beslisbaarheid vergroot door concretisering, operationeel denken, onderdrukking van dub-

3% ibid. 181
37 ibid. 182

398 ibid. 187

179



Grenzen van organiseerbaarheid

belzinnigheid c.q. de speling van het verschil, al behelst het noodzakelijkerwijs een ge-
zichtspunt dat sommige partijen bevoordeelt boven andere.*”

In omgekeerde richting behelst de normaliserende functie van organiseren op uitvoerings-
niveau een uitoefening van macht die gericht is op het uitsluiten van ‘fouten’ of ‘afwijkin-
gen’. De therapeutische werking van macht kan alleen functioneren door zijn willekeur,
zijn partijdigheid, via een regel of norm tot algemene maatstaf te verheffen en deviant ge-
drag daarlangs aan sancties te onderwerpen. De opkomst van industriéle samenlevingen is
op deze manier massaal gepaard gegaan met standaardisering, of het nu gaat over juridi-
sche, grammaticale, methodologische, hygi€nische, industri€le, metrische, mode- of eti-
quetteregels. Organisatie bestaat in zijn realisering bij gratie van een normativiteit, i.e. een
generalisatie van handelingsmotieven, een ‘will-to-cleanse’ die afwijkingen kan objective-
ren, identificeren en elimineren. Ook hier gaat het dus om ‘overtolligheid’, maar de rich-
ting en reikwijdte ervan zijn tegengesteld.

Het spanningsveld tussen beide functies van organiseren moge duidelijk zijn. De therapeu-
tische functie voedt de suggestie van beslisbaarheid, de normaliserende brengt ons steeds
weer terug bij een beslissing en vraagt ons om haar nog eens dunnetjes over te doen: dit
was toch zo’n geval dat onder de regel hoort?, dit is toch een legitieme instantie van de
norm? En was het ook niet precies dit punt dat Kuhn en Raz benadrukten in hun analyses
van incommensurabiliteit? Organisatie is de verwoede poging keuzes te ontlopen door ze
te maken en vervolgens te generaliseren, alsof er geen andere keuze mogelijk was. In beide
functies van organiseren herkent Cooper naast de eraan toegeschreven weldadigheid een
zekere noodzakelijke gewelddadigheid, een dubbel moment van heilzaamheid en giftig-
heid, van goed en kwaad, dat Derrida ook herkende in Plato’s concept van het pharma-
kon.*®® En het Zizekiaanse punt dat hier gemaakt kan worden is, dat de onderdrukking van
dit giftige, ziekmakende moment van organiseren precies de kwalen teweeg brengt die
organisaties in onze huidige maatschappij aankleven. In dit opzicht komen de analyses van
Zizek en Cooper bijzonder dicht bij elkaar. Het geweld van organisatie schuilt primair in
de verhulling van zijn inherente gewelddadigheid. En de boodschap daarvan is niet om die
gewelddadigheid, hoe onvermijdelijk ook, dan maar als een natuurlijk gegeven te accepte-
ren en er voorts onverdroten mee door te gaan (een punt dat Reed ook onderkent). Het gaat
eerder om de paradoxale opdracht te weten te komen wanneer je het dan maar beter kunt
opgeven, wanneer je zingeving dan maar beter kunt laten varen en een ogenschijnlijk ‘zin-
loze’ daad van compassie kunt stellen, die —hoe melodramatisch het ook mag klinken— de
impasse van onze raadselachtige geworpenheid in de wereld onder ogen ziet en aanvaardt.

7.3.2  Incommensurabiliteit als symptoom van organisatie

Maar hoe bepaalt het bovenstaande de verhouding tussen incommensurabiliteit en organi-
satie? Hoe kunnen de mogelijkheidsvoorwaarden en grenzen van de legitieme uitoefening
van ons organisatievermogen erdoor worden bepaald? Aan het begin van hoofdstuk 4 van
deze studie bracht ik al de stelling naar voren, dat organisatie (als zingeving, in de symbo-
lische ordening van verschijnselen) steeds een bepaalde vrijheidsvernietigende pretentie
heeft, maar zelf noodzakelijkerwijs is gestoeld op de uitoefening van een vrije, niet gede-

3% ibid. 192-3

400 1hid 180-81.

180



Grenzen van organiseerbaarheid

termineerde daad van het subject. Die stelling blijkt nu strikt correlatief aan de constatering
van Zizek, dat het subject in zijn organisatiearbeid in feite zijn wezen, zijn eigen transcen-
dentale vrijheid, probeert te beteugelen. Deze paradoxale houding ten opzichte van onze
vrijheid is constitutief voor de Verlichting en de moderne organisatietheorie, waarvan het
beroemde Kantiaanse dictum van het ‘sapere aude!’, de oproep tot autonomie van het sub-
ject, zoals Zizek opmerkt*”', altijd al vergezeld ging van een (veelal verdrongen) onaange-
naam en verontrustend supplement: ‘...maar gehoorzaam!’ die de kern van het Verlich-
tingsproject uitmaakt en haar politiek-ideologische betekenis bepaalt, waarin incommensu-
rabiliteit zich voordoet als het symptoom, het extieme, wanordelijke restproduct —afval,
Zizek zou zelfs spreken van het ‘excrement’*®*~ van elke organisatie. Deze altijd aanwezi-
ge rest, object van het organisatiekundig superego-gebod dat ‘het altijd beter kan’, dat er
altijd nog iets ‘op te ruimen valt’, wijst op de ontembare vrijheid van het menselijk subject,
datgene wat zich verzet tegen organisatie (daar althans altijd toe in staat is), het vermogen
om ‘nee’ tegen de grote Ander te zeggen en niet mee te doen. Voor we de moreel-politieke
grenzen van ons organisatievermogen hierlangs nader zullen proberen te bepalen volgt hier
een aantal aftastende en samenvattende grensbepalingen ervan op ontologisch niveau.

De meest fundamentele, misschien zo voor de hand liggende vooronderstelling van de or-
ganisatorische rede, dat de benadrukking ervan intussen overbodig lijkt, maar waarzonder
organiseren ook geen ‘begin’, geen aangrijpingspunt kan hebben, ligt simpelweg in het
besef, dat er iets mis is, in de ervaring van een gebrek, dat gecorrigeerd of opgeheven moet
worden. Het meest basaal voor de menselijke organisatiedrift is dit natuurlijk de oerver-
vreemding die het subject ten opzichte van de hem omringende natuur c.q. de Grote Ander
ervaart. Twee aspecten aan dit zuiver formele postulaat zijn van wezenlijk belang. Ten
eerste is dat haar normatieve strekking; bij organiseren is het uitgangspunt altijd al, dat er
iets goed gemaakt moet worden (het postulaat van de ‘continue verbetering’). Een tweede
aspect is de onbepaalde negatieve vorm van dit ‘iets mis’. In tegenstelling tot gebruikelijke
organisatiekundige visies kent organiseren in eerste aanleg geen positieve gerichtheid met
welomschreven doelen (die zijn veeleer het emergente, retroactieve resultaat van organisa-
tie); het gaat eerder om een ‘verlossing’ van iets, een vlucht vooruit. Meer dan dat we er-
gens naartoe willen, waar dit ergens al op een bepaalde manier ‘gegeven’ is, vindt de drang
tot organisatie zijn oorsprong in de wens ergens vandaan te komen, weg van een plek waar
we ons niet ‘thuis voelen’, in een onbepaald probleem, in de confrontatie met de kier in het
raam van Magritte. In de overgang van dit onbepaalde ‘iets mis’ naar een positief gesym-
boliseerd probleem met de (minimale) inhoudelijke omschrijving van een ‘oplossing’ en
een methode waarlangs die bereikt kan worden, heeft organiseren zijn werk immers al ge-
daan. Dan is het besluit al genomen, heeft de ‘zingeving’ al plaatsgevonden, is het ‘pro-
bleem’ al symbolisch ge-representeerd.

Natuurlijk is symbolisering wezenlijk in elk organisatieproces; zonder zingeving, zonder
probleem geen organisatie. Maar er bestaat een groot verschil tussen de realisering dat er
een probleem is, en de bepaling wat het probleem is. Voor het laatste is een criterium no-
dig, voor het eerste alleen een gevoel. De bepaling van het probleem impliceert de imposi-
tie van orde, i.e. de onderwerping van een veld van entiteiten aan een criterium. Organise-
ren is differentiéren, de bestendiging van verschil in de zin zoals Cooper het bedoelde, als

401 Zizek (1989: 80)

02 ibid (1997: 10-11)

181



Grenzen van organiseerbaarheid

een naar zijn aard divisionaire arbeid. Dit kan als het meest algemene principe, de zuiver
formele basisbewerking van organiseren worden beschouwd, of het nu in concrete sociale
interactie of op symbolisch niveau in de conceptuele ordening van verschijnselen, het on-
der begrippen of regels brengen van dingen, gedragingen, kenmerken of wat dan ook plaats
vindt. Het is de fundamentele daad van het transcendentale subject in de volgens Zizek
altijd al gewelddadige synthese van de apperceptie, de primaire ordening van de rapsodie
van gewaarwordingen die constituerend is voor onze ‘normale’ werkelijkheidsbeleving,
maar ook de interventie van de morele wet die zich oplegt aan ons gedrag.*”®

Op het gevaar af mijzelf hier als een wat ouderwetse linkse idealist te afficheren (wat in
het huidige tijdsgewricht een weinig benijdenswaardige positie lijkt) is het interessant om
dit punt wat verder uit te werken aan de hand van de inzichten die Galjaard in 1979 in zijn
proefschrift middels de organisatietheorie van Weick heeft uitgewerkt rondom het begrip
informatisering. Galjaard komt hier tot de stelling, dat het informatiseringsproces in de
moderne samenleving via de elkaar versterkende ontwikkelingen van (methode) standaar-
disatie, mechanisatie en specialisatie in een onstuitbare dynamiek tendeert naar een nul-
punt, waarin voor elke (productieve) handeling waarvoor mensen in organisaties worden
ingezet, informatie en menselijke keuzevrijheid tot nul zijn gereduceerd.* In de organisa-
tietheorie van Weick, waarin organiseren gedefinieerd wordt als een ‘consensueel gevali-
deerde grammatica’ (een verzameling afgesproken recepten) voor de reductie van dubbel-
zinnigheid middels zinvolle gekoppelde gedragingen, herkent Galjaard natuurlijk diezelfde
tendens. Zonder het expliciet te maken draait Weicks concept van organisatie in de kern
ook om vrijheidsreductie door dubbelzinnigheid uit de informatie-inputs van deelnemers in
een organisatie te verwijderen, de beteugeling van de transcendentale vrijheid van het sub-
ject door ‘zingeving’, waarmee een werkbaar niveau van zekerheid wordt bewerkstelligd.
Meer dubbelzinnigheid betekent meer keuzevrijheid en andersom. Enigszins verontrust
verklaart Galjaard deze informatisering uit de dominantie van het neopositivistisch stan-
daardbeeld van wetenschappelijke rationaliteit, die een mate van distantie predikt “waar
zich [...] alleen krankzinnigen kunnen bevinden™" en put hij troost uit het gegeven dat
informatiereductie in de praktijk altijd beperkt mogelijk zal zijn. Maar het punt is natuur-
lijk, dat organiseren en zingeving ook vanuit sociaal-constructivistisch oogpunt per defini-
tie gaan over verkleining van vrijheidsgraden voor individuele (subjectieve) keuzes in or-
ganisatiegedrag, niet over hun vergroting. Anderzijds kunnen we zeggen dat incommensu-
rabiliteit precies de rest aanduidt van de altijd potentieel ontwrichtende subjectieve vrijheid
(de ongehoorzaamheid van het subject) die zich niet laat wegreduceren uit onze organisa-
tiearrangementen.

Op het niveau van symbolische organisatie (de constructie van idee€n, plannen, zinge-
vingskaders etc.) heeft Cooper vooral gewezen op de onbeslisbaarheid die de therapeuti-
sche functie van organisaties ondermijnt. Ook bij hem is informatie gericht op de onder-
drukking van de speling van verschil, i.e. op de reductie van dubbelzinigheid. En hetzelfde
motief kwamen we ook al tegen in de kritiek van Raz op monistische visies van praktische

403 Zizek (1997: 55).

404 Galjaard (1979: 115v.); Van Dinten (2003) ziet in deze tendens binnen moderne ‘lineaire’ organi-
satieconcepten overigens ook de oorzaak van veel ziekmakende aspecten in onze samenleving.

405 ibid 125.

182



Grenzen van organiseerbaarheid

rationaliteit, zoals in het utilisme, die keuzes voorstellen als of ze een eenduidig beslisbare
trade-off zijn, waarbij uiteindelijk slechts één alternatief als rationeel verkieslijk kan over-
blijven. Het is juist de overvloed aan goede redenen (betekenis) die de verhouding tussen
alternatieve keuzeopties of zingevingskaders incommensurabel maakt. En pas dan hebben
we, zoals we ons herinneren, ook met echte keuzes te maken.**® Pluralistische visies op
zingeving in organisaties mogen in dit verband een veelheid aan mogelijke werkelijkheids-
constructies toestaan, als het subject zich maar niet aan de sociaal gesanctioneerde metare-
gels van deze zingevingsarbeid (aan de plicht tot organisatie) zelf onttrekt. Zoals De Cock
en Bohm in hun meest recente op Zizek geinspireerde kritick van de ‘open samenleving’
aangeven, kent deze liberaal-democratische openheid echter ook zijn hegemonisch sup-
plement, zijn forced choice of freedom:

“Liberty and democracy, the signifiers that are of such vital importance for the Western lib-

eral-democratic project in all of its guises, are effectively fantasies that sustain the hegemony

of the global capitalist system: ‘You are free to do anything, as long as it involves shopping’,

5 55407

or, ‘you are free to express whatever political view, as long as it involves voting’.

Zizeks controversiéle pleidooi voor intolerantie is precies een uitdaging van deze ultieme
liberaal-pluralistische chantagetactiek die het doet voorkomen alsof elk alternatief voor het
kapitalisme wel in totalitarisme moet uitmonden.

In de uitvoering van plannen ontmoet ons vermogen tot organisatie zijn grens in het gege-
ven dat de beslissing die aan het plan ten grondslag lag er steeds weer in herhaald moet
worden. Organiseren behelst in zijn normaliserende functie, wat Weick met de term reten-
tie aanduidde, in feite steeds een onontkoombare actieve herhaling of generalisatie van de
beslissing die in het ontwerp ervan besloten lag, in de daad die ermee correspondeert. Ook
hier vinden we een altijd al verondersteld ‘meer dan’ in de beslissing dan wat een besluit
op zichzelf bevat. Het moet immers altijd nog gedaan worden. En er is geen enkele garan-
tie dat een plan in dit opzicht ‘bij zichzelf” blijft. Integendeel, de daad van de uitvoering
van een idee gaat wezenlijk voorbij het plan, het dwingt elke zingeving voorbij zijn fan-
tasmatische zelfgenoegzaamheid. Het meest pregnant komen we dit tegen in de uitzonde-
ring op de regel, in wat Kuhn met de term anomalie aanduidde. Het is natuurlijk volkomen
onterecht om anomalieén op te vatten als gevallen waarop een regel (of theorie) niet van
toepassing is en te doen alsof het probleem bij het ‘weerbarstige’ geval ligt, dat zich niet
wil schikken. Het punt is juist dat de regel er in alle opzichten wel op van toepassing is,
maar deze regel zich in het onderhavige geval toch niet gedraagt zoals het hoort. De uit-
zondering confronteert ons noodzakelijkerwijs met de illegitimiteit van de regel in de zin
waarop Zizek gewag maakte van de ‘gereificeerde’ (mis)perceptie van een inconsistentie
van de regel met zichzelf.*®®

406 2ie p- 74-81 hierboven

7 De Cock & Béhm (forthe.: 18)

“%8 1n de meest actuele context van de Nederlandse politicke geschiedenis kan ik me van dit gegeven

geen beter voorbeeld voorstellen dan de recente parlementaire discussie over het Nederlanderschap
van Ayaan Hirsi Ali. Voor haar collega-politici representeerde ze niet minder dan het Reéle, het an-
tagonisme in de toepassing van hun eigen wetgeving en het ongemak daarover was in het debat alom
voelbaar: iedereen wist dat haar geval ondubbelzinnig onder de regel viel, maar bijna niemand was
bereid om daarvan de consequentie te nemen en de regel ook daadwerkelijk op dit geval toe te pas-

183



Grenzen van organiseerbaarheid

Het bovenstaande impliceert in feite, dat symbolische organisatie (de beslissing) altijd het
retroactieve effect is van een mislukte daad die teweeg gebracht wordt door zijn herhaling,
de actieve generalisatie of normalisering van een mislukking. Organisatie is in deze zin
altijd al re-organisatie (revolutie). Zizek benadrukt dit Hegeliaanse punt sterk, al is zijn
relaas ervan extreem complex.*” Het schoolvoorbeeld is de institutionalisering van het
ceasarisme in het Romeinse rijk, nadat Julius zichzelf tot keizer gekroond had en deze
‘traumatische’ contingente daad met de dood moest bekopen, omdat het volk nog niet door
had (‘vergeten was’) dat de Republiek eigenlijk al dood was. De eerste ‘echte’ keizer was
daarom niet Julius maar Augustus.
“The crucial point here is the changed symbolic status of an event: when it erupts for the first
time it is experienced as a contingent trauma, as an intrusion of a certain non-symbolized
Real; only through repetition is this event recognized in its symbolic necessity —it finds its
place in the symbolic network; it is realized in the symbolic order.” 410

Organisatiec komt op deze manier naar voren als een dialectisch proces dat de mogelijk-
heidsvoorwaarden voor zijn ‘moment van waarheid’ steeds achteraf en in feite ex nihilo via
de fantasie van een gepostuleerde ‘nulgraad’ van de geschiedenis (zoals de bekende na-
tuurstaat in het communitaire contractualisme van Rousseau) symbolisch realiseert als in-
lossing van een schuld die door een eerder traumatisch falen is veroorzaakt.
“In other words, repetition announces the advent of the Law [...] —as a gesture of interpretation
par excellence, as a symbolic appropriation of a traumatic non-symbolized event [...]” 4l

Zizek verzet zich hiermee radicaal tegen evolutionaire of ‘emergente’ visies op organisatie,
die volgens hem gebaseerd zijn op de neurotische wens om bij de uitvoering van het plan
‘te wachten op het goede moment’, een moment dat natuurlijk nooit komt, en de zaak eerst
goed ‘dicht te timmeren’. (Re-)organisatie is altijd een ‘premature’ hysterische machts-
greep gericht op de reparatie van een voorafgaande wanorde, een orde die niet deugt, maar
toch een orde, en daarmee ook de correctie van een falen. Dit impliceert dat organisatie
nooit de originele ordening —from scratch— van een volkomen ongedifferentieerde primor-
diale chaos is. Een dergelijke chaos, waar nog geen enkele voorafgaande ordening in be-
staat of is aangebracht, zou niet moeilijk te organiseren zijn. Maar de suggestie alsof orga-
nisatie in deze zin met een schone lei zou kunnen beginnen, verhult alleen maar dat de con-
text waarin nieuwe organisaties worden opgezet altijd al een georganiseerde context is, ten
opzichte waarvan de nieuwe organisatie zich antagonistisch verhoudt, een breuk, een cor-
rectie, kortom een reorganisatie inhoudt. Organiseren is dus niet, zoals het standaard func-
tionalistisch argument luidt, een zaak van aanpassing aan maar aanpassing van de omge-
ving, een herordening —ingreep, interventie— waar een eerder dominant criterium moet
worden onderdrukt of opgeschort ten gunste van een andere maatstaf.

Vanuit dit inzicht kan ook mijn eerdere kwalificatic van incommensurabiliteit als symp-
toom, als extieme kern van organisatie begrepen worden. Er is geen blanco vel papier. De

sen. En vanzelfsprekend verleent deze realisering de wetgeving pas zijn echte betekenis (voor een
hele reeks andere reguliere uitzonderingen).

99 Ik baseer me hier vooral op Zizek (1989: 58-62 en 136v.)
“%ibid. 61.

41 ibid 61-62.

184



Grenzen van organiseerbaarheid

dynamiek van organiseren behelst altijd ‘meer dan’ de eenvoudige (al of niet in gevarieer-
de hoedanigheden herhaalde) inscriptie van een verschil in een veld; het is noodzakelij-
kerwijs altijd al de arbitraire, gewelddadige indringing en opschorting van een ander ver-
schil, waarmee het onverenigbaar is en welke onverenigbaarheid het tegelijk probeert uit te
wissen of pacificeren in de suggestie van een overkoepelende synthese of een complemen-
tair evenwicht (yin/yang en wat dies meer zij). Incommensurabiliteit is echter precies het
onuitwisbaar overblijfsel, het teken van dit verhulde antagonisme dat in de vraag naar de
maat van de maat c.q. het probleem van het criterium geconfronteerd wordt met de zelf-
zuchtige tomeloosheid van zijn toepassing, i.e. met het gegeven dat er geen metataal is.
Althans, dat zou de Lacaniaanse claim van Zizek en Cooper zijn.

Maar waarom mogen we dan niet gewoon vertrouwen op de heilzaamheid van organisatie,
op het idee dat elk voorkomend (restant van een) antagonisme alsnog asymptotisch mid-
dels organisatie (zingeving) ‘opgeheven’ kan worden? Het eerste antwoord is dat, zoals we
hierboven gezien hebben, het antagonisme zelf het product van organisatie is; het ‘pro-
bleem’ is zoals Zizek aangeeft een constitutief element van de ‘remedie’.*'> We kunnen
niet van het probleem (het antagonisme, de incommensurabiliteit) afkomen zonder ons
organisatievermogen zelf te verliezen c.q. existentieel overbodig te maken. Het tweede
antwoord is, dat de angst voor het probleem in zekere zin het probleem is, al houdt dit
meer in dan de in het vorige hoofdstuk genoemde claim van Weick en Charniawska dat
there are more dangerous things in life than incommensurability. Bagatelliseren is zoals
we daar zagen een van de repressieve strategieén om zich van het probleem te ontdoen en
daarmee een onderdeel ervan. Het derde antwoord is dat een ongebreideld vertrouwen in
ons vermogen tot organisatie (zingeving) op transcendentaal niveau (met betrekking tot
zijn mogelijkheidsvoorwaarden en grenzen) de kaarten bijvoorbaat al steekt, partijdig is en
70 het probleem van het antagonisme zelf bevestigt door het te ontkennen. De enige manier
om in het grote geheel der dingen aan de overweldigende ervaring van de inconsistentie
van de fenomenale werkelijkheid te ontkomen is, zoals uit Kants antinomieén van de zui-
vere rede blijkt, door het (op zichzelf al gewelddadige) postulaat van een externe nou-
menale garantie voor onze zingevingsarbeid (de troost, maar ook het ultieme raadsel van
een al volledig georganiseerde kosmos en de vrijheid van de mens die onderworpen is aan
een van Godswege gesanctioneerde morele Wet als zijn constitutieve uitzondering —
ietsisme, Urheber, ‘fout est pour le mieux dans le meilleur des mondes possible’) die ons
precies in Reeds antinomie van de organisatorische rede doet belanden.*"* En dat alles om
het fenomenale antagonisme waar het om begonnen was toe te dekken. Het probleem is
natuurlijk, dat we hiermee nog allerminst weten (of ooit kunnen weten), hoe die noumenale
garantie eruit ziet en alleen maar kunnen doen alsof onze fantasmatische organisatiearbeid
het gat in de kosmos, de onvolledigheid van onze fenomenale ervaring, echt opvult en zo
een einde maakt aan onze oervervreemding. Maar deze stap betekent met name in de reali-

12 ibid (1993: 93)

13 Zonder er hier verder op in te gaan kun je zeggen, dat Reeds antinomie van de organisatorische
rede strikt homoloog is aan (een organisatietheoretische vertaling is van) de derde antinomie van de
zuivere rede bij Kant, die ook de prioriteit tussen de mathematische en dynamische antinomieén
onderling bepaalt en daarin het fundamentele antagonisme tussen het filosofisch idealisme en het
materialisme uitdrukt (vgl. Zizek 1997: 55-56). Zizek analyseert de verhouding tussen deze antino-
mieén diepgaand in Hoofdstuk 2 van Tarrying with the Negative (Zizek 1993: 54-72).

185



Grenzen van organiseerbaarheid

sering van onze zingevingsconstructies, dat we daarvoor de perverse plaats van het Ding
in moeten nemen!*'* En het is precies deze stap die Zizek ons onder verwijzing naar de
Kantiaanse ethiek verbiedt. De kern van deze ethiek is precies de omkering van het ‘du
kannst, denn du sollst’-gebod, waarop ook het excessieve vertrouwen in de weldadigheid
van ons organisatievermogen gebaseerd is: ‘du kannst nicht, denn du sollst nicht’. We kun-
nen niet slagen in onze zingevingsarbeid, omdat we niet mogen slagen. Er moet een grens
zijn aan ons organisatievermogen, opdat we niet opgeslokt worden door het monsterlijke,
dodelijke noumenale Ding.*"> En de ultieme paradox van dit verbod op transcendentaal-
organisatorisch niveau is natuurlijk, dat een positieve bepaling van deze grens door dit ver-
bod zelf ook wordt verhinderd. Het enige wat we kunnen zeggen is, dat er een grens is en
dat deze voorafgaat aan de bepaling van zijn Voorbij.

7.4  Ideologie en organisatie

Zoals eerder aangegeven is de porté van Zizeks analyse van de lotgevallen van het subject
in de moderne tijd in laatste instantie ideologiekritisch. Het gaat hem er uiteindelijk om te
laten zien, hoe de mens in zijn dagelijkse maatschappelijke handel en wandel uiting geeft
aan en omgaat met zijn besef van het traumatisch Reéle, met de splijting van de grote An-
der.
“Ideology is not a dreamlike illusion that we build to escape insupportable reality; in its basic
dimension it is a fantasy-construction which serves as a support for our ‘reality’ itself: an ‘il-
lusion’ which structures our effective, real social relations and thereby masks some insup-
portable, real, impossible kernel [...]. The function of ideology is not to offer us a point of
escape from our reality but to offer us the social reality itself as an escape from some trau-
matic real kernel.” *'°

Zizek legt deze omkering van het alledaagse ideologiebegrip uit middels de verhouding
tussen droom en werkelijkheid: de droom is niet een manier om in je slaap nog even aan de
werkelijkheid te kunnen ontsnappen voor je wakker wordt; wakker worden is eerder een
manier om aan de droom te ontsnappen, waarin je geconfronteerd wordt met de reéle kern
van je verlangen, het object van je schuldgevoel, etc. Het is op deze manier de alledaagse
werkelijkheid die je in staat stelt ‘je ogen te sluiten’ voor het Reéle; de werkelijkheid is er
voor degenen die de droom niet kunnen verdragen.

Zoals intussen ook in de organisatiekunde is onderkend,"'” neemt Zizek hiermee afstand
van de klassieke opvatting van ideologie als ‘vals bewustzijn’, als een verstoord beeld van
de werkelijkheid, waardoor mensen ‘niet weten’ hoe ze in werkelijkheid gemanipuleerd
worden. In onze postmoderne tijden, zo sluit ZiZek aan bij de bekende cynismethese van
Sloterdijk, weten mensen tegenwoordig vaak heel goed, dat ze in hun gedrag een illusie
volgen, maar weerhoudt dat hen niet om zich volgens de illusie te gedragen. De eigenlijke
werking van ideologie zit daarmee niet in het denken, maar in het gedrag van mensen. Met
betrekking tot de rol van geld stelt Zizek bijvoorbeeld, dat mensen tegenwoordig heel goed

44 Vgl. Het citaat van Van Dinten hierboven.

3 Zizek (1997: 68), maar er zijn veel meer plaatsen, waar hij dezelfde conclusie trekt.
418 ibid (1989: 45)

7 Fleming en Spicer (2003), Roberts (2005)

186



Grenzen van organiseerbaarheid

weten, dat er niets magisch aan is en het slechts een uitdrukking van sociale relaties is. Het
probleem is, dat ze desondanks in hun gedrag doen alsof geld rijkdom als zodanig beli-
chaamt.

“They are fetishists in practice, not in theory. What they ‘do not know’, what they misrecog-

nize, is the fact that in their social reality itself, in their social activity —in the act of commod-

ity exchange— they are guided by the fetishistic illusion.” 418

Bovendien realiseert de heersende cultuur zich dit effect terdege. Zoals je niet in God hoeft
te geloven om een gelovige te zijn, als je je maar als een gelovige gedraagt, zo ook kan een
illusie (bijvoorbeeld de illusie van vrijheid in de laatkapitalistische samenleving) sociaal
prima functioneren, terwijl niemand er echt in gelooft. En hetzelfde geldt voor het functio-
neren van medewerkers in een organisatie. Het bewaren van een cynische afstand tot aller-
lei ‘doorzichtige’ motivatieprikkels, verhalen over zelfontplooiing en dergelijke, is net zo
goed een manier om de ogen te sluiten voor de werking van ideologie; we kunnen onszelf
wijsmaken, dat we de illusie doorzien, maar zolang we ons volgens die illusie blijven ge-
dragen, is hij intussen wel praktisch werkzaam.
De consequentie van Zizeks visie is, dat een cognitieve ideologiekritiek niet meer volstaat
om een ideologische fantasie te ondermijnen en daarin ligt een belangrijk verschil met bij-
voorbeeld het deconstructivisme van Derrida. Zoals Day terecht opmerkt, zijn Zizeks op-
vattingen ongetwijfeld in niet geringe mate mede bepaald door zijn ervaringen met de wer-
king van het socialisme in het Oostblok, waar de offici€le ideologie ook lange tijd in het
gedrag van mensen als een leeg ritueel kon voortbestaan en in die zin ‘performatief werk-
zaam’ kon zijn, zonder dat mensen er nog in geloofden.*"” Cognitieve kritiek haalt hier op
zichzelf weinig meer uit; men weet immers al dat het verhaal niet deugt. Zizeks punt is
echter, dat de situatie in het liberaal-democratische Westen niet veel anders is en we in die
zin allerminst in een postideologisch tijdperk leven.
Maar deze ideologiekritische kanttekeningen van Zizek geven niet het structurele verband
tussen ideologie en organisatie aan, die voor onze transcendentale organisatieanalyse van
belang is. Wat dat betreft mag de hierboven gegeven definitie van ideologie ons een hand-
vat bieden. Want is organisatie in onze tijd, zelfs als we niet meer echt geloven in de uni-
versele weldadigheid ervan, maar zolang we het blijven doen, zolang het ‘du kannst denn
du sollst’-gebod ervan praktisch werkzaam blijft, niet precies de fantasie waarmee we onze
sociale werkelijkheid structureren om aan het trauma van onze oervervreemding te ont-
snappen? Onze organisatie- en zingevingsarbeid kan in die zin opgevat worden als de pro-
totypische ‘cover-up’ van de barst in het ontologisch raamwerk. ZiZek erkent dat ook ex-
pliciet.
“[T]he stake of social-ideological fantasy is to construct a vision of society which [...] is not
split by an antagonistic division, a society in which the relation between its parts is organic,
complementary. The clearest case is, of course, the corporatist vision of Society as an organic
Whole, a social Body in which the different classes are like extremities, members each con-
tributing to the Whole according to its function —we may say that ‘Society as a corporate
Body’ is the fundamental ideological fantasy.” 420

418 Zizek (1989: 31)
419 Day (2004: 11)

420 Zizek (1989: 126)

187



Grenzen van organiseerbaarheid

Van groot belang is, dat effectieve ideologische fantasieén zichzelf volgens Zizek alleen
overeind kunnen houden door het antagonisme dat ze verbergen, in zichzelf symbolisch te
verdisconteren. De fantasie is de manier, waarop een ideologie zich bij voorbaat reken-
schap geeft van zijn eigen falen.*”' Elke ideologie heeft op deze manier een zondebok no-
dig om zijn eigen onmogelijkheid te maskeren, waarin deze onmogelijkheid als het ware
een positieve identiteit aanneemt, de belichaming van deze blokkade, het symptoom ervan,
dat in de fantasie moet worden uitgebannen om de realiseerbaarheid van het ideaalbeeld
veilig te stellen. Het schoolvoorbeeld hiervan is volgens Zizek de karikaturale figuur van
de ‘Jood’ in het fascisme. Maar er bestaan natuurlijk vele varianten van dergelijke zonde-
bokken die de aandacht moeten afleiden van de interne contradicties van een ideologisch
bouwwerk. De terrorist of meer algemeen de fundamentalist vervult de laatste jaren een
gelijksoortige functie in de Westerse maatschappij. Het moge duidelijk zijn, dat de wer-
king van ideologie hier vormen aan kan nemen met dramatische intermenselijke conse-
quenties. De remedie die Zizek aan Lacan ontleent is ook hier om door de fantasie heen te
gaan, meer specifiek: om je te identificeren met het symptoom, dat wil zeggen het symp-
toom te aanvaarden als de ‘waarheid’ van het zelfbedrog, waarmee je aan je eigen ver-
vreemding probeert te ontkomen, waardoor je de verleiding kunt weerstaan om eraan toe te
geven. Het symptoom moet manen tot terughoudendheid in het uitleven van je fantasie. En
voor zover incommensurabiliteit op gelijksoortige wijze als transcendentaal symptoom van
organisatie kan wordern opgevat, geldt daarvoor hetzelfde.

7.4.1  De onbewuste wet van het subject

De onmogelijke bepaling van de grens van ons organisatievermogen, haar ‘ontembaar-
heid’, terwijl die grens er toch moet zijn, i.e. het gegeven dat er een grens is, waarvan we
niet kunnen weten wat die is (waar en wanneer we haar overschrijden), betekent dat deze
grens typisch tot het Lacaniaanse Reéle behoort en daarmee radicaal onbewust is. Zoals ik
al aangaf is de betekenis hiervan uiteindelijk strikt ethisch. Zizek onderkent in zijn scherp-
zinnige analyse van het formalisme van de Kantiaanse ethiek precies dezelfde structuur die
hij als haar unieke kracht beschouwt: Kants bevestiging van het noodzakelijk voorafgaan
van het Dass-Sein van de morele plicht (het feit van de wet) aan zijn Was-Sein (wat de wet
inhoudt).*? Volgens Zizek opent dit een ‘vierde weg’ in de ethiek naast het moreel absolu-
tisme (de ethiek van een Hoogste Goede, het integrationisme), het procedureel universa-
lisme (de ethiek van de onpartijdigheid, het pluralisme) en de postmoderne verwerping van
de universaliteit (het einde van de ideologie, het absurde anything goes dat zou volgen uit
de gedwongen acceptatie van de onherleidbare différend, het volkomen gefragmenteerde
isolationisme). Deze vierde positie benoemt ZiZek als een ethiek van ‘trouw zijn aan de
breuk’ in het universum, in feite dus de trouw aan onze oervervreemding, aan het antago-
nisme, een ethick die is:

421 .
loc.cit.

422 7izek (1997: 63)

188



Grenzen van organiseerbaarheid

“...gegrondvest op de verwijzing naar het traumatische re€le, dat symbolisering weerstaat, het
reéle dat wordt ervaren in de ontmoeting met de afgrond van de begeerte van de Ander (het
bekende ‘Che vuoi?’; ‘Wat wil jij /van mij/?).”423

Met alle omhaal van woorden die Zizeks filosofische stijl eigen is, komt zijn analyse van
het formele karakter van de categorische imperatief bij Kant (“Handle nur nach derjenigen
Maxime, durch die du zugleich wollen kannst, daf sie ein algemeines Gesetz werde”™")
erop neer, dat de morele plicht volgens Kant inhoudelijk onbepaald, onbewust, is:
“...de morele wet vertelt mij niet wat mijn plicht is [...]. Dat wil zeggen dat het niet mogelijk
is de concrete normen, waaraan ik in mijn specifieke situatie moet voldoen af te leiden uit de
morele wet —hetgeen betekent dat het subject zélf de verantwoordelijkheid op zich moet ne-
men om het abstracte gebod van de morele wet ‘te vertalen’ naar een reeks van concrete
verplichtingen.” 425

Deze paradox van de contingente universaliteit van de plicht betekent in feite dat we niet
kunnen weten wat goed voor ons is, het wijst ons op de raadselachtige gift van de Wet. In
Kantiaanse termen is het voor ons onmogelijk om het rijk van de noumenale wereld-op-
zichzelf te betreden, en dat is maar goed ook. Ons vermogen om moreel te handelen wordt
precies mogelijk gemaakt door ons onvermogen de wereld te kennen zoals hij op zichzelf,
in zijn noumenale dimensie, is. Zodra we dat wel zouden (pretenderen te) kunnen, zou de
morele daad —een volmaakte handeling zonder enige bijwerking van ‘pathologische’ mo-
tieven— , tegelijk onmogelijk, overbodig en pervers worden, een daad van het ‘diabolisch
kwade’. In die zin beweert Zizek, dat de Kantiaanse ethiek fundamenteel een ethiek van de
zelfbeperking is, van de terughoudendheid, van het verbod om door te dringen tot het we-
zen van de grote Ander. Zodra we dat zouden kunnen en de ‘volmaakte’ ethische daad te
dicht zouden naderen, zou hij veranderen in zijn tegendeel, een daad van absolute monster-
lijkheid, waarin we geconfronteerd worden met de ‘vreselijke majesteit’ van de kosmische
organisatie. De implicatie hiervan is, dat het subject alleen in zijn falen om ethisch (vol-
maakt) te handelen de garantie vindt dat hij een moreel subject blijft.** In die zin is er vol-
gens Zizek in tegenstelling tot de gewoonlijk aan de Kantiaanse plichtsethiek toegeschre-
ven ‘strengheid’ volgens Kant in feite geen excuus voor het uitvoeren van je plicht!*’

De organisatietheoretische pendant hiervan zou erop neerkomen, dat er geen excuus is
voor het slagen in de uitvoering van je plannen. Ook dat zou ons in de absolute monster-
lijkheid doen belanden.

7.4.2 ‘Society doesn’t exist’

De politieke en organisatiefilosofische betekenis van deze vierde ethische positie is vol-
gens Zizek direct herkenbaar in de radicale onmogelijkheid van het sociaal contract, in het
onheilspellend gegeven, dat de samenleving ‘niet bestaat’, althans niet als de communitaire

2 ibid. 48.

424 Rant (1965: 42)

425 7izek (1997: 59)
426 ibid. (1997: 68)

27 ibid. 58.

189



Grenzen van organiseerbaarheid

fantasie van een organisch harmonieus Geheel. ZiZek betoogt telkenmale, dat elke poging
tot de instelling van zo’n samenleving, zowel in het groot (op het niveau van naties) als in
het klein (in alledaagse organisaties), onvermijdelijk ontaardt in ‘Jacobijnse terreur’, met
Robespierre als archetypische verpersoonlijking van het bijbehorend leiderschap of —al
even onheilspellend— in Stalinistische showprocessen, waarin het subject gedwongen
wordt zijn schuld als verrader van de revolutie te bekennen (hoewel hij niets gedaan heeft)
en voor zichzelf de hoogste straf te eisen, alleen maar om de schijn op te houden van het
geloof in de revolutie (de mogelijkheid van de harmonieuze organisatie). Kort en bondig
zou je kunnen zeggen, dat het subject per definitie de ‘verrader’ van het sociaal contract is,
om welke reden het geen sikkepit uitmaakt hoe vaak we het in concrete organisaties nog
eens ‘dunnetjes’ overdoen, zoals ik hierboven aangaf. ZiZeks analyse biedt daarmee een
formidabele uitdaging aan de ideologische uitgangspunten van dominante contractualisti-
sche benaderingen van de organisatickunde (al dan niet met onvolledige contracten), de
bedrijfsethiek en gangbare theorieén over leiderschap. Het verbod dat Zizek aan zijn lezing
van de Kantiaanse ethiek van terughoudendheid ontleent, is kortweg: Waag het niet de
plaats van het Ding in te nemen, stap niet in de valkuil dat je de leider van je organisatie
kunt zijn in plaats van alleen maar de rol ervan te vervullen. Of met andere woorden, voor-
kom de uitgesproken perverse positie dat je uit naam van de organisatie en terwille van
haar behoud soms nu eenmaal gedwongen bent om vuile handen te maken, dat het niet je
eigen contingente keus is.***
Met deze griezelige waarschuwing zijn we terug bij de problematiek van Wolin en Reed
over de Rousseauiaanse erfenis van de organisatietheorie, hoe sociale integratie (intersub-
jectiviteit) te organiseren en de oervervreemding van het subject te overwinnen. De vraag
daarbij die we tot nu toe nog niet beantwoord hebben, is waar de organisatickunde de les
van de Franse revolutie grotendeels gemist heeft en hoe we in Zizeks termen door de or-
ganisatie fantasie heen kunnen gaan. Daarvoor is het nuttig terug te grijpen op de bron
ervan en te zien hoe de Jacobijnse terreur, de dictatuur van de deugd, zich in onze postmo-
derne, laat-kapitalistische maatschappij manifesteert, een punt dat Zizek bijzonder scherp
onder woorden weet te brengen.
Het wordt vaak over het hoofd gezien, dat Rousseau in zijn werk in feite twee sociale con-
tracten heeft beschreven: niet alleen het ‘ideale’ contract uit zijn gelijknamig hoofdwerk,
maar ook een ‘vals’ contract, geschetst in het Discours over de ongelijkheid, dat hij primair
verantwoordelijk hield voor alle kwalen in het maatschappelijk verkeer en de vervreem-
ding van de mens in zijn sociale omgeving. Zoals Wolin terecht opmerkt lokaliseerde
Rousseau in tegenstelling tot Hobbes de ‘oorlog van allen tegen allen’ daarmee niet in de
natuurstaat, maar juist in de maatschappij zelf. De kern van dit perfide sociaal contract,
gedicteerd door de degenen die zich al door rivaliteit en concurrentie in status en rijkdom
boven de rest verheven hadden, maar geen natuurlijke grondslag hadden om hun positie te
verdedigen en consolideren, schetst Rousseau als volgt.

“Destitute of valid reasons to justify and sufficient strength to defend himself [against] a

troop of bandits [...] the rich man, thus urged by necessity, conceived at length the profound-

est plan that ever entered the mind of man: [...] after having represented to his neighbors the

horror of a situation which armed every man against the rest [...] he readily devised plausible

arguments to make them close with his design. ‘Let us join,” said he, ‘to guard the weak from

428 De “vuile handen’-problematiek is een prominent thema in de huidige ondernemingsethiek. Vgl.

Badaracco (1997), Wempe (1998) en Van Oosterhout (2002).

190



Grenzen van organiseerbaarheid

oppression, to restrain the ambitious, and secure to every man the possession of what belongs
to him: let us institute rules of justice and peace, to which all without exception may be
obliged to conform [... and] instead of turning our forces against ourselves, collect them in a
supreme power which may govern us by wise laws [...] and maintain eternal harmony

595 429

among us.

Waarna deze van nauwelijks verhuld cynisme vervulde uiteenzetting gevolgd wordt door
een van de beroemdste passages uit het werk van Rousseau, die ik hier iets uitgebreider
weergeef dan gebruikelijk:
“And all ran headlong to their chains, in hopes of securing their liberty; for they had just wit
enough to perceive the advantages of political institutions, without experience enough to en-
able them to foresee the dangers [...] and even the most prudent judged it not inexpedient to
sacrifice one part of their freedom to ensure the rest; as a wounded man has his arm cut off to
save the rest of his body.” 430

Het is dit perfide contract, waarvan Rousseau meent dat het de historische basis van de
maatschappij en haar wetgeving heeft gevormd. Wat vervolgens aan Rousseau’s conceptie
van het ideale sociaal contract opvalt, is niet alleen de fictieve, maar de uitgesproken on-
mogelijke, zelfreferentié€le status ervan: de mogelijkheid van een succesvol sociaal contract
dat een rechtvaardige samenleving kan stichten van deugdzame burgers moet —zoals Rous-
seau expliciet toegeeft— van de mensen die dat contract sluiten al vooronderstellen, wat het
contract in feite nog moet opleveren.
“For a young people to be able to relish sound principles of political theory and follow the
fundamental rules of statescraft, the effect would have to become the cause; the social spirit
which4s3k110uld be created by these institutions, would have to preside over their very founda-
tion.”

Het is precies dit punt dat door ZiZek als grondvorm van de ideologische fantasie wordt
opgevat. De fictie van een sociaal contract gaat voor het succes van zijn instelling bij
voorbaat al uit van wat zijn resultaat nog moet zijn, de uiteindelijke uitkomst ervan, een
gemeenschap van individuen die volgens de regels van een beschaafde rationele orde han-
delen. En waar het volgens Zizek ook in deze fantasie om gaat, is de verhulling van het
werk van een traumatische “verdwijnende bemiddelaar” (belichaamd in het perfide con-
tract) die de overgang van natuur naar cultuur kenmerkt, het griezelige domein dat geen
natuur meer is, maar ook nog geen cultuur: het rijk van de transcendentale vrijheid ofwel
het radicaal Kwade, de gewelddadige indringing in de ‘natuurlijke’ omgang tussen men-
sen, die met de instelling van de Wet gepaard gaat.**?

Daarmee wordt ook duidelijk, zoals Rousseau tussen de regels van zijn werk door toegeeft,
dat de universele wil (of zijn alledaagsere pendanten van een algemeen of organisatiebe-
lang) feitelijk niet bestaat, i.e. dat het volkomen ondoorgrondelijk is, hoe een volk als con-
creet-historisch samenraapsel van individuen tot de formulering ervan zou kunnen komen.

42 Rousseau (1973: 88-89)
B0 90c.cit.
1 ibid. 196

32 Zizek (2001: 203-206)

191



Grenzen van organiseerbaarheid

“It would take Gods to give men laws.”*** Zizek bevestigt dat volmondig. Zoals in de mo-
raal elke universele verplichting alleen maar universeel kan zijn door de zuiver contingente
acceptatie ervan door het subject, zo geldt ook in de politiek dat:
“... the ‘unity” of universal and particular Will does not consist in their codependence, but in
the dialectical reversal of the universal Will into its opposite: insofar as the universal Will is
opposed to the multitude of particular Wills, it turns into the utmost particular Will of those
who pretend to embody it (since it excludes the wealth of particular Wills).” 34

De instemming met een sociaal contract is in die zin voor de betrokkenen een forced choi-
ce of freedom. Je wordt er in de praktijk steeds geacht vrijelijk te kiezen voor wat je al
hebt. De keuze die je aangeboden wordt, is een leeg gebaar, waarbij het bepaald onver-
standig is de verkeerde keuze te maken.”** Voor de communitaristische erfenis van de or-
ganisatietheorie betekent deze ‘sigaar uit eigen doos’ dat het ideaal van de harmonieuze
organisatie een voortdurend onvervulde status heeft: ‘society doesn’t exist’. Het moet altijd
nog komen. En de organisatietheorie claimt te veel als zij pretendeert te kunnen slagen in
het realiseren van gemeenschap, zoals Wolin aan de constitutieve inzet van de organisatie-
theorie toeschrijft.
Zizek is ongetwijfeld op zijn confronterendst, wanneer hij Roberspierre’s dictatuur van de
deugd in dit opzicht analyseert als noodzakelijk moment in het verloop van de Franse revo-
lutie, dat de griezelige, gewelddadige passage van de instelling van het sociaal contract
belichaamt, het punt van wilde transcendentale vrijheid waarin je op elk willekeurig mo-
ment als verrader van de revolutie tot de guillotine veroordeeld kon worden. Het punt is,
dat de logica van dit regime in zekere zin universeel is voor organisaties, al hoeft het effect
niet steeds even drastisch te zijn. Kants ethiek van respect is in wezen een ethiek van te-
rughoudendheid; het gaat om het bewaren van een zekere afstand tot de Ander, een verbod
om zijn subjectiviteit binnen te dringen of geweld aan te doen. Wat we in het contractua-
lisme en in de huidige management- en organisatictheorie veelal aantreffen is een nut-
sethiek van het bereiken van doelen en idealen, een ethiek van het resultaat. Dit is een ge-
bodsethiek van ‘gaan voor de top’, van de ‘revolutionaire Zaak’ die de schuld van het sub-
ject op een hele andere manier aanspreekt. Zizek herkent dat sterk in onze laat-
kapitalistische marktsamenleving die ons een ‘monsterlijke plicht om gelukkig te zijn’
opdringt.

“In our late-capitalist universe, the subject is not guilty when he infringes a prohibition. It is

far more likely that he feels guilty when (or rather because) he is not happy —the command to

be happy is perhaps the ultimate superego injunction.”436

Zizek brengt dit gebod direct in verband met Robespierre en de ‘werking’ van de Franse
Revolutie: als je je in je streven naar geluk laat afleiden door de ellende om je heen en je
ongelukkig voelt, dan ben je een verrader van de ‘zaak’.

“Robespierre was the unsurpassed expert at manipulating this guilt of feeling unhappy and ill

at ease. In one of his great speeches, after scaring the life out of the members of the National

3 vgl. Dent (2005: 135v.)
B4 Zizek (1993: 123)

33 Zizek (1989: 165-6)

836 Zizek (2005: 225)

192



Grenzen van organiseerbaarheid

Assembly by claiming that there were numerous traitors among them [he] continued: ‘If, at
this very moment, anyone feels frightened, this is irrefutable proof that he is a traitor!”” a7

De reden is natuurlijk dat het subject dat zich aangesproken voelt, blijkbaar zijn individue-
le vrijheid (zijn subjectiviteit) boven het te bereiken ideaal verheft. Organisaties vragen op
deze manier met regelmaat het offer van hun medewerkers om zich in dienst te stellen van
het organisatiebelang. Op het moment dat zoiets in het algemeen gebeurt, lijkt dat me een
goed moment om te stoppen met organiseren.

7.5  Wanneer op te houden met organiseren

In dit hoofdstuk is de hoofdvraag van deze studie naar de verhouding tussen incommensu-
rabiliteit en organisatie op transcendentaal niveau onderzocht, waarbij de mogelijkheids-
voorwaarden en grenzen aan de legitieme uitoefening van ons vermogen tot organisatie
zijn verkend in de zin van het moment waar dit vermogen in een transcendentale illusie
verstrikt raakt. De uitkomst daarvan bleek dat die grenzen niet positief bepaald kunnen
worden, dat een dergelijke positieve bepaling altijd al een transgressieve daad van organi-
satie behelst voorbij de grenzen die aan de legitieme uitoefening ervan gesteld moeten
worden. Zodra we ze trekken vinden we onszelf steeds al terug aan de verkeerde kant er-
van. In die zin kan ons organisatievermogen alleen een grens in zichzelf vinden, in zijn
onvermogen zichzelf te organiseren en een grens te stellen, waarmee het in plaats van met
zijn weldadigheid geconfronteerd wordt met zijn eigen inherente gewelddadigheid.
Incommensurabiliteit kan in deze context als onuitwisbaar teken, als symptoom of zelfs de
extieme kern van organiseren beschouwd worden. Enerzijds duidt ze het “iets mis” aan —de
oervervreemding van het subject tegenover de hem omringende wereld— waarin de drang
tot organiseren “altijd al” zijn oorsprong vindt en kan ze in die zin met recht als voorwaar-
de voor de mogelijkheid van organisatiec worden beschouwd. Dat is temeer zo, omdat or-
ganiseren ook altijd al re-organiseren is en elke ordening van een veld van entiteiten mid-
dels een criterium als zodanig de onderdrukking of opschorting van een andere ordening
inhoudt, waarvan zij het “iets mis” belooft te corrigeren en de wanordelijke rest ervan op te
ruimen. In deze gewelddadige strijd om heerschappij waarvan incommensurabiliteit het
tastbare teken is, vinden we haar echter ook terug als voorwaarde voor de onmogelijkheid
van organisatie, voor het gegeven dat organisatie de incommensurabiliteit van concurre-
rende zienswijzen nooit definitief kan opheffen, dat er altijd een onuitsprekelijk “iets mis”
zal overblijven, waarop onze organisatiedrift (zingeving) haar tanden stuk bijt.

De strikt ethische betekenis van deze onuitsprekelijkheid is, dat de grenzen voor de legi-
tieme uitoefening van ons organisatievermogen radicaal onbewust zijn op dezelfde manier
als Kant voor het eerst in het formalisme van de categorische imperatief het radicaal on-
bewuste karakter van de morele plicht uitdrukte en de zuiver contingente universaliteit van
elke positieve invulling ervan. Er bestaat geen excuus voor het uitvoeren van je plicht,
geen excuus om te slagen in je organisaticambities vormt een waarschuwing tegen de Ay-
bris te denken dat we de wijsheid in pacht kunnen hebben, dat we de plaats van het Ding in
kunnen nemen. Dat is de ultieme les van de Kantiaanse ethiek die de organisatietheorie
onvoldoende tot zich heeft genomen. Deze Kant, niet degene van de onvoorwaardelijke
volharding in het uitvoeren van de Wet (het onzinnige afspraak is afspraak; het doen van

437 .
loc.cit.

193



Grenzen van organiseerbaarheid

je plicht omwille van de plicht, fiat justitia, pereat mundus) maar degene die ons oproept er
achting (huiver) voor te hebben, om er een zekere afstand van te bewaren, om juist niet tot
het einde te gaan, maant ons onze eindigheid onder ogen te zien en ziet juist daarin de
voorwaarde voor ons bestaan als moreel wezen. Wanneer we die afstand niet bewaren en
in de dagelijkse praktijk van ons organiserend handelen niet durven te stoppen en een on-
georganiseerde rest in ons leven open te laten, kan onze organisatiedrift alleen maar eindi-
gen in de grootst mogelijke onvrijheid, in de perverse reductie van het subject (zowel in de
ander als in onszelf) tot een ding. In die zin is de alomtegenwoordigheid van organisaties
in onze tijd niets om blij mee te zijn. Ze leiden onvermijdelijk tot de ‘monsterlijke plicht
om gelukkig te zijn’.

194



BIBLIOGRAFIE

Ackroyd, S. (1992): “Paradigms lost: paradise regained?” In: Reed, M.I. & M. Hughes
(red.) (1992): Rethinking Organization. London, Sage.

Albert, H. (1980): Traktak iiber kritischen Vernunft. 4° dr. Tiibingen: Mohr.

Alvesson, M. & S. Deetz (1998): “Critical Theory and Postmodernism: Approaches to
Organizational Analysis”. In: Clegg, S. & C. Hardy (red.) (1999): Studying Or-
ganization. London: Sage, 185-211.

Arrow, K.J. (1974): The Limits of Organization. New York: John Brockman.

Astley, W.G. & A.H. Van De Ven (1983): “Critical Perspectives and Debates in Organiza-
tion Theory”, Administrative Science Quarterly, 28, 245-73.

Badaracco, (1997): Defining Moments: When Managers Must Choose Between Right and
Right. Cambridge (Mass.): Harvard Business School Press.

Berns, G., Jsseling, S. & P. Moyaerts (1979): Denken in Parijs: Taal en Lacan, Foucault,
Althusser en Derrida. Alphen a/d Rijn: Samsom.

Bernstein, R.J. (1983): Beyond Objectivism and Relativism: Science, Hermeneutics and
Praxis. Oxford: Basil Blackwell.

(1991): “Incommensurability and otherness revisited”, in R.J. Bernstein (1991):
The New Constellation: The Ethical-Political Horizons of Moder-
nity/Postmodernity. New York: Polity Press.

Biagioli, M. (1989): “The anthropology of incommensurability”, Studies in the history and
philosophy of science, 21/2, 183-209.

Bohm, S. & C. De Cock (2005): “Everything you always wanted to know about organiza-
tion theory, but were afraid to ask Slavoj Zizek”, Sociological Review, 279-291.

Braembussche, A. van den (1997): “Voorbij het Schone, Over het Sublieme bij Kant en
Lyotard”. In: Tacq, J. (red.) (1997): Een Hedendaagse Kant, De Invioed van Kant
op Contemporaine Denkers. Amsterdam: Boom. 68-105.

Brons, R. & H. Kunneman (red.)(1995): Lyotard Lezen: Ethiek, Onmenselijkheid en Sensi-
biliteit. Amsterdam: Boom.

Burrell, G. (1988): “Modernism, Postmodernism and Organizational Analysis 2: The Con-
tribution of Michel Foucault”, Organization Studies 9/2, 221-235.

Burrell, G. & Morgan, G. (1979): Sociological Paradigms and Organisational Analysis.
London: Heinemann.

Canella A.A., Jr & Paetzold, R.L. (1994): “Pfeffer’s Barriers to the Advance of Organiza-
tional Science: A Rejoinder”, Academy of Management Review, 19, 331-41.

Chang, R. (1997): Incommensurability, Incomparability and Practical Reason. Cambridge
(Mass.): Harvard University Press.

Chisolm, R.M. (1973): The Problem of the Criterion. Milwaukee: Marquette University
Press.

Clegg, S. & D. Dunkerley (1980): Organization, Class and Control. London: Routledge.

Clegg, S. & C. Hardy (red.) (1999): Studying Organization. London: Sage.

Cooper, R. (1990): “Organization/disorganization”. In: Hassard J. & D. Pym (red.)(1990):
The Theory and Philosophy of Organizations, Critical Issues and New Perspec-
tives. London: Routledge.

195



Bibliografie

L (2001): “Un-timely Mediations: Questing Thought”, Ephemera 4/1, 321-347.

Cooper, R. & G. Burrell (1988):“Modernism, Postmodernism and Organizational Analy-
sis: An Introduction”, Organization Studies 9/1,91-112.

Czarniawska, B. (1998): “Who Is Afraid of Incommensurability?”, Organization 5/2, 273-
276.

Cock, C. de & S. Bohm (forthc.): “Liberalist Fantasies: Zizek and the Impossibility of the
Open Society”.

Davidson, D. (1984): “On the very Idea of a Conceptual Scheme”, in Inquires into Truth
and Interpretation, D. Davidson (red.). Oxford: Clarendon Press: 183-198.

Day, B. (2004): “From Frankfurt to Ljubljana: Critical Theory from Adorno to Zizek”,
Studies in Social and Political Thought, 9, 1-20.

Dent, N. (2005): Rousseau. London: Routledge.

Dinten, W.L. Van (2003): Met Gevoel voor Realiteit. Delft: Eburon.

Donaldson, L. (1985): In Defence of Organization Theory, A Reply to the Critics. Cam-
bridge: Cambridge University Press.

(1988): “In succesful defence of Organization Theory, A routing of the critics”,
Organization Studies, 9/1, 28-32.

(1995): American Anti-management Theories of Organization. Cambridge: Cam-
bridge University Press.

Doppelt, G. (1978): “Kuhn’s epistemological relativism”, Inquiry, 21, 33-86.

Favretti, R., Sandri, G. & R. Scazzieri (red.) (1999): Incommensurability and Translation,
Kuhnian Perspectives on Scientific Communication and Theory Change. Chelten-
ham: Edward Elgar.

Feyerabend, L. (1970): “Consolations for the Specialist”. In: Lakatos, I & A. Musgrave
(red.) (1970) Criticism and the Growth of Knowledge. Cambridge: Cambridge
University Press. 197-230.

Fleming, P. & A. Spicer (2003) “Working at a Cynical Distance: Implications for Power,
Subjectivity and Resistance”, Organization 10/1, 157-179.

Galjaard, J. (1979): Informatisering, Paradox van Organisatietechnologie. Delft: Delftse
Universitaire Pers.

Gerring, J. (2001): Social Science Methodology, A Criterial Framework. Cambridge:
Cambridge University Press.

Gioia, D.A. & E. Pitré (1991): “Multipardigm Perspectives on Theory Building”, Academy
of Management Review, 15, 584-602.

Guthrie, W. (1967): “Pythagoras and Pythagoreanism”. In: Edwards, P. (red.) (1967) The
Encyclopedia of Philosophy, vol. 7. New York: MacMillan Publishing Co., 37-39.

Haack, S. (1978): Philosophy of logics. Cambridge: Cambridge University Press.

Habermas, J. (1984): “Was heifit Universalpragmatik?”, in Vorstudien und Ergdnzungen
zur Theorie des kommunikativen Handelns, J. Habermas (red.). Frankfurt: Suhr-
kamp.

(1984): “Wahrheitstheorien”, in Vorstudien und Ergdnzungen zur Theorie des
kommunikativen Handelns. Frankfurt: Suhrkamp.

Hacking, 1. (1982): “Language, truth and reason”, in Rationality and relativism, M. Hollis
& S. Lukes (red.). Oxford: Basil Blackwell.

Hancock, P. & M. Tyler (2001): “Managing Subjectivity and the Dialectic of Self-
consciousness: Hegel and Organization Theory”, Organization 8/4, 565-585.

196



Bibliografie

Hassard, J. (1988): “Overcoming hermeticism in Organization Theory, An alternative to
paradigm incommensurability”, Human Relations, 41, 247-59.
(1991): “Multiple Paradigms and Organizational Analysis: A Case Study”, Or-
ganization Studies, 12, 275-99.

Hassard, J. & M. Parker (red.)(1993): Postmodernism and Organizations. London: Sage.

Hassard, J. & D. Pym (red.)(1990): The Theory and Philosophy of Organizations, Critical
Issues and New Perspectives. London: Routledge.

Hatch, M.J. (1997): Organization Theory: Modern, Symbolic and Postmodern Perspec-
tives. Oxford: Oxford University Press.

Hollis, M. (1982): “The social destruction of reality”, in Rationality and relativism, M.
Hollis & S. Lukes (red.). Oxford: Basil Blackwell.
(1994): The philosophy of social science. Cambridge: Cambridge University
Press.

Hollis, M. & Lukes, S. (red.) (1982): Rationality and relativism. Oxford: Basil Blackwell.

Hoogenboom, M. (1996): Een miskende democratie, Een andere visie op verzuiling en
politieke samenwerking in Nederland. Leiden: DSWO Press.

Hoogland, J. (1993): “De uitdrukkingskracht van de antinomie”, in: L. Hof & W. Van Re-
ijen (1993) Actueel Filosoferen. Delft: Eburon. 210-215.

Hoyningen-Huene, P. (1993): Reconstructing scientific revolutions. Chicago: Chicago
University Press.

Jackson, N. & P. Carter (1991): “In defence of paradigm incommensurability”, Organiza-
tion Studies, 12, 109-27.
(1993): ““Paradigm Wars’, A response to Hugh Willmott”, Organization Studies,
14, 721-25.

Jones, W.T. (1975): A History of Western Philosophy, vol 4. Kant and the Nineteenth Cen-
tury. New York: Harcourt Brace Jovanovich.

Kant, 1. (1977): Kritik der reinen Vernunft. 3° dr. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

(1990): Kritik der Urteilskraft. Hamburg: Felix Meiner Verlag.

(1965): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Hamburg: Felix Meiner Verlag.

(1973): Kleine Schriften zur Geschichtsphilosophie, Ethik und Politik. Hamburg:

Felix Meiner Verlag.

Koningsveld, H. (1978): Het Verschijnsel Wetenschap, Een Inleiding tot de Wetenschapsfi-
losofie. Meppel: Boom.

Korthals, M. (1986): Kritiek van de maatschappijkritische rede. Amsterdam: Boom.

Korthals, M. (red.) (1989): Wetenschapsleer, Filosofisch en maatschappelijk perspectief op
de natuur- en sociaal-culturele wetenschappen. Amsterdam: Boom.

Kuhn, T.S. (1970a): The Structure of Scientific Revolutions, 2¢ dr. Chicago: The Univer-

sity of Chicago Press.

(1970b): “Reflection on my Critics”. In: Lakatos, I & A. Musgrave (red.) (1970)

Criticism and the Growth of Knowledge. Cambridge: Cambridge University

Press. 231-278.

(1976): “Theory-Change as Structure-change: Comments on the Sneed Formal-

ism”. Erkenntnis 10: 179-99

(1977): “Objectivity, Value Judgment and Theory Choice”. In: Kuhn, T.S. (1977):

The essential tension. Chicago: Chicago University Press.

(1983): “Commensurability, Comparability, Communicability”. Philosophy of

Science Association 2: 669-88.

197



Bibliografie

(2000): The Road Since Structure: Philosophical essays 1970-1993, with an auto-
biographical interview. Chicago: Chicago University Press.

Kunneman, H. (1986): De waarheidstrechter, Een communicatietheoretisch perspectief op
wetenschap en samenleving. Amsterdam: Boom.

Lakatos, 1. (1970): “Falsification and the Methodology of Scientific Research Pro-
grammes”. In: Lakatos, I. & A. Musgrave (red.)(1970): Criticism and the Growth
of Knowledge. Cambridge, Cambridge University Press. 91-196.

Lakatos, I. & A. Musgrave (red.)(1970): Criticism and the Growth of Knowledge. Cam-
bridge: Cambridge University Press.

Lee, A. (1991): “Integrating Positivist ans Interpretive Approaches to Organizational Re-
search”, Organization Science 2/4, 342-365.

Lijphart, A. (1978): Verzuiling, pacificatie en kentering in de Nederlandse politiek. 2° dr.
Amsterdam: J.H. de Bussy.

Linstead, S. (1993): “Deconstruction in the Study of Organizations”. In: Hassard, J. & M.
Parker (red.): Postmodernism and Organizations. London: Sage.

Lueken, G.L. (1992): Inkommensurabilitit als Problem rationalen Argumen-tierens. Stutt-
gart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog.

Lyotard J-F. (1979): La condition postmoderne; Rapport sur le savoir. Paris: Editions de
Minuit.

(1983): Le différend. Paris: Editions Galilée.
(1986): L’enthousiasme; la critique kantienne de [’histoire. Paris: Editions de
Minuit.

Maas, A.J.J.A. (1988): Ongedefinieerde Ruimten. Delft: Eburon.

McKinley W. & M. Mone (1998): “The Re-construction of Organization Studies: Wres-
tling with Incommensurability”, Organization 5/2, 169-190.

Morgan, G. (1990): “Paradigm diversity in organizational research” In: Hassard, J. & D.
Pym (red.)(1990): The Theory and Philosophy of Organizations, Critical Issues
and New Perspectives. London: Routledge. pp. 13-29.

Myers, T. (2003): Zizek. London: Routledge.

Neiman, S. (2002): Evil in Modern Thought, An Alternative History of Philosophy. Prince-
ton: Princeton University Press.

Nussbaum, M.C. (1986): The Fragility of Goodness, Luck and ethics in Greek tragedy and
philosophy. Cambridge: Cambridge University Press.

Oenen, G. van (2003): “Door de fantasie heengaan — de Lacaniaanse stormloop van Slavoj
Zizek”, De Helling 15/3, 42-43.

O’Neill, J. (1998): The Market: Ethics, knowledge and politics. London: Routledge.

Oosterhout, J. Van (2002): The Quest for Legitimacy, On Authority and Responsibility in
Governance. Rotterdam: ERIM.

Oosterling, H. (1992): “Postmoderne democratie en indifferentie”, Onyx, Tijdschrift van de
faculteit der Wijsbegeerte R’dam, 4-8. www.henkoosterling.nl/ onyx-
indiffdem.htm.

(1996): Door schijn bewogen, Naar een hyperkritiek van de xenofobe rede. Kam-
pen: Kok Agora.

Otterspeer, W. (2000): Groepsportret met Dame, deel 1: Het Bolwerk van de Vrijheid: De
Leidse Universiteit, 1575-1672. Amsterdam: Bakker.

198



Bibliografie

Parker, M. & G. McHugh (1991): “Five texts in search of an author, A response to John
Hassard’s ‘Multiple Paradigms and Organizational Analysis’”, Organization
Studies, 12, 451-6.

Passmore, J. (1967): “Philosophy” In: P. Edwards (red.) (1967): The Encyclopedia of Phi-
losophy, vol. 6. New York: MacMillan Publishing Co. 216-226.

Peperstraten, F. van (1991): “Inleiding tot de Nederlandse uitgave”. In: Lyotard, J.-F.
(1991): Het Enthousiasme, Kants kritiek van de Geschiedenis. Kampen: Kok
Agora. 7-23.
(1995): Jean-Frangois Lyotard: Gebeurtenis en rechtvaardigheid. Kampen: Kok
Agora.

Perrow, C. (1994): “Pfeffer Slips!”, Academy of Management Review, 19, 191-194.

Pfeffer, J. (1982): Organizations and Organization Theory. Boston MA: Pitman.
(1993): “Barriers to the advance of organizational science, Paradigm development
as a dependent variable”, Academy of Management Review, 18, 599-620.

Raven, D. (1994): “Incommensurabel, incompatibel, onvergelijkbaar”, Algemeen Neder-
lands Tijdschrift voor Wijsbegeerte, 86, 183-206.

Raz, J. (1986): The Morality of Freedom. Oxford: Clarendon Press.
(1997): “Incommensurability and agency”. In: Chang R. (red.) (1997) Incom-
mensurability, Incomparability and Practical Reason. Cambridge (Mass.): Har-
vard University Press.

Reed, ML.I. (1985): Redirections in Organizational Analysis. London: Tavistock.
(1999): “Organizational Theorizing, A Historically Contested Terrain”. In: Clegg,
S. & C. Hardy (1999): Studying Organization, Theory and Method. London:
Sage. 25-50.

Reed, M.I. & M. Hughes (red.) (1992): Rethinking Organization, New Directions in Or-
ganization Theory and Analysis. London: Sage.

Rescher, N. (1988) Rationality, A philosophical inquiry into the nature and the rationale of
reason. Oxford: Clarendon Press.

Reijen, W. van (1987): De Onvoltooide Rede: Modern en Postmodern. Kampen: Kok Ag-
ora.

Ritzer, G. (1997): Postmodern Social Theory. New York: McGraw-Hill.

Roberts, J. (2005): “The Power of the ‘Imaginary’ in Disciplinary Processes”, Organiza-
tion 12/5, 619-642.

Rorty, R. (1984): “Habermas and Lyotard on Postmodernity”, Praxis International 4/1, 32-
44.
(1993): Heidegger, Wittgenstein en Pragmatisme: Essays over post-analytische
en post-nietzscheaanse filosofie. Kampen: Kok Agora.

Rousseau, J.J. (1973): The Social Contract and Discourses. Transl. and introd. by G.D.H.
Cole. London: Everyman’s Library.

Russell, B. (1984): Introduction to Mathematical Philosophy. New York: Simon and
Schuster.

Sankey, H. (1993): The incommensurability thesis. Aldershot: Avebury.

o (1997): Rationality, relativism and incommensurability. Aldershot: Avebury.

Schilling, G. (2001) “Niemand weet precies wat planeten zijn”, Volkskrant 5 mei 2001.

Scherer A.G. (red) (1998): “Thematic issue on pluralism and incommensurability in strate-
gic management and organization theory, Consequences for theory and practice”.
Organization 5/2: 145-283.

199



Bibliografie

Scherer A.G. & H. Steinmann (1999): “Some remarks on the problem of incommensurabil-
ity in organization studies”. Organization Studies 20: 519-544.

Schultz, M. & M.J. Hatch (1996): “Living with multiple paradigms, The case of paradigm
interplay in organizational culture studies”, Academy of Management Review 21:
529-57.

Schuyt, C. (1986): Filosofie van de Sociale Wetenschappen. Amsterdam: Boom.

Schwartz S.P. (1977): Naming, Necessity and Natural Kinds. Ithaca: Cornell University
Press.

Shapere, D. (1998):

Spoelstra, S. (2005): “Robert Cooper: Beyond Organization”, Sociological Review, 106-

119.

Stokhof, M. (2000): Taal en Betekenis, Een Inleiding in de Taalfilosofie. Amsterdam:
Boom.

Toulmin S. (1990): Cosmopolis: The Hidden Agenda of Modernity. New York: The Free
Press.

Van Maanen, J. (1995): “Style as theory”. Organization Science 6: 133-143.

Weaver, G.R. & D. Gioia (1994): “Paradigms lost, Incommensurability vs. structurationist
inquiry”. Organization Studies 15: 565-90

Weick, K.E. (1999): “Theory construction as disciplined Reflexivity, Trade-offs in the
90’s”. Academy of Management Review 24: 797-810.

Wempe, J.F.D.B. (1998): Market and Morality: Business Ethics and the Dirty and Many
Hands Dilemma. Delft: Eburon.

Wilde, R. de (1989): “Verklaren in de Sociale Wetenschappen”. In: Korthals, M. (red.)
(1989): Wetenschapsleer, Filosofisch en maatschappelijk perspectief op de na-
tuur- en sociaal-culturele wetenschappen. Amsterdam: Boom. 87-111.

Williams, B. (1973): “Conflicts of Values”. In: Williams, B. (1981): Moral Luck: Philoso-
phical Papers, 1973-1980. Cambridge: Cambridge University Press. 71-93.

Williamson, O. E. (1975): Markets and Hierarchies: Analysis and Antitrust Implications.
New York: Free Press.

Willmott, H. (1990): “Beyond paradigmatic closure in organizational inquiry”. Hassard, J.
& Pym, D. (red) (1990): The Theory and Philosophy of Organizations, Critical
Issues and New Perspectives. London: Routledge. p. 44-62.
(1993a): “Breaking the paradigm mentality”. Organization Studies 14: 681-719.

_ (1993b): “Paradigm gridlock, A reply”. Organization Studies 14: 727-30.

Wit, B. de & R. Meyer (1998): Strategy : Process, Content, Context. London : Thomson.

Wolin, S. (2004 [1960]): Politics and Vision: Continuity and Innovation in Western Politi-
cal Thought. 2™ revised ed. Boston: Little Brown.

Zandvoort (1989): “De Ontwikkeling van Theorieén: Onderzoeksprogramma’s.” In: Kort-
hals, M. (red.) (1989): Wetenschapsleer, Filosofisch en maatschappelijk perspec-
tief op de natuur- en sociaal-culturele wetenschappen. Amsterdam: Boom. 48-69.

Zizek, S. (1989): The Sublime Object of Ideology. London: Verso.

(1993): Tarrying with the Negative;, Kant, Hegel and the Critique of ldeology.

Durham: Duke University Press.

(1997): Het Subject en zijn Onbehagen. Amsterdam: Boom.

(2001): For They Know Not What They Do, Enjoyment as a Political Factor. 2e

dr. London: Verso.

(2005) Interrogating the Real. London: Continuum.

200



Bibliografie

Zijderveld, A. (1990): Sociologie als cultuurwetenschap. 2° dr. Utrecht: Lemma.
(1992): De samenleving als schouwspel. 2° dr. Utrecht: Lemma.

201






REGISTER

A

Ackroyd, 3, 111-2, 146-7, 158, 195, 214,
229

Albert, 6, 21, 195

anarchisme, 2, 40

apartheid, 113, 118, 146

aporie, 101

Aristoteles, 33, 50, 74

Astley & Van de Ven, 9, 103-11, 130,
195, 226

B

Bernstein, 5, 36-8, 80, 195

betooggenre, 84-5

Biagioli, 27, 60, 78, 112, 134, 147, 156,
160, 195, 221, 225, 230

Burrell & Morgan, 2, 4,9, 103-11, 113,
115, 118-22, 125, 127, 130-1, 135-7,
147, 154, 156, 161, 195, 213, 226-8

C

Chisolm, 34-6, 195

cogito, 174

communicatie, 6, 25, 44, 56, 59, 78, 81,
91,112, 121, 126, 128-32, 142, 147,
152-3, 170, 213
interparadigmatisch, 6, 43, 57, 120, 135,

209

succesvolle, 2, 43-4, 58-9, 86, 209

conceptueel schema, 1, 45-6

consensus, 10, 64, 77-82, 87, 91-6, 116-
7,121-2, 129, 134, 141-3, 146, 148-
52,156,212, 224-5, 228

Cooper, 11, 73, 122-3, 162, 178-85, 195-
6,200,216

Copernicus, 35, 49, 50

D

Davidson, 1, 6, 7, 43-9, 52, 57, 59, 61,
89, 93, 120-1, 196, 211, 222

De Saussure, 80, 172

Deleuze, 123, 172, 178

Derrida, 80, 90, 123, 162, 172, 178-80,
187,195, 216

Descartes, 11, 90, 162, 174, 216

dissensus, 77-81, 87, 129, 141, 225

diversiteit, 1, 3, 5, 10, 31, 36, 88, 90, 93,
95,101-2, 112, 115, 118, 124-8, 132-
4, 143-50, 153, 157-9, 178, 209, 210,
212,214

Donaldson, 2, 27, 111-6, 120, 122, 125,
128, 131, 134, 146, 152, 178, 196,
213,227

Doppelt, 66, 196

E

eenheid, 32, 81, 83, 87-9, 93, 95-6, 101,
115, 124-8, 131, 134, 141, 148-50,
171-2,212-3

Einstein, 45, 57, 90

F

Feyerabend, 1, 5, 6, 8, 28, 40, 46, 67, 81,
90, 196, 209

forced choice of freedom, 171, 183, 192

Foucault, 80, 123, 172, 195

G

Galilei, 27, 60

Gerring, 93, 196

Giddens, 119, 120, 139

Gioia, 10, 12, 54, 111, 116, 119-20, 138-
9, 145, 196, 200

Grice, 78

Guthrie, 30, 196

203



Register

H

Haack, 39, 196

Habermas, 9, 14, 16-7, 29, 64-5, 73-82,
86-95, 111, 118, 126, 128, 145, 149,
151, 163, 165, 196, 199, 212, 217,
220, 224-5, 228

Hassard, 10, 73, 103, 111, 115-9, 122,
128, 135-41, 145, 173, 178, 195-200,
228-9

Hatch, 10, 73, 111-2, 116, 135-40, 145,
197, 200

Hegel, 11, 39, 81-2, 87, 163, 171-5, 184,
196, 200, 217

Het Reéle, 172-8, 184, 187

Hippasus van Metapontum, 30-2

Hollis, 34-5, 41, 104, 109, 196-7

Hoogenboom, 134, 155-6, 197, 230

Hoogland, 15, 39, 197

Hoyningen-Huene, 5, 22-5, 36, 38, 67,
197

I

ideologie, 2, 11, 28-9, 82, 89, 93, 101,
111,114, 118,125,131, 134, 149,
159,162,177, 181, 187-92, 213-6,
233

incommensurabiliteit, 1-14, 21-43, 46-7,
51, 54-74, 77-81, 84, 87-9, 92-6, 101-
2,105, 108-15, 118-35, 139-42, 146-
7,149, 153, 158-65, 174-85, 188,
193, 209-17, 233
axiologisch, 8, 24, 29, 41, 63-4, 72, 119,

179, 209, 210
semantisch, 8, 24-5, 43, 62-4, 211
debat, 1, 12-13, 28, 101-3, 111, 116-7,
122,130, 132, 135, 142, 147-8, 152,
209,214

J

Jackson & Carter, 2, 111, 121-2, 125,
178, 197, 228

204

K

Kant, 4, 11, 13, 24, 30-1, 39, 46, 51, 73,
82-5,91, 151, 161-7, 171-5, 181, 186,
189, 190, 194-7, 200, 217

kosmos, 11, 30-3, 42, 62, 83-90, 117,
162, 164, 167-8, 172, 178, 186, 189,
211, 216-7

Kripke, 7, 44, 52-6, 84, 120, 223

Kuhn, 1-8, 12, 15, 21-32, 36-67, 70, 72-
3,77-82, 88-90, 93-5, 102, 110-4,
119-26, 129, 131, 134-7, 152, 156,
160, 180, 184, 196-7,209-12, 219-27,
230

Kunneman, 4, 5, 15-6, 29, 51, 64, 75-80,
86-7,92, 118, 195, 198

L

Lacan, 11, 162, 172-5, 178, 188, 195,
216

Lakatos, 7, 8, 14-7, 196-8, 220

Lee, 136-40, 198

lexicale structuur, 43-6, 51, 54, 59, 61,
211,222

Lijphart, 10, 154-6, 159, 198, 215, 230

Lyotard, 9, 12-3, 31, 65, 73, 80-96, 102,
119-23, 126, 141, 172, 195, 198-9,
212, 224-5

M

Marx, 81, 114, 169, 171

Mill, 71

mogelijkheidsvoorwaarden, 4, 11, 46,
161, 166, 181, 184-5, 216

Montaigne, 34, 90

N

Newton, 45, 50, 57
Nussbaum, 6, 31-3, 42, 70, 74, 198, 222

0]

onverschilligheid, 12, 68, 88, 121, 134,
148, 152, 156-9, 175



Register

organisatie, 4, 9-11, 25, 28, 31-2, 47, 50-
1, 55-6, 80, 102, 112-8, 123, 125,
127-35, 138, 146-50, 152, 157, 161-
73, 176-94,209-11, 213, 216-7

Otterspeer, 60, 198

P

paradigma, 1-13, 21-9, 32, 37-44, 48, 51,
54-60, 62-9, 72, 78-81, 84, 88, 93-4,
101-15, 118, 120-48, 153-60, 164,
167, 170, 209-17
mentaliteit, 3, 118-20, 132-4, 146-7, 159,

209, 213-4

paradox van organisatie, 9, 162, 167-8,
216

partijdigheid, 1-5, 9, 10, 12-3, 21, 25,
29, 36, 38-41, 48, 64, 71-3, 76-81, 87,
91,93,95,101-2, 114, 121, 124, 126,
128, 130-3, 139, 162, 176, 180, 185,
189, 209, 210-6

Passmore, 14, 199

pathologie, 70, 71, 89, 116, 177

Peperstraten, Van, 80, 83, 87, 151, 199

Pfeffer, 9-10, 103, 107-13, 130, 134,
142-4, 153, 157-8, 178, 195, 199,
214, 226, 229

Plato, 33, 42, 70, 74, 86, 89, 180, 211

Popper, 15, 33, 66

principle of charity, 47-8, 61,211, 222

probleem van het criterium, 8, 6, 21-2,
33-6,40-1, 51, 78, 80, 83, 141, 175,
185,210

Protagoras, 33, 74, 85

Putnam, 7, 44, 52-61, 89, 120-23

Pythagoras, 30-1, 86, 89, 196

Q

Quine, 26, 57

R

rationaliteit, 4, 6, 7, 9-11, 14-7, 22, 26,
31-42, 51, 59-95,101-2, 114, 119,
127,129, 130-2, 148, 151, 162-7,

174,179, 181, 183, 185-6, 192, 197,
198, 210-6
communicatieve, 73, 87, 118, 126, 151
instrumentele, 73, 94
praktische, 6, 73, 74, 183
wetenschappelijk, 1, 9, 15, 28, 64, 74, 88,
93,95, 182

Raven, 26, 36, 40, 66, 199

Raz, 9, 67-74, 77, 93-5, 119, 126, 179,
180, 183, 199, 212, 223-4

Reed, 9, 11, 101, 105, 111, 116-9, 128,
132, 145, 162-4, 167, 168, 171-2,
177-80, 190, 195, 199, 213, 216-7,
228

relativisme, 1, 6, 26, 34, 36, 41-47, 52,
54,61, 88,120, 138, 141, 148, 152,
209

Rescher, 35, 48, 199

Rorty, 46, 91, 199

Rousseau, 91, 163, 166-70, 184, 191,
192,196, 199, 217

Russell, 30, 39-40, 51, 85, 199

S

Sankey, 5, 6, 22, 25, 36-8, 54-9, 62, 199,
223

Saussure, 80

Scherer, 3, 6, 21, 34, 36, 38,40, 111,
133, 153,200

Schultz, 10, 111-2, 116, 135-40, 145,
200

Schwartz, 7, 52, 55, 62, 200, 223

Sextus Empiricus, 5, 21, 34, 41, 210,
221

Shapere, 36-7, 200

Sociaal contract, 11, 163, 170, 190-2,
217

Steinmann, 21, 36, 38, 40, 200

Stokhof, 78, 92, 200

T

Tarski, 39-40

Toulmin, 90-1, 200

transcendentalisme, 4, 5,9, 11, 78, 84-7,
91, 151, 161-7, 171-5, 178, 181-2,

205



Register

185, 188, 192-3, 210, 213, 215, 217,
233
en illusie, 78, 87, 193

trauma, 11, 161-3, 173, 184, 188-9, 192,
216

\%

Van Maanen, 108, 144-5, 154, 159, 200,
214, 229

verschil, 6,9, 11, 14, 17, 28-32, 46-8,
57, 60-2, 68, 77-82, 88-94, 101-2,
105, 108-9, 112, 121, 123, 127, 129,
131-4, 146-53, 159, 162, 173-4, 178,
180-7, 215, 216

vervreemding, 163, 168, 172-3, 177,
181, 186-91, 217

verwijzingstheorie, 7, 44, 52-4, 61, 120
causaal, 44, 52-4, 61, 120, 164, 211
descriptief, 7, 44, 52, 61

206

W

Weaver, 12, 54, 111, 116, 119-20, 145,
200

wederzijds begrip, 2, 6, 43, 56-9, 75, 79,
91, 118, 124, 128-9, 132, 145, 150-1,
213

Williams, 67, 70-4, 77, 94-5, 200, 212,
223-4

Willmott, 3, 103, 111, 115, 119-22, 126,
128, 145, 157, 197, 200

Wolin, 6, 116, 163, 168-70, 190-2, 200,
217

Z

Zijderveld, 148-51, 201

zingeving, 11, 162, 167, 170, 173, 176,
180-5, 216

Zizek, 11, 161-4, 171-200, 216-7, 231



SAMENVATTING

Deze studie is gewijd aan de analyse van het theoretisch belang en de praktische betekenis
van het incommensurabiliteitsvraagstuk voor de organisatiekunde. In dit wetenschapsge-
bied is sinds 1985 een langdurig debat gevoerd, dat zich voornamelijk heeft toegespitst op
de vraag, of organisatickundige paradigma’s nu wel of niet incommensurabel zijn. Daarbij
is ook de betekenis van het begrip incommensurabiliteit zelf en het belang van onreduceer-
bare paradigmatische diversiteit voor de organisatickunde voortdurend onderwerp van ge-
schil geweest. Ondanks de duur ervan heeft het debat op geen van deze punten echter een-
duidige antwoorden opgeleverd of hun betekenis voor de organisatickunde adequaat ver-
helderd.

Het begrip incommensurabiliteit is door Kuhn in de wetenschapstheorie geintroduceerd als
aanduiding voor het ontbreken van gemeenschappelijke, dat wil zeggen paradigmaneutrale,
objectieve of onpartijdige maatstaven voor de evaluatie van de cognitieve en praktische
merites van rivaliserende paradigma’s. In wezen ontkent het daarmee een theorieneutrale
toegang tot de werkelijkheid voor de beoordeling van concurrerende kennisaanspraken,
met als gevolg dat waarheid kennelijk relatief is aan het conceptueel kader dat we gebrui-
ken, dat paradigma’s wederzijds onvertaalbaar zijn (waardoor succesvolle communicatie
ertussen wordt verhinderd) en kennis per saldo zelflegitimerend is. Paradigma’s verschillen
in deze zin niet alleen in hun specifiecke representaties van de werkelijkheid, hun incom-
mensurabiliteit is niet uitsluitend semantisch van aard; door hun divergente probleemper-
cepties hebben ze ook verschillende visies op de maatstaven van een deugdelijke weten-
schapspraktijk, aangeduid als axiologische incommensurabiliteit. De verhouding tussen
paradigma’s is hierdoor volgens Kuhn vicieus partijdig. Als zodanig is incommensurabili-
teit vaak in verband gebracht met drie lastige filosofische problemen: (1) het probleem van
het relativisme, (2) de mogelijkheid van succesvolle interparadigmatische communicatie
en (3) de rationaliteit van de wetenschapsbeoefening.

Meer dan alleen een inhoudelijke gedachtewisseling over deze problemen is het incom-
mensurabiliteitsdebat in de organisatickunde in zijn historische ontwikkeling echter ook
een saillante uiting ervan, waarin de standpunten over incommensurabiliteit zelf een
merkwaardig verlengstuk van en daarmee even incommensurabel bleken als de oorspron-
kelijke paradigma’s over de verhouding waarvan zij zich uitspraken. Begin jaren negentig
tekende zich hierdoor in het debat al duidelijk af, dat partijen zo in een frustrerende intel-
lectuele patstelling waren geraakt en ontstond een brede oproep de ‘paradigmamentaliteit’
te doorbreken of zelfs volledig af te schaffen, al liet deze de onvermijdelijke vraag onbe-
antwoord ten gunste van welk paradigma dit dan moest gebeuren.

Men kan zich afvragen waarom organisatiekundigen desondanks zo lang met het incom-
mensurabiliteitsprobleem zijn blijven worstelen. Als we mogen veronderstellen, dat para-
digmadebatten gewoonlijk gaan over onderwerpen die van centrale betekenis zijn voor een
vakgebied, dan roept dit de vraag op, wat dan het inhoudelijke belang is van incommensu-
rabiliteit voor de organisatickunde. Wat heeft incommensurabiliteit met organiseren te
maken?

Om die relatie te kunnen leggen zal ik me in het eerste deel van deze studie toeleggen op
een betekenisanalyse van het incommensurabiliteitsbegrip zelf, zoals dit in de weten-

207



Samenvatting

schapstheorie met name in reactie op het werk van Kuhn een rol heeft gespeeld. Centrale
vraag daarbij is, hoe incommensurabiliteit de door Kuhn vermoede vicieuze partijdigheid
in de verhouding tussen paradigma’s inderdaad in zijn kielzog met zich meevoert en in
welke zin daarmee de rationaliteit van de wetenschapsbeoefening in het geding is. Die ana-
lyse stelt me in het tweede deel in staat om middels een rationele reconstructie van het ge-
voerde debat incommensurabiliteit op drie niveaus als een organisatieprobleem bij uitstek
te kwalificeren, namelijk ten eerste als een probleem op inhoudelijk niveau aangaande de
organisatie en onderlinge plaatsbepaling van diverse organisatieopvattingen, ten tweede als
een praktisch probleem van het management van deze diversiteit in de organisatiekunde als
discipline, en ten derde als een transcendentaal probleem van organiseren in het algemeen.

In hoofdstuk 2 wordt de formele structuur van het begrip bepaald aan de hand van een
schets van Kuhns wetenschapstheoretische opvattingen en de ontwikkeling die daarin heeft
plaatsgevonden. Mijn belangrijkste doel in dit hoofdstuk is te laten zien, hoe incommensu-
rabiliteit de hierboven genoemde vicieuze partijdigheid in de verhouding tussen paradig-
ma’s impliceert, waaraan zoveel filosofen en organisatiekundigen aanstoot hebben geno-
men.

Uit het probleemgestuurde karakter van wetenschap destilleert Kuhn twee niveaus waaraan
de criteria ontleend worden die de legitimiteit van gestelde vragen binnen een paradigma
bepalen, namelijk de inhoudelijke begripsmatige structuur van de taal, waarin problemen
worden uitgedrukt en een min of meer impliciet theoretisch perspectief op de onderzochte
werkelijkheid ligt besloten, waardoor onze waarneming ervan wordt aangestuurd, en de
praktische doelen en achterliggende waarden, waaraan de oplossing van gestelde proble-
men wordt verondersteld bij te dragen en die de methodologische richtlijnen en werkwij-
zen bepalen, waardoor het proces van kennisproductie wordt gereguleerd.

Volgens Kuhn vormen beide niveaus binnen een paradigma een ‘inextricable mixture’ van
argumenten die elkaar wederzijds ondersteunen en de basis verschaffen voor de semanti-
sche en axiologische incommensurabiliteit van paradigma’s. Kuhn heeft daarmee vooral
tegenover het positivistisch eenheidsideaal in de wetenschap weer enige rationele ‘beet’
terug willen geven aan onze visie op de ontwikkelingsdynamiek van wetenschap, die naar
zijn mening wezenlijk pluralistisch van aard is. In die dynamiek kan de keuze tussen para-
digma’s niet naar Pythagoreisch model dwingend op basis van empirische bevindingen of
een volledige en eenduidige rangorde van paradigmaoverstijgende maatstaven ten gunste
van één ervan beslist worden. Middels de circulariteit van paradigmatische ver-
antwoordingscriteria zinspeelt Kuhn direct op het door Sextus Empiricus geformuleerde
‘probleem van het criterium’ en verklaart hij paradigma’s in feite tot zelflegitimerende
cognitief-normatieve visies die ‘incompatible modes of community life’ in het weten-
schapsbedrijf vertegenwoordigen.

Kuhn ontkent echter niet, dat paradigma’s rationeel vergelijkbaar zijn noch dat er bepaalde
universele en in beginsel onpartijdige rationaliteitscriteria bestaan. Maar omdat bij de eva-
luatie van paradigma’s concrete relevantickwesties een veelal beslissende rol spelen, im-
pliceert zijn theorie wel, dat deze tijdloze en onpartijdige rationaliteitscriteria in het alge-
meen geen doorslaggevende of logisch dwingende keuze tussen concurrerende paradig-
ma’s kunnen dicteren. Argumenten die dat wel kunnen, zullen paradigma’s daardoor aan
zichzelf moeten ontlenen en dat maakt hun onderlinge verhouding vicieus partijdig. De
keuze ertussen manifesteert zich daardoor als een dilemma, waarin rivaliserende paradig-

208



Samenvatting

ma’s elk hun rationeel gemotiveerde maar tegelijk onverenigbare en eigenmachtige waar-
deprioriteiten stellen.

Sinds Plato is het ontwerp van een volledige en uitputtende hiérarchie van waarden vaak
als voorwaarde gezien voor de menselijke rationaliteit in praktische zaken en voor het ide-
aal van de wetenschap een coherent en samenhangend geheel van alle kennis op te bou-
wen. Incommensurabiliteit wordt dan algemeen als een gebrek van de rede gezien. Opval-
lend is dat Kuhn precies het omgekeerde beweert: hij beschouwt het eerder als voorwaarde
voor de rationaliteit van cognitieve evaluatie in de wetenschap. Tegenover het ‘kosmische’
eenheidsideaal van het positivisme plaats hij daarmee een onreduceerbaar wetenschappe-
lijk pluralisme.

In hoofdstuk 3 concentreer ik me op de semantische kant van incommensurabiliteit. Wat
Kuhn hier in wezen claimt is dat er geen objectieve, paradigmaonafhankelijke basis voor
de beoordeling van kennisaanspraken bestaat. Er is tussen paradigma’s sprake van een
zodanige conceptuele dispariteit, dat verschillende theorieén niet zonder verlies of veran-
dering van betekenis in dezelfde taal kunnen worden uvitgedrukt. Incommensurabiliteit im-
pliceert zo wederzijdse onvertaalbaarheid. Het gemis aan gemeenschappelijke maatstaven
uit zich hier in het ontbreken van een gemeenschappelijke taal, waardoor niet alleen een
onpartijdige vergelijking van de empirische consequenties van disparate conceptuele ka-
ders wordt verhinderd, maar ook een volledige beschrijving van hun conceptueel contrast.
Davidsons kritiek, dat verschillende lexica op deze wijze het bestaan van onverenigbare
‘waarheden’ (in extensioneelsemantische zin) toestaan, wordt door Kuhn weersproken met
het verweer, dat Davidson de ontologische bindingen die in een lexicon belichaamd zijn
via de identificatie van conceptuele ‘similarity and contrast sets’, ten onrechte identificeert
met de structuur van de werkelijkheid zelf. Davidsons principle of charity mag weliswaar
nodig zijn om een hypothetisch, alleszins feilbaar en in hoge mate etnocentrisch idee te
krijgen van het wereldbeeld van andersdenkenden, het kan ons geen taalonafhankelijke
toegang verschaffen tot de objectieve werkelijkheid zelf. Ook de mogelijkheid om via een
causale verwijzingstheorie de extensie van concepten meer immuun te maken voor veran-
dering van betekenis (definitie) moet als beperkt worden beschouwd, in het bijzonder voor
theoretische termen en niet-natuurlijke (nominale) soortnamen, zoals ‘organisatie’.

Een en ander betekent echter niet dat gebruikers van incommensurabele lexica elkaar niet
kunnen begrijpen of niet succesvol kunnen communiceren, ondanks het feit dat co-
referentiéle vertalingen door de disparate structuur van deze lexica wordt verhinderd. Het
betekent wel, dat sprekers van incommensurabele lexica geen nieuwe taal kunnen ontwer-
pen waarin beide oorspronkelijke talen zonder verlies of verandering van betekenis kunnen
worden vertaald. Twee incommensurabele talen kunnen niet beide commensurabel zijn
met een nieuwe, derde taal. In de wetenschap drijft deze onreduceerbare semantische in-
commensurabiliteit de keuze tussen paradigma’s onvermijdelijk op de spits. Maar de intel-
lectuele steriliteit en wederzijdse afkerigheid die dit in de praktijk van de wetenschapsbe-
oefening tussen paradigmatische tegenstrevers veroorzaakt, zijn volgens Kuhn geen teken
van irrationaliteit. Dat er geen objectieve basis is om de theoretische en praktische merites
van incommensurabele lexica te evalueren en te bepalen welke ‘beter’ is, laat ons in de
keuze ertussen fundamenteel vrij, maar betekent niet dat er geen goede argumenten zijn
voor de keuzes die we kunnen maken of dat we daarmee onmiskenbaar onze gebrekkige en
beperkte rationaliteit bewijzen.

209



Samenvatting

Hoofdstuk 4 gaat in op het — mijns inziens centrale — axiologische aspect van incommensu-
rabiliteit, de kwestie van standaardvariantie tussen paradigma’s. Volgens Kuhn behelst dit
aspect primair het gegeven dat elk paradigma via een lijst van op te lossen problemen (ove-
rigens vaak impliciet) zijn eigen criteria van wetenschappelijke relevantie, kwaliteit en
succes poneert. In dit hoofdstuk heb ik geprobeerd de in zijn werk impliciete rationaliteits-
opvatting uit te benen door zijn opvattingen over theoriekeuze via de analyses van Raz en
Williams over de incommensurabiliteit van waarden te spiegelen aan de rationaliteitsop-
vattingen van Habermas en Lyotard. Het scharnierpunt voor mijn analyse is Kuhns stel-
ling, dat er niet van een reéle keuze tussen paradigma’s sprake kan zijn, als er niet voor alle
beschikbare alternatieven goede redenen voorhanden zijn. De reductie van deze keuzepro-
blematiek tot een trade-off, waarin alternatieven middels een uniform criterium worden
beoordeeld, doet volgens Kuhn wezenlijk onrecht aan wat er bij die keuze op het spel staat.
Concurrerende criteria van rationaliteit wijzen niet op een gebrek, maar op een overvloed
aan ‘zwaarwegende en zeer verschillende argumenten’ waaraan het keuzeprobleem tussen
verschillende theorieén zijn scherpte ontleent. Kuhns rationaliteitsopvatting reflecteert in
deze zin een irreductionistisch pluralisme van waarden, zoals Raz en Williams dat ook
hebben bepleit, waardoor de verzameling van rationeel verkieslijke theorieén zich in de
wetenschap (ook achteraf) niet tot één laat reduceren en hun rationele vergelijking van ons
verlangt, dat we de ‘goede redenen’ voor elk ervan onderkennen en niet kunstmatig tegen
elkaar proberen weg te strepen. Elke keuze wordt pas rationeel als we ons terdege besef-
fen, wat ermee op het spel staat.

Hoeveel dat met betrekking tot deze rationaliteitsconceptie zelf is, wordt echter pas duide-
lijk wanneer we de wezenlijk politieke repercussies ervan in ogenschouw nemen. Het ge-
schil tussen de opvattingen van Habermas en Lyotard toont in dit opzicht indringend hoe
sterk ons beeld van wetenschap en rationaliteit verweven is met ons sociaal-
maatschappelijk vermogen om diversiteit te verdragen dan wel onze behoefte aan harmo-
nie, sociale eenheid en bestaanszekerheid te waarborgen. Incommensurabiliteit, opgevat
als de onmogelijkheid om conflict te vermijden en de noodzaak dat elke rechtelijke instan-
tie partijdig is, stelt uiteindelijk de eer van het denken zelf in de waagschaal, maar dan vol-
gens Lyotard vooral als het voorwendt aan het geschil te kunnen ontsnappen. In Habermas’
rationaliteitstheorie gebeurt dit typisch door zijn veronderstelling dat een rationele con-
sensus, hoe voorlopig en herroepbaar ook, steeds op onpartijdige wijze van een empirisch
gemotiveerde consensus kan worden onderscheiden, dat wil zeggen dat op elk moment in
beginsel overeenstemming bereikt kan worden zonder bepaalde uitgangspunten bij voor-
baat tegen kritiek te immuniseren. Zij het met uitzondering van deze veronderstelling zelf,
luidt de kritiek van Lyotard. Elke consensus is hem verdacht.

De politieke spanning rondom het incommensurabiliteitsbegrip wordt door Lyotard op
deze wijze tot maximale hoogte opgevoerd. De afschuw en de angst voor de in-
commensurabiliteit (vernietiging van het sociaal verband of ‘delegitimatie’ gedoopt) wak-
kert steeds weer de roep om een goed geregelde eenheid aan. Onder de speculatieve vlag
van een universele rationaliteit, waarvan de schending sociale uitsluiting legitimeert, moe-
ten eenheid en consensus blijkbaar steeds ‘geregeld’, gefabriceerd, dat wil zeggen georga-
niseerd worden. Dat maakt dergelijke rationaliteitsconcepties volgens Lyotard wezenlijk
totalitair.

In het tweede deel van deze studie gebruik ik deze analyse van het incommensura-
biliteitsbegrip om de theoretische en praktische betekenis ervan voor de organisatiekunde

210



Samenvatting

te verhelderen door te laten zien, hoe incommensurabiliteit op zowel inhoudelijk, praktisch
als transcendentaal niveau voor dit vakgebied een existentieel organisatieprobleem vormt.
Allereerst presenteer ik daarvoor in hoofdstuk 5 een reconstructie van het debat, waarlangs
ik de vicieuze partijdigheid van posities in het debat ten opzichte van de door Burrell en
Morgan in hun Sociological Paradigms and Organizational Analysis geidentificeerde para-
digma’s laat zien. In tegenstelling tot alternatieve modellen hebben zij waardenoriéntaties
in hun paradigmamodel principieel zichtbaar en bespreekbaar hebben gemaakt, waardoor
de ingenomen standpunten over paradigmatische incommensurabiliteit ook min of meer
direct gekoppeld kunnen worden aan de paradigmatische uitgangsposities van de deelne-
mers aan het debat, waaruit hun vicieuze partijdigheid blijkt.

In de drie posities van het integrationisme, het pluralisme en het isolationisme die in het
debat herkenbaar zijn, blijken vanuit deze proto-politicke waardeopvattingen vervolgens
voor elk van de betrokken partijen de meest dwingende argumenten in het verloop van het
debat eerder van praktisch ideologische dan van zuiver kennistheoretische of taalfilosofi-
sche aard te zijn.

Donaldson beroept zich hier als meest uitgesproken voorvechter van het integrationisme
voornamelijk op het belang van de objectieve en onafhankelijke empirische beslisbaarheid
van paradigmatische verschillen voor de stabiliteit en structurele integriteit van het maat-
schappelijk systeem en het functioneren van organisaties daarbinnen. Het pleidooi van
Burrell en Morgan voor paradigmatische exclusiviteit in de organisatickunde acht hij om
die redenen destructief en moreel verwerpelijk. De eenheid van de organisatiekunde is
volgens Donaldson instrumenteel van het hoogste gewicht om de rationaliteit van inter-
menselijke samenwerkingsverbanden in organisaties en de samenleving als geheel te
waarborgen. Eenheid, functionele integriteit en technocratische beheersbaarheid zijn in
feite constitutief voor die rationaliteit, ze zijn de empirische toetssteen voor wat ons den-
ken en doen rationeel maakt. Uiteindelijk worden de begrippen functionaliteit, rationaliteit
en organisatie in deze visie zelfs in hoge mate synoniem en coéxtensief; ze impliceren el-
kaar over en weer.

Het pluralisme, zoals dat door Reed en anderen verdedigd is, is in beginsel niet minder dan
het integrationisme wars van de schismatische risico’s die de ‘paradigmamentaliteit’ in de
organisatiekunde met zich meevoert. De basis daarvoor wordt algemeen gevonden in een
Habermasiaans communicatief rationaliteitsmodel, waarin op grond van dialoog en weder-
zijds begrip een onpartijdige en door argumenten gestuurde bemiddeling tussen conflicte-
rende opvattingen wordt voorgeschreven. Dit model benadrukt daarmee weliswaar dat
onze kennis en de rationaliteit van organisatieprocessen noodzakelijkerwijs sociaal gecon-
strueerd en discursief bemiddeld worden, waardoor men veel toleranter kan staan tegen-
over het feitelijk bestaan van verschillende organisatiekundige visies, maar als en voor
zover deze in de praktijk van concrete organisaties met elkaar in strijd zijn, moeten oppo-
nenten wel bereid zijn hun onenigheid oprecht en vreedzaam tot een oplossing te brengen.
De principiéle mogelijkheid daarvan is in de a priori grondregels van de communicatie
volgens deze rationaliteitsconceptie ook altijd verzekerd. In die zin heeft het pluralisme
zich dan ook steeds scherp teweer gesteld tegen de vermeende onmogelijkheid van een
dergelijke communicatieve verzoening die in de incommensurabiliteitsthese besloten zou
liggen.

Voor het isolationisme is deze pretentie van het pluralisme echter grotendeels illusoir en
ten aanzien van de incommensurabiliteit van paradigma’s onterecht. Het gaat er niet om,
dat vertegenwoordigers van verschillende paradigma’s niet zouden kunnen (of in de regel

211



Samenvatting

zelfs willen) communiceren met hun intellectuele opponenten. Waar zij zich vooral tegen
verzetten is de voorstelling van het pluralisme, dat de strijd tussen conflicterende visies
altijd eerlijk beslist kan en moet worden. Het gaat hier vooral om de inzet, waarmee enige
discussie gevoerd wordt en de criteria waaraan voor een rationele gedachtenwisseling moet
worden voldaan. Voor isolationisten is daarin de autonomie van paradigma’s essentieel en
bestrijden zij de eigenmachtig tot universele geldigheid verheven rationaliteitsmaatstaven
van zowel het integrationisme als het pluralisme. Paradigma’s mogen en kunnen alleen
rechtmatig beoordeeld worden in de taal en naar de maatstaven die zij zichzelf hebben op-
gelegd.

Op deze manier blijken de deelnemers aan het incommensurabiliteitsdebat fundamenteel
verschillende en in hun geldingsdrang onverzoenlijke argumentatielijnen voor en tegen de
incommensurabiliteit van paradigma’s te volgen die in hun onderlinge verhouding maar
vooral ook binnen een interpretatief pluralisme de wezenlijk onbeslisbare vraag, hoe de
‘goede maat’ gehouden kan worden tussen het tolereren van diversiteit en de noodzaak van
een minimale eensgezindheid in de wetenschap, in organisaties en in de samenleving als
geheel indringend voelbaar maakt.

Op praktisch niveau ga ik in hoofdstuk 6 voorts in op het probleem, hoe in het licht van
deze vicieuze partijdigheid een zekere mate van wetenschappelijke tolerantie binnen de
organisatickunde organiseerbaar is. Op het niveau van de onderzoekspraktijk zijn hier van-
uit pluralistische hoek voorstellen gedaan om de incommensurabiliteitsthese te neutralise-
ren middels verschillende vormen van multiparadigmatisch onderzoek. Voorstellen voor
multiparadigmatisch onderzoek beloven in dit opzicht inhoudelijk weliswaar een rijker
inzicht in organisatieverschijnselen mogelijk te maken en daarmee een grotere mate van
democratie in de organisatickunde te realiseren door aan verschillende paradigma’s een
legitieme plaats in concreet onderzoek te bieden, maar gaan er veelal ten onrechte van uit,
dat hun conceptuele strijdigheid wel op enige wijze verzoend kan worden zonder deze vi-
sies van hun karakteristiecke identiteit te beroven, en dat deze vervolgens ook in eenduidige
praktische handelingsoriéntaties voor het management van organisaties samengebracht
kunnen worden. Geen van de besproken multiparadigmatische strategieén blijken in dit
opzicht praktisch veel concreets te bieden, noch voor het management van organisaties
noch voor de bemiddeling van incommensurabele paradigma’s.

Omtrent het management van de organisatiekunde blijven dan ook twee benaderingen te-
genover elkaar staan. De beleidsmatige aanbevelingen en onderliggende argumenten van
integrationisten als Pfeffer en Ackroyd om de bestaande fragmentatie in de organisatie-
kunde te 1ijf te gaan door de heersende paradigmamentaliteit af te schaffen en de conformi-
teit aan een strikt wetenschappelijk en methodologisch normkader af te dwingen staan vol-
komen haaks op de pluralistische analyses van onder andere Weick, Czarniawska en Van
Maanen om variéteit van organisatiekundige onderzoeksstijlen en de dialoog daartussen
juist te bevorderen en daarmee een vrije markt van academische ideeén te beschermen, hoe
paradoxaal en contraproductief beide visies uit oogpunt van welbegrepen eigenbelang ook
schijnen. Beide benaderingen vertegenwoordigen hierin ideaaltypisch wezenlijk verschil-
lende normatieve houdingen tegenover het management van diversiteit in organisaties, die
beide bovendien in belangrijke mate voorbij gaan aan de praktische betekenis van incom-
mensurabiliteit in de regulering van het intermenselijk verkeer. Het integrationisme wordt
in wezen geleid door een protopolitieke grondhouding, waarin de functionaliteit van ver-
schil via structurele roldifferentiatie, specialisatie en professionalisering steeds toetsbaar

212



Samenvatting

moet zijn aan een overkoepelende missie en een algemeen organisatiebelang, die de basis
verschaffen voor een efficiénte en beheersbare inzet van middelen alsmede voor een helde-
re en concrete operationalisering van gedragsverwachtingen, op grond waarvan elk moge-
lijk conflict van waarden ofwel bij voorbaat ondervangen en geneutraliseerd kan worden
ofwel als disfunctioneel bestempeld en bijgevolg riicksichtlos onderdrukt mag worden. De
belangrijkste inspiratie van het pluralisme ligt daarentegen juist in het bestrijden van de
dreiging van dogmatische onverdraagzaamheid die in dit functionalistische eenheidsden-
ken besloten ligt en in de bevordering van tolerantie en een vreedzame coéxistentie tussen
andersdenkenden, waarmee tegelijk een grotere flexibiliteit en een breder gedragsrepertoi-
re van organisaties in het vooruitzicht worden gesteld om tegemoet te komen aan de uitda-
gingen waarvoor zij in hun toenemend dynamische omgevingen worden geplaatst.

Beide perspectieven miskennen de wezenlijk conflictueuze aard van hun eigen onderlinge
verhouding, i.e. de incommensurabiliteit van de paradigma’s waarop zij berusten en die zij
tegelijk in hun eigenmachtige en niet steeds even consequent doordachte visies op het ma-
nagement van de organisatickundige beroepspraktijk proberen te verdisconteren en on-
schadelijk te maken. In het isolationisme ligt in dit opzicht een praktische grondhouding
besloten die enerzijds meer recht doet aan de onvermijdelijkheid en scherpte van paradig-
matisch conflict en anderzijds hun behoefte aan zelfontplooiing en autonomie onderstreept,
maar in zijn gerichtheid op emancipatie en radicale vernieuwing ook het gevaar in zich
draagt van een halsstarrige en zichzelf recursief versterkende onverzoenlijkheid die de rea-
lisering van een werkbare en stabiele wederzijdse tolerantie tussen de betrokken visies op
het management van verschil in organisaties en in het bijzonder in de organisatickunde zelf
tegelijk ondermijnt.

In Hoogenbooms amendement op de verzuilings- en pacificatietheorie van Lijphart ligt
voor dit complexe organisatievraagstuk van waarlijk Gordiaanse proportie echter een per-
spectief besloten, dat weliswaar geen ultieme garanties voor een stabiele ontwikkeling van
de organisatickunde biedt, maar wel de mogelijkheid verschaft deels tegemoet te komen
aan de ideologische verwachtingen van elk van de hier geschetste visies en tegelijk de his-
torische dynamiek van ontwikkelingen in het vakgebied gedurende de afgelopen twintig
jaar respecteert. Nu de onderhavige paradigma’s in de organisatiekunde zich zowel intern
in de vorm van ‘invisible colleges’ met hun eigen kennisdistributickanalen en methodolo-
gische instrumenten van sociale controle als extern in relatie tot hun maatschappelijke cli-
entéle van onderwijs en onderzoek institutioneel hebben ge€mancipeerd en verankerd, ligt
de wederzijdse erkenning daarvan via een bewust nagestreefde politiek van verzuiling in
zoverre voor de hand, dat de bestuurlijke elites van deze wetenschappelijke ‘zuilen’ daar-
mee op basis van evenredigheid en ‘prudent leadership’ een stabiel pluralisme kunnen rea-
liseren, waarin autonomie, tolerantie en doelmatigheid in de kennisontwikkeling samen-
gaan zonder afbreuk te doen aan de diepgaande verschillen tussen hun respectieve organi-
saticopvattingen.

Hoofdstuk 7 tenslotte is gewijd aan de vraag, hoe incommensurabiliteit in wezen ook als
een transcendentaal organisatieprobleem moet worden opgevat. Hierin wordt de aanzet
gepresenteerd voor een ‘kritiek van de organisatorische rede’, die de mogelijkheidsvoor-
waarden en daarmee ook de grenzen van ons vermogen tot organiseren bepaalt. Vertrek-
punt van dit hoofdstuk is, dat de organisatiekunde zich de vraag over de grenzen van ons
organisatievermogen tot nu toe nauwelijks serieus gesteld heeft. De door organisatiekundi-
gen steeds weer gememoreerde alomtegenwoordigheid van organisaties in onze tijd is in

213



Samenvatting

dit verband meer dan een empirische constatering; ze drukt het ontzag en de huiver van een
sublieme ervaring uit. Vanaf de vroege negentiende eeuw (in de nasleep van de Franse
revolutie en gevoed door de Verlichting en de industrialisering) bestaat een sindsdien nau-
welijks meer uitgedaagd maatschappelijk vertrouwen in de weldadigheid van organisatie,
een ‘du kannst denn du sollst’-mentaliteit die organisatie voor mens en maatschappij tot
universele voorwaarde voor een goed leven lijkt te hebben verheven en de ideologische
basis vormt van het huidige managementdenken.

De uitdaging van dit excessieve postulaat vindt in dit hoofdstuk langs twee sporen plaats:
ontologisch en ideologisch. Het aangrijpingspunt daarvoor ligt in de metafysische organi-
satieparadox die Reed al in het functionalisme herkende, namelijk hoe deze visie het Pyt-
hagoreische uitgangspunt van een altijd al volledig gestructureerde en georganiseerde
kosmos verbindt aan de morele opgave voor de mensheid, dat zij zich altijd nog in deze
kosmische orde moet voegen en er op raadselachtige wijze van nature blijkbaar (nog) geen
deel van uitmaakt. Reed baseert de constatering van deze antinomie op Wolins analyse van
de gesublimeerde politicke agenda van de organisatiectheorie om sociale integratie te be-
werkstelligen. Deze pretentie en de paradox die ermee samenhangt, zijn echter ook buiten
het functionalisme alom herkenbaar en veeleer gekoppeld aan het imaginair-symbolische
karakter van organiseren, aan het gegeven dat elke organisatie een verhaal (zingeving) no-
dig heeft. Gebaseerd op de psychoanalyse van Lacan is volgens Zizek tekenend dat het
proces van zingeving noodzakelijkerwijs gepaard gaat met een terugtrekking van het sub-
ject uit de realiteit, exemplarisch uitgedrukt in de methodische twijfel van Descartes,
waarbij het subject in de symbolische herovering ervan zijn vervreemde status uit alle
macht ongedaan probeert te maken. Voor Zizek komt Reeds paradox allerminst als een
verrassing, maar vormt ze de kern van het proces van zingeving waarop elke sociale orga-
nisatieactiviteit is gebaseerd, maar die tegelijk de positie van de Ander als subject proble-
matiseert c.q. het probleem van sociale integratie om te beginnen opwerpt.

Middels het begrip van de ‘nulgraad van organisatie’ heeft Cooper als een van de weinige
denkers in de organisatickunde een soortgelijke grensverkenning van ons organisatiever-
mogen ondernomen. Ook Cooper benadrukt in navolging van het werk van onder meer
Lévi-Strauss en Derrida de precaire en wezenlijk partijdige status van organiseren als sym-
bolisch proces van in- en uitsluiting, dat nooit volledig slaagt in zijn ontsnapping aan de
overvloed van betekenis waardoor de nulgraad van organisatie, de dubbelzinnige speling
van het verschil op de grens tussen ‘binnen’ en ‘buiten’ wordt bepaald. Aan organiseren
kent Cooper op grond van zijn analyse twee functies toe, een therapeutische en een norma-
liserende, die het subject de geruststellende indruk moeten geven een vast referentiepunt,
criterium of anker te hebben —de psychoanalytische fallus— waarmee de wereld gedomes-
ticeerd kan worden. En incommensurabiliteit toont zich juist in deze functies als een trau-
matische verstoring, een moment van exces (een overvloed aan betekenis) waar de orde
van criteria onbepaald en rationeel onbeslisbaar is, terwijl organiseren, of dit nu doelratio-
neel (in het functionalisme) of communicatief (in het interpretativisme; de consensueel
gevalideerde grammatica voor de reductie van dubbelzinnigheid a la Weick: “we komen er
samen wel uit”) geduid wordt, deze beslisbaarheid juist vereist. Organiseren behelst zo in
de meest algemene zin de duurzame onderwerping van een veld van entiteiten aan een cri-
terium, ofwel de bestendiging van verschil. De kern van de analyses van Zizek en Cooper
is, dat zij organiseren hiermee in eerste instantie niet zozeer in zijn weldadige, als wel in
zijn inherent gewelddadige hoedanigheid tonen, in de noodzakelijk arbitraire en zelfzuch-
tige tomeloosheid van zijn toepassing. Daaruit volgt tevens de paradoxale inzet van het

214



Samenvatting

transcendentale organisatievraagstuk, voor zover ze deze tomeloosheid wil beteugelen
door ons organisatievermogen zelf aan een criterium te onderwerpen en zo een grens te
stellen. Het is precies de noodzaak dat er een grens aan ons organisatievermogen bestaat
zonder dat bepaald kan worden wat die grens is, die de ultieme grens van ons vermogen
tot organiseren aanduidt.

Het besef van deze onbeslisbaarheid, van de noodzakelijke en onmogelijke bepaling van
deze grens, die het antwoord moet geven op de vraag wanneer te stoppen met organiseren,
is wat ons postmoderne tijdsgewricht radicaal scheidt van de moderne hoop op grond
waarvan iemand als Habermas de Verlichting nog als een “onvoltooid” project kon duiden
en Reed nog hoopt op een positief alternatief in de ontwikkeling van de organisatietheorie
voor “both the hubris of ‘carry on regardless’ and the despondency of ‘anything goes’”.
Wat de transcendentale wending in de Duitse filosofie volgens Zizek op moreel-politick
niveau (in het formalisme van de Kantiaanse ethiek) manifest heeft gemaakt, is het radicaal
onbewuste karakter van de morele plicht c.q. de universele Wil. Elke positieve invulling
ervan, het meest opvallend in communitaire fantasieén van een Rousseauiaans contractua-
lisme, berust op een fantasie die pretendeert de oervervreemding van het subject ongedaan
te kunnen maken, maar die in zijn consequente uitvoering gedoemd is het tegendeel van
gemeenschap te bereiken. Voor zover organiseren de collectieve overgave aan een derge-
lijke fantasie vereist, kan het ook maar beter falen: het slagen ervan zou de ultieme sociale
ramp zijn (de reductie van het subject tot een ding). De les die Wolin uit Rousseau trekt en
Zizek uit Kant en Hegel, maar die de organisatietheorie grotendeels lijkt te hebben gemist,
is dat organisatie (de uitvoering van het sociaal contract) niet bij machte is gemeenschap te
creéren, maar slechts de perioden van anonimiteit te overbruggen die mensen in de maat-
schappij ervaren. Volgens Wolin kan het sociaal contract bij Rousseau daarom slechts een
onvolkomen substituut zijn voor de oorspronkelijke pitié die mensen tot elkaar brengt: “to
communicate is to commiserate”.

Dit dode punt, deze impasse, is precies wat ons organisatievermogen confronteert met zijn
normatieve grens, die uiteindelijk aan een ethiek van terughoudendheid refereert. De in-
commensurabiliteit van wereldbeelden, paradigma’s, culturen is de voorwaarde die ons
organisatievermogen moet respecteren om ‘tot zichzelf te komen’. Door ‘door de fantasie
heen te gaan’ en te ontdekken hoe daarmee de splijting van de kosmos wordt verhuld, dat
wil zeggen alleen door te stoppen voor de afgrond van het verlangen van de Ander, kan het
subject zijn vrijheid en die van zijn medemens als autonome actoren redden. Gemeenschap
‘organiseer’ je niet; meer dan wat ook betekent dat tegenwoordig afzien van ‘de monster-
lijke plicht om gelukkig te zijn’.

215






SUMMARY IN ENGLISH

This study has aimed to clarify the theoretical and practical significance of the incom-
mensurability issue for Organization Studies (OS). The prolonged debate on this issue
mainly concerned the question whether or not organizational paradigms are incommensur-
able in any significant sense. In line with this the exact nature of incommensurability and
the implications of paradigmatic diversity for the development and practice of OS have
also been subject to heated dispute. Despite its longevity, however, the debate has not pro-
vided a final resolution for any of these topics nor has their ultimate relevance for OS been
adequately explained. My objective in this study has been to provide this explanation.

The concept of incommensurability introduced by Kuhn to refer to the absence of objective
and impartial standards to assess the cognitive and practical merits of rivaling paradigms in
essence denies a theory neutral access to reality for the assessment of competing knowl-
edge claims, implying that truth is relative to the conceptual scheme we use, paradigms are
characterized by mutual translation failure (inhibiting straightforward communication be-
tween them) and knowledge is ultimately self-justifying. Paradigms in this sense not only
differ in their specific representations of reality, their incommensurability is not exclu-
sively semantical, through their diverse problem perceptions they also hold different views
on the criteria of sound scientific practice, implying standard variance or axiological in-
commensurability. As a result the relationship between paradigms according to Kuhn is
viciously partial. As such the concept has often been associated with three nagging phi-
losophical problems: (1) the issue of relativism, (2) the possibility of interparadigmatic
communication and (3) the rationality of scientific practice.

The incommensurability debate in OS has reflected these problems not only in substance
but more specifically in its own historical development, as views about paradigm incom-
mensurability have recursively reproduced the incommensurability of the original para-
digms on which they were invariably grounded. In this way the debate exactly illustrates
the vicious partiality Kuhn found so typical of paradigm relations. As a result the debate
already by the early nineties reached a frustrating stalemate, provoking widespread appeals
to abolish the ‘paradigm mentality’ all together, as according to many it had inhibited the
progress of OS as a discipline and as a profession. These appeals, however, left the desired
direction of the field no less disputed than before.

We may wonder why, in spite of this, so many organization scholars have bothered with
the incommensurability issue for so long. Given that they have, however, and that para-
digm debates usually focus on themes that are central to the intellectual development of a
professional field, the question is justified, how and why incommensurability matters so
much to OS. How is incommensurability related to organizing or the concept of organiza-
tion? Through a rational reconstruction of the debate this study has aimed to show that
incommensurability in essence constitutes an intricate threefold organization problem,
namely: (1) a substantial problem regarding the organization of various organization theo-
ries and approaches, (2) a practical problem regarding the management of deeprooted di-
versity within OS as a discipline (and within organizations generally), and (3) a transcen-
dental problem regarding the conditions of possibility and presuppositions of organizing as
such. Here incommensurability at once seems to be the traumatic kernel fueling the human

217



Summary

drive to organize and to pose its insurmountable limit. Thus a pervasive and intimate an-
tagonism is implied between both concepts, touching the heart of OS as a discipline and
inviting a thorough exploration of the limits to its scientific, professional and societal am-
bitions.

To elaborate this relationship the present analysis has been divided into two parts. The first
part analyses the concept of incommensurability as developed by Kuhn, not least to also
correct some misperceptions that have significantly influenced the course of the debate in
OS. In the second part a reconstruction of the debate has provided the basis to flesh out the
significance of the concept for organizational analysis. An important methodological com-
plication in this respect was constituted by the partiality issue that Kuhn gave such promi-
nence in his conception of incommensurability. After all, the question is whether and how
in the analysis of the debate an impartial or at least not flagrantly prejudiced perspective on
this issue is possible at all. More to the point the method of rational reconstruction in this
context cannot presuppose specific normative criteria of rationality to assess the quality of
arguments raised in the debate, as these criteria and their legitimacy are themselves a cen-
tral part of the issue in dispute. To counter or at least be aware of this problem Habermas’
conception of this method was preferred here to the view of Lakatos. For, whereas Lakatos
assumes a uniform and allegedly a-historical concept of rationality to assess scientific pro-
gress, it is the explicit aim of Habermas’ idea of rational reconstructions to enable a con-
scious and dynamic learning process not only within various social or intellectual practices
but expressly also with regard to their prevailing criteria of rationality. This interpretation
implies that rational reconstructions by definition can be criticized and are always fallible,
while at the same time they have to be recognizable and acceptable for the actors involved.
Although, as I have argued in Chapter 4, Habermas rather overestimates our ability to ra-
tionally resolve (intellectual) conflict in this way, at least his methodological views on the
matter show a clear sensitivity to the complexity of this issue.

Part 1: Organizations of knowledge

The analysis offered here of the concept of incommensurability and of the development of
Kuhn’s thought on the matter has focused primarily on the partiality issue in paradigm
relations. To adequately understand the apparent historical persistence of this phenomenon
in scientific practice, as exemplified for instance in the organization studies debate, the
aspect of axiological incommensurability and the concomitant issue of (scientific) rational-
ity in my view have to be given precedence over the semantical disparity of paradigms and
the issues of conceptual relativism and interparadigmatic communication, in spite of the
fact that in organization studies and philosophy alike attention has been directed largely to
the latter. Regrettably Kuhn even followed his critics in this respect, although he has al-
ways persisted in expressing the central importance of incommensurability to account for
the historical dynamics of scientific development and specifically for its rationality.

In Chapter 2 the development of Kuhn’s thought on incommensurability has been traced to
clarify its nature and account for the vicious partiality of paradigm relations. Many have
believed that Kuhn eventually abandoned his original and allegedly more radical views in
response to his critics. But Kuhn has always denied this. A number of objections he has
simply dismissed as misapprehensions. First of all Kuhn never defended an unbridled cog-
nitive relativism. Secondly, he never claimed that mutual understanding is impossible
across paradigm boundaries nor that translation failure among paradigm vocabularies af-

218



Summary

fects each and every concept. Therefore his later comment that the semantical disparity
between paradigms is usually restricted to a ‘local’ network of interrelated concepts is no
‘concession’ but just a matter of common sense, although for that matter no less serious.
Thirdly and most importantly, incommensurability according to Kuhn by no means entails
the irrationality of scientific practice; indeed, according to him we need it to rescue and
explain the very rationality of its development, although Kuhn due to his uneasiness with
externalist, knowledge-political arguments later tried to justify this claim primarily on se-
mantical grounds. Kuhn also remained insecure on the nature of social science. Contrary to
his original view of paradigm shifts he did however concede that the historical develop-
ment of science more likely resembles a process of intellectual speciation than of mutation,
much as the normal situation in the social sciences indicates. Cognitive specialties histori-
cally seem to consciously opt for separate paths of development, existing next to and com-
peting for resources with one another, but at the same time in sharp intellectual isolation
from established disciplines to ward off assimilation and assure their own integrity, which
Kuhn now deems a necessary condition for cognitive progress. In this sense he agrees with
Biagioli that non-communication between paradigms is more a question of strategy than
impotence. In line with this, however, the prominence of arguments expressing divergent
knowledge-political ideals as standards of good scientific practice on which the choice
between rivaling conceptual frameworks can be founded, unmistakably becomes all the
more clear.

Two classical sources underscore this point and its relation to the vicious partiality of
paradigms. Kuhn’s fundamental intuition, which he derived from the mathematical notion
of incommensurability (originating in the Sth century BC) and extrapolated to science in
general, is that the rational justification of knowledge claims irrevocably depends on the
standards by which we judge them, just like the determination of the size of quantities in-
escapably depends on the unit of measurement chosen. As a result of this standard depend-
ence we cannot pass off responsibility for the truth of knowledge completely to its object,
i.e. we cannot externalize it to some allegedly unambiguous empirical reality. The Py-
thagorean assumption of a perfectly organized cosmic universe, needed to justify the feasi-
bility of this externalization strategy and constitutive of the traditional ideal of science to
construct a consistent and reliable body of established knowledge, fundamentally remains
an idea of reason, open to a variety of (incompatible) conceptualizations and assessment
standards for which reality nor reason can provide compelling criteria of choice. Therefore
specific criteria of rational belief can only be founded on definitions of rationality already
embodying those criteria. In line with this Kuhn defends an antagonistic scientific plural-
ism reminiscent of the ancient skeptical argument proposed by Sextus Empiricus, known
as the problem of the criterion. Paradigms thus constitute ultimately self-justifying epis-
temic-normative visions of reality and scientific practice representing ‘incompatible modes
of community life’. For Kuhn, however, this does not entail a boundless scientific relativ-
ism. He never denied that paradigms are rationally comparable or that universal, a-
historical and impartial standards of rationality exist to perform this comparison. But he
does insist that these will usually not be able to compellingly decide and rationally settle
the choice between rivaling paradigms. Concrete and tangible criteria that do dictate a spe-
cific choice, paradigms will therefore usually have to derive from or simply postulate
themselves. Paradigm choice as a result takes the form of a dilemma in which paradigms
each propose their own rationally motivated but simultaneously incompatible and self-
serving value priorities. The implied /ack of rationality often perceived in this axiological

219



Summary

aspect of incommensurability would only be averted, as Nussbaum has shown, by the basi-
cally Platonic project of establishing an exhaustive and encompassing hierarchy of values.
But Kuhn, like Nussbaum, emphatically denies that such a hierarchy can ever be impar-
tially and objectively established or that its absence necessarily thwarts the rationality of
science, however much this may frustrate our most deeply nursed hopes and cherished
expectations about the life saving role of science and rationality in human affairs.

To escape from this conclusion many critics have challenged the extent of Kuhn’s episte-
mological idealism and sought reassurance in the reestablishment of stricter limits to the
range of admissible conceptual contrast. Chapter 3 has addressed these criticisms regarding
the semantical aspect of incommensurability, more particularly the problem of translation
failure between paradigms and the idea that truth inevitably depends on the conceptual
scheme in which knowledge is couched. Kuhn’s evolutionary Kantianism in this respect
implies that our knowledge and perception of reality are dependent on the lexicon we use
and that the structural disparity between conceptual frameworks fundamentally obstructs
their translation into a common language without change or loss of meaning, which would
allow an impartial comparison of their empirical consequences. It even blocks a complete
expression of their mutual conceptual difference. According to Davidson, however, this
notion of complete or even partial translation failure is grossly incoherent. For if we cannot
exactly express the difference between conceptual schemes and plot it on a commonly ac-
cessible (empirical) coordinate system, how can we say they are different at all? Thus
Davidson claims that the notion of difference presupposes a shared basis of commonality
which also provides a minimal ground for mutual understanding. Kuhn’s view would ef-
fectively imply that diverse schemes can all organize and represent the world coherently,
allowing for the existence of incompatible truths. Kuhn objects, however, that Davidson
rather bluntly confuses the ontological commitments embodied in a lexicon through the
identification of conceptual similarity and contrast sets together with the accompanying
lawlike expectations, with the structure of reality izself. Davidson’s principle of charity, i.e.
the claim that we can only make sense of difference by interpreting in a way to optimize
agreement, may be needed to hypothetically gain an entirely fallible and largely ethnocen-
tric access to the worldview of others, it can by no means provide a language-independent
access to objective reality itself. Davidson even pushes the ethnocentrism entailed in his
principle of charity so far, that he would deny others the faculty of ‘speaking a language’
(and by implication the ability of rational thought) if their worldview or lexicon proves to
be untranslatable into our own language. According to Kuhn, however, translation is not a
prerequisite for understanding at all. It’s exactly the other way around. Understanding the
lexicon and worldview of others requires at most that people are able to learn and distin-
guish various (untranslatable) languages and can effectively become bilingual, however
much this can lead to confusion and especially in science compels us to choose between
competing frameworks. In this respect Kuhn regards the existence of incompatible para-
digms as the most prominent cause for the ever increasing specialization in the sciences.
Kuhn’s epistemological stance, however, does imply that the truth of our beliefs is highly
determined by lexical structure, as the meaning of concepts (their intension) determines
their reference (extension), i.e. the things we are talking about. Thus extension follows
intension. For Kuhn this does not mean that we have complete mental control over reality,
as lexically contingent conjectures can easily and certainly be refuted by experience, but
admittedly this descriptive theory of reference leaves much room to arbitrarily stipulate
definitions of terms, giving the scientific community in general a strong institutional power

220



Summary

base within society to impose favorable views and interpretations of reality. Opposed to
this descriptive theory of reference Putnam, Kripke and Donnellan have developed a causal
theory to provide concepts with a certain referential constancy that is immune to theory
change and thus to safeguard a level of metaphysical realism in which the nature of things
does not depend on the quality and level of our knowledge of them. In this theory (natural)
kind terms are viewed as rigid designators, whose reference is not determined by theory
but by a limited number of original samples baptized with a given name and a primitive
ontological relation of sameness-of-kind linking later encountered samples of a kind to the
original exemplars. Here intension, i.e. the quality of our description of things, purportedly
follows extension again, thus effectively restoring the sought-after objective empirical test-
ability of our descriptions and claims to knowledge. Kuhn has rightly pointed out, how-
ever, that even for natural kinds (like ‘water’ and ‘planet’) this extensional immunity has
historically proven to be quite limited. According to Sankey for theoretical terms the use of
descriptive indicators is even indispensable for identifying samples. Schwartz insists that
this is all the more so for nominal kinds (‘pain’, ‘organization’, ‘rationality’ etc.) and con-
cepts denoting intentional behavior, that are so prominent in social studies. Satisfying a
description thus uniquely determines membership of a class of entities or actions, even
though for specific samples this entails that different descriptions can imply referentially
incompatible memberships. As indicated, for Kuhn this does not mean that users of inc-
ommensurable conceptual frameworks should necessarily misunderstand one another or
cannot communicate successfully, although the disparate structure of their lexicons does
prevent the possibility of co-referential translations. This necessarily implies that speakers
cannot expect to devise a new language in which both original languages can be translated
without loss or change of meaning. Two incommensurable languages cannot both be
commensurable with a new, third one. In science this irreducible disparity compels a
choice between frameworks under penalty of inconsistency. But the intellectual sterility
and mutual aversion this causes between proponents of competing paradigms, according to
Kuhn is no sign of irrationality. The absence of an objective basis to assess the theoretical
and practical merits of various paradigms leaves us fundamentally free to choose, but this
does not mean that there are no good reasons for choosing nor does it prove our unmis-
takably defective or bounded rationality.

Subsequently, in Chapter 4, attention was given to this problem of scientific rationality.
This issue is directly related to the axiological aspect of incommensurability, i.e. the value-
infused character of paradigm or theory choice in science. Ultimately, the objective of this
analysis was to show how received views of science and rationality try to ‘externalize’ the
justification of truth claims beyond the responsibility of the persons stating those claims.
The importance of Kuhn’s views on incommensurability is that to a significant extent this
externalization strategy is rejected. Unfortunately, Kuhn never sharply articulated his view
of (scientific) rationality. In 1970 he claims ‘something must be wrong’ with our standard
conception of it, if we want to make sense of the historical development of science as a
rational enterprise. By the end of his career Kuhn still regards incommensurability as an
essential condition for the rationality of cognitive evaluation, but by then he interprets it
primarily from a semantical angle. Due to Kuhn’s internalist disposition its axiological
component, the standard variance between paradigms, with the years is displaced more and
more into the background. To flesh out the conception of rationality implicit in his theory
and based on the striking resemblance between his views on theory choice and the con-
cepts of value incommensurability developed by Joseph Raz and Bernard Williams, my

221



Summary

analysis in this chapter has suggested that Kuhn comes even closer to the postmodern view
of rationality held by Lyotard than to a Habermasian communicative conception of ration-
ality.

The pivotal point of my analysis is found in Kuhn’s claim, that there can be no question of
a real choice between paradigms, unless there are good reasons for all available alterna-
tives. In science therefore (as in many everyday problems) we will always be making
choices knowing that there are good reasons and rational considerations for the options we
don’t choose, which are not and cannot be disqualified or neutralized by the choices we
actually make. Based on this claim Kuhn both dismisses the Popperian notion of crucial
experiments in science and the reduction of paradigm choice to a trade-off through the
application of some uniform algorithmic assessment standard. Both strategies, being based
on a traditional utilitarian view of instrumental rationality, according to Kuhn commit a
grave injustice to what is actually at stake in paradigm choice. But also the consensus of a
scientific community that Kuhn regularly invoked in his earlier work, later on becomes
ever less indicative of the rationality of scientific development. In the language game of
science the assessment of the appropriateness of our convictions cannot be externalized
either to an allegedly objective reality or to a ‘universal’ consensus among peers. Of
course, as Kuhn claims, it is obvious that in science we will be wise to recognize ‘the con-
straints of experience in the absence of good reasons to the contrary’, but the arguments we
exchange with our intellectual opponents in a debate over theory choice inevitably refer to
value-mediated judgements on the relevance of problems, conceptual frameworks and en-
countered or experimentally fabricated facts. As such, however, these cannot disqualify
conflicting judgements of relevance made by our opponents. According to Raz these con-
flicting judgements reflect weighty and very different reasons for choice, that cannot be
mutually resolved but do not justify an overarching judgement of indifference or rough
equivalence either. Thus between incommensurable options according to Raz reason can-
not guide or determine our choice, but that does not mean any choice by implication is
irrational. For choices like these are not based on a lack of good reasons, but to the con-
trary are made in the awareness of their abundance. Therefore incommensurability does
not point to the limitations of our rationality, but must be seen as its inherent product
which leaves us fundamentally free to choose, although that doesn’t make any choice less
significant or problematic. According to Williams this view of incommensurability in-
volves an irreducible pluralism of conflicting values, that cannot be resolved through a
universal or even an impartial standard and entails irreparable loss, as various ‘good rea-
sons’ —incompatible as they are— cannot be crossed off against one another. For some ra-
tional choices there is no neutral referee to mediate between the conflicting values in-
volved.

The conception of practical reason implied in this view of value incommensurability obvi-
ously contradicts a traditional utilitarian or cognitivistic view of instrumental rationality,
that unduly pretends to be able to reduce the number of rationally acceptable options in any
choice situation to only one, however minimal (and therefore more vulnerable to slight
changes in our assessment standards) the overall difference between various options may
thus become. But it is also at odds with the communication-theoretical conception of ra-
tionality proposed by Habermas, as the latter insists that a rational as opposed to an em-
pirical or strategic mediation between conflicting options by definition must be impartial.
Although Habermas clearly supports the idea of a legitimate plurality of values and world-

222



Summary

views as well as their relatedness, his normative demand of communicative symmetry to
enable the achievement of mutual understanding and rationally motivated consensus also
denounces the possibility of rationally (i.e. impartially) irremediable value conflict, thus
circumventing the threat of incommensurability. From this perspective it is precisely the
idea as stated by Kuhn and Biagioli that parties to a conflict may legitimately and ration-
ally refuse to enter into a mediation effort, which Habermas finds unacceptable. Lyotard in
his turn reproaches Habermas on this point for still adopting a limited and ‘totalizing’ con-
ception of rationality. Instead he advocates the essential and irreducible plurality and frag-
mentation of rationalities embodied in the heterogeneous language games and dispersed
discourses we are involved in. Lyotard’s pointedly worded paraphrase of modernity: “Co-
operate, be commensurable or get out!” succinctly and saliently draws attention to the two-
faced normative appeal embodied in modernist conceptions of rationality, whether instru-
mental or communicative. Incommensurability, conceived as the impossibility to avoid
conflict and the necessity that any judiciary is biased, for Lyotard ultimately is a matter of
justice that puts the honor of reason itself on the line, but then precisely through the unwar-
ranted presumption that it could always escape or impartially settle any dispute. Thus he
shows how strongly our modern views of science and rationality are entwined with our
need for harmony, social unity and security as well as with our basic political ability to
tolerate irresolvable difference. For according to him it is the horror and fear of incom-
mensurability that constantly stirs up the call for a well-organized unity. Under the specu-
lative banner of a universal rationality, the violation of which justifies social exclusion,
unity and consensus apparently have to be constantly arranged, fabricated and organized.
That is why, according to Lyotard, such universal pretensions are essentially totalitarian.
Although apparently far less conscious of or prepared to face the political and ideological
ramifications surrounding the concept of incommensurability, it is clear that Kuhn’s in-
creasing awareness of the importance of difference and dissensus for scientific develop-
ment and his incessant emphasis on the viciously partial and self-justifying structure of
paradigms show a stronger resemblance of his implicit conception of scientific rationality
with the postmodern views of Lyotard than with those of Habermas. Thus Kuhn has al-
ways insisted that a rationally justified choice between paradigms requires that we under-
stand both sides and appreciate their differences, so we can know what is at stake. But he
has also emphatically denied that such choice in order to be rationally justified, demands
that we should be able to translate views into a common language without residue or loss
or to reach consensus with our opponents, so that ultimately the number of rationally ad-
missible alternatives at any moment can and should be reduced to only one.

Part 2: Knowledge of organizations

In the second part of this study the conception of incommensurability elaborated above has
been confronted with the debate on this issue in organization studies. Based on a rational
reconstruction of this debate the aim of this confrontation has been to show how incom-
mensurability constitutes an intricate threefold organization problem at a substantial, a
practical and a transcendental level. As such the incommensurability issue indeed irrevo-
cably touches the heart of organization studies as a discipline and shows why the fascina-
tion of many organization scholars with this concept is entirely justified and indispensable
for the intellectual and professional development of the field.

223



Summary

In Chapter 5 the arguments are unraveled based on which the incommensurability debate
as a specific extension of the paradigm struggle in organization studies has been con-
ducted. This reconstruction had to remain largely descriptive, because in the selection and
analysis of the arguments proposed we had to abstain from invoking some preconceived
notion of rationality and scientific respectability to judge them. After all, the choice of cri-
teria defining the rationality and scientific value of arguments constitutes an integral part
of the dispute between the organizational paradigms at hand. But even the identification
and distinction of these paradigms as such has proven not to be a neutral, paradigm-
independent undertaking. The alternative organizations of the substance of organizational
knowledge itself, as exemplified in the paradigm models proposed by Burrell and Morgan,
Pfeffer, and Astley and Van de Ven, already appear to be inconspicuously inspired by the
value-laden knowledge-political ideals contained in the paradigmatic preferences of their
designers. While Pfeffer primarily wants to rid the garden of organization studies of all
kinds of ‘weed’ impeding the bloom of the laboriously cultivated functionalist crops of
organization studies, Burrell and Morgan by contrast consider the dominance of function-
alism itself as the kind of vegetation threatening to overgrow other more exotic plants in
the field. To prevent this, the garden therefore has to be divided into strictly separate and
protected biotopes to secure and stimulate the development of new organization theoretical
seedlings. Astley and Van de Ven in their turn prefer a natural and uninhibited cross-
fertilization of various views in organization studies, and in their distinction of different
approaches presuppose their symbiotic relationship from the start, not taking the threat of
suppression of vulnerable botanical species very seriously. This arbitrary selectivity in the
organization and distinction of organizational approaches has a number of remarkable con-
sequences. Firstly it implies that depending on the dimensions used organization theories
that are grouped together in the same paradigm in one model and by implication would not
be incommensurable, in another model are separated under different paradigms and conse-
quently are considered incommensurable. But, secondly, a given choice of dimensions also
predisposes the verdict on incommensurability in organization studies. Both Pfeffer and
Astley and Van de Ven use their portrayals of the organization theoretical landscape to
suggest that the incommensurability issue can be avoided, as was their aim from the start.
Pfeffer’s a priori focus on integration decides in advance which approaches in the organ-
izational landscape are detrimental to its development and can therefore be discarded. With
Astley and Van de Ven the encouragement of dialogue between approaches also consti-
tutes the preconceived value assumption and guiding principle of their model. Moreover,
both models limit themselves to the mainstream of established organization theoretical
perspectives in the United States. To the contrary the aim of emancipation and innovation
in the model of Burrell and Morgan has predisposed a choice of dimensions reflecting
sharp oppositions, which evidently was also needed to support their claim of the mutual
exclusion of paradigms. Thus in each of these models the assessment of actual similarity
and difference and the possibility of reconciliation between competing approaches is
strongly fueled by apparent preconceptions on their desirability. To the advantage of the
Burrell and Morgan model the values behind these views at least can be explicitly visual-
ized in their model, which enables us to more or less directly map the views on incom-
mensurability onto the paradigmatic preferences of their proponents in the debate, effec-
tively showing their partiality. These views, identified as integrationism, pluralism and
isolationism within this model reflect strong ties with the functionalist, the interpretive and
the radical humanist paradigm respectively, as depicted below.

224



Summary

radical chamge

ISOLATIONIS
radical é radical
humanism = strcturali
i = /m’\ )
>3
o SCIENCJ@ :
2y, 2 5
interpre t&y‘ 5 naltsm
N R \z

Clearly, the arguments considered most forceful for each of these views within the debate
are also more of an ideological nature than purely epistemological or language philosophi-
cal in kind. Although elaborate albeit sometimes rather confused attention has been given
to semantical issues surrounding interparadigmatic translation and communication and
much effort has been spent to clarify Kuhn’s true concerns in this field and understand
their implications, added insight on this score in the historical progression of the debate
has scarcely influenced the positions of participants. Nor have arguments on this level sig-
nificantly contributed to the apparently far more decisive issue, how the rationality of or-
ganizational knowledge development and progress can be secured.

Discussion of the latter issue within the debate has been clearly dominated by practical
concerns. Donaldson, the most outspoken protagonist of integrationism, incessantly
stresses the importance of the independent and objective empirical testability of paradig-
matic difference for the stability and structural integrity of society as a whole and the func-
tioning of organizations within it. For these reasons he regards Burrell and Morgan’s plea
for paradigmatic closure both socially disruptive and morally reprehensible. The unity of
organization studies for Donaldson is of the highest instrumental value to secure the ra-
tionality of collaborative action within organizations and society at large. Unity, functional
integrity and technocratic control are in fact deemed constitutive of this rationality. They
are the ‘empirical’ touchstone of rationality in human thought and action. Ultimately, func-
tionality, rationality and organization in this view even become co-extensive and equiva-
lent, mutually entailing one another. As such they demand the conformity and obedience of
every one of us, because only then can organizations in their turn adapt to and correspond
with the (cosmic) order of the world around us.

Proponents of the pluralist and isolationist convictions have strongly objected to this view.
These objections are largely of a kind in as far as both have stressed that our knowledge
cannot give us an objective and unmediated access to natural phenomena, let alone social

225



Summary

reality. That presumption is not only epistemologically naive, it is also politically perverse
when taken as a foundation for the claim that in every instance it can be objectively de-
cided within organizations, whether and how much difference of opinion can still be con-
sidered practically productive, i.e. when conflict becomes dysfunctional and may therefore
be legitimately oppressed.

The pluralist view, as defended by Reed, Hassard and others, in principle however is no
less weary than integrationists of the schismatic risks the ‘paradigm mentality’ entails for
organization studies. Invoking the Habermasian communicative model of rationality plu-
ralists generally prescribe an impartial procedure of conflict resolution through dialogue
and interpretive understanding. While this model thus stresses that our knowledge and ra-
tionality are essentially socially constructed and discursively mediated, thus allowing far
greater tolerance of the actual existence of divergent views of (organizational) reality, if
and when these views clash in concrete organizational contexts opponents in a conflict are
required to honestly try to negotiate and peacefully settle their dispute. The communicative
ground rules of Habermas’ rationality model explicitly ensure the feasibility of such ef-
forts. In this sense pluralism has always strongly opposed the alleged impossibility of such
reconciliatory efforts, falsely attributed to the defenders of incommensurability.
Isolationists like Jackson and Carter have protested, however, that the point about incom-
mensurability is not that representatives of distinct paradigms are unable (or even unwill-
ing) to communicate with their intellectual opponents or that these efforts are doomed to
failure. Their main argument is directed against the pluralist idea that conflicts between
opposing views always can and should be settled fairly and impartially, claiming that these
criteria and the aim of consensus are not in themselves constitutive of our rationality. To
enable organizational innovation and change isolationists consider the autonomy of para-
digms far more important, resisting the autocratic and basically conservative claim to uni-
versality of the rationality standards imposed by integrationist and pluralist views alike.
Paradigms can and may be legitimately assessed only within their own language and set of
value priorities.

The sharpness of the conflict between these views on incommensurability and their inti-
mate link to the underlying paradigms distinguished by Burrell and Morgan clearly under-
score the ideological nature and vicious partiality of the debate. Their mutual relation, with
special relevance for the pluralist conviction, also sensitizes us to the essentially undecid-
able difficulty of finding the right measure of unity and difference in science, organizations
and society as a whole. On a substantial level incommensurability thus poses a wicked and
vicious problem for the organization of organizational knowledge indeed.

As elaborated in Chapter 6 this substantial problem is directly mirrored in views on the
practical management of difference in organization studies as a discipline. Not surprisingly
the ideological nature of the views put forward in the debate also affects the way in which
the desired development of the field is perceived. For many incommensurability in this
respect is even seen as a scandalous affliction of their discipline, as it illustrates the appar-
ent inability of organization scholars to efficiently manage and coordinate their own pro-
fessional field of activity. Both on the level of research practice and in the organization of
the disciplinary community pluralists in particular have tried to devise instruments to rem-
edy this situation without surrendering the existing plurality of approaches and ensuring an
adequate level of interparadigmatic tolerance within the field. But these attempts, however
sympathetic, tend to structurally underestimate the intricacy of the incommensurability
issue. Indeed, the protection of interparadigmatic tolerance seems to be served better by an

226



Summary

isolationist strategy for managing diversity than by more or less half-hearted attempts at
the substantial reconciliation of views or pleas for free enterprise on the market of aca-
demic ideas. The clash of convictions from various organizational paradigms cannot be
curbed by trivializing their incompatibility.

Various proposals for multiparadigm research methods in this respect usually tend to do
just that by promising a richer and more sophisticated insight into the complexity of organ-
izational phenomena, at the same time promoting a more democratic procedure in organ-
izational knowledge production by awarding each of various paradigms a legitimate stake
in concrete research projects. Mostly, however, they also unduly assume that within such
research the conceptual disparity of paradigms can somehow be resolved without robbing
them of their characteristic identity, and that somehow they can subsequently be fused to-
gether in clear and unambiguous policy recommendations for the management of organiza-
tions involved (and all this at affordable cost of course). But none of the multiparadigm
strategies analyzed, whether sequential, parallel or otherwise provide specific practical
guidelines on how to achieve this. The problems Hassard has encountered in his well-
known research at the British Fire Service clearly illustrate the difficulties multiparadigm
strategies have to overcome to live up to these high expectations. His slightly desperate
recourse to a plea for the allotment of distinct organizational problems to the ‘best-suited’
paradigms to avoid the ultimate ‘black hole’ of relativism, even crashes the hopes on
which the multiparadigm project was erected in the first place. After all, given the incom-
mensurability of the paradigms involved the chances of mutual agreement on such a divi-
sion of labor appear extremely scant.

That these expectations seem highly vain in practice as well, is quite forcefully and evi-
dently shown, when we turn attention to the conflict between these paradigms on the man-
agement of difference in organization studies as a discipline itself. The recommendations
and arguments defended by integrationists like Pfeffer and Ackroyd to counter the frag-
mentation in the field by abolishing the paradigm mentality and enforcing conformity to a
strict set of methodological and scientific standards are completely at odds with the plural-
ist views of scholars like Weick, Czarniawska and Van Maanen to enhance the variety of
organizational research styles, to promote their dialogue and thus establish a free market of
academic ideas, however much these arguments seem counterproductive when considered
from the perspective of prudent self-interest, in as far as unregulated competitive markets
rather tend to favor ‘big’ players and have no in-built mechanisms to counter the erection
of barriers to entry for new suppliers.

Both of these approaches in my view actually represent ideal-typical and fundamentally
distinct normative attitudes towards the management of difference in organizations. More-
over, what they share in this respect is their common neglect of the practical implications
of incommensurability in the coordination and regulation of human interaction. Integra-
tionism is essentially guided by a proto-political attitude in which the functionality of di-
versity through structural role differentiation, specialization and professionalism has to be
constantly testable on its contribution to an overarching ‘mission’ or alleged ‘general inter-
est’ of the organization that is advantageous to all and provides the basis for the efficient
and controllable allocation of resources as well as a concrete and detailed operationaliza-
tion of behavioral expectations, through which every conceivable conflict of values or in-
terests can be either neutralized in advance or dismissed as being dysfunctional, allowing
its merciless repression. The most telling inspiration of pluralism on the other hand lies
exactly in the aim to counter the threat of pretensious and dogmatic intolerance embodied

227



Summary

in this functionalist pursuit of unity and to promote peaceful coexistence between different
persuasions, which also promises greater flexibility and a broader action-repertoire for
organizations to face the challenges set before them in their increasingly dynamic envi-
ronments. The perpetual (re-)negotiability and reinterpretation of realities and normative
expectations required for this, however, to ensure the preservation of the social tie and
avoid conflict can easily seduce us to trivialize our differences, enacting an attitude of in-
difference in which any practical choice becomes immaterial, and ultimately robbing us of
any direction on what to do or for that matter of any reason to enter into an open-minded
discussion of views with people of different persuasion in the first place.

Both perspectives in this way actually denie the dynamics and misconceive the essentially
conflicting nature of their positions, i.e. the incommensurability of the paradigms on which
they are founded, trying at the same time to recursively defuse its explosiveness through
their self-authorized and not always very refined views on the management of their own
profession. Isolationism in this respect embodies a practical attitude that is both more
acutely aware of the inevitability and causticity of paradigmatic conflict and also recog-
nizes and underscores the need of paradigms for self-actualization and autonomy. In its
celebration of emancipation and radical innovation, however, this view also runs a signifi-
cant risk of falling prey to the stubborn refusal to reconcile existing differences, thus si-
multaneously undermining the realization of a workeable and stable mutual tolerance be-
tween the perspectives on the management of difference in organizations and more specifi-
cally within the field of organizations studies itself.

However, in Hoogenboom’s amendment of Lijphart’s pacification model of democracy
developed within the theory of socio-political pluralism in political science, a perspective
is contained to cope with this complex organization problem. Although admittedly this
view does not promise complete reconciliation of conflicting positions —which it could not
do without bias towards these competing views— and no ultimate guarantees for the stable
development of the discipline of organization studies, it does offer the potential to (partly)
meet the ideological expectations of each of the perspectives sketched in this chapter while
it also respects the historical dynamics of developments in the discipline during the last
decades. According to Hoogenboom the success of the pacification democracy in Holland
from 1917 to approximately 1970 depended largely on its dynamic ability to cushion dif-
ferent and shifting political motives (emancipation, group integrity and social control) of
the strongly opposed and segmented religious and ideological communities of the period
both diachronically and synchronically through the establishement of an elite culture of
‘prudent leadership’ based on proportionality and cooperation in governance, while simul-
taneously maintaining strong cleavages between the rivalling communities involved. Now
that, by analogy, the paradigms within organization studies are largely emancipated and
have institutionally established themselves both internally in the form of ‘invisible col-
leges’ with their own knowledge distribution channels and methodological instruments of
social control and externally through their client networks in research and education, the
mutual recognition of this process by a consciously adopted politics of pacification like-
wise enables a prudent, proportionally managed and stable pluralism in which autonomy,
tolerance and efficiency in organizational knowledge development are meshed without
spoiling the sense of deeprooted difference between the organizational paradigms in-
volved. This organizational perspective also supports and reflects the sociohistorical argu-
ments of scientific development put forward earlier by Kuhn and Biagioli defending the

228



Summary

mutual intellectual sterility and isolation of paradigms as a precondition for optimal scien-
tific progress.

Still, as said, pacification cannot completely prevent the schismatic risks associated with
the coexistence of incommensurable paradigms. This suggests that incommensurability in
its essence —one could say: ontologically— to a significant extent resists any attempt to or-
ganize it. To explain this initimate antagonism between both concepts, in Chapter 7 the
outline of a transcendental critique of organizational reason has been presented, establish-
ing incommensurability (following Zizek) as the ineradicable sign of a traumatic reality,
that simultaneously provides the human urge to organize with its primary impulse both in
the production of knowledge and in the coordination of behavior but also confronts it with
its insurmountable limit. As such incommensurability is presented in this critique as both
the condition of possibility and the condition of impossibility of organization. The point of
departure for this analysis is the consideration that the field of organization studies has
never seriously confronted the question of the limits to our human faculty of organization.
The way organization scholars keep reminding us of the ubiquity of organizations in this
respect is more than an empirical observation; it expresses the awe and disquietude of a
sublime experience. From the early nineteenth century onwards (in the aftermath of the
French Revolution and fed by the Enlightenment and the upsurge of industrialization) an
unwavering trust in the beneficence of organizing has been virtually commonplace, a ‘you
can for you must’-attitude which has elevated organizing for individual and society to the
status of a universal precondition for a ‘good life’ and thus constitutes the ideological basis
of contemporary management thought.

To challenge this excessive postulate two tracks are followed in this chapter: one ontologi-
cal, the other ideological. In the first track Reed’s metaphysical paradox of functionalist
organization theory —the oxymoron of an ‘always already’ given complete and exhaustive
organization of the universe (cosmos) in which humanity as a constitutive part ‘always
still’ needs to find and organize its own place and destiny— is taken as a sign of the primor-
dial alienation of man as a subject (the opposition of nature and culture), that no less af-
fects and persists in non-functionalist organizational paradigms. Reed traces this organiza-
tional antinomy to Wolin’s analysis of the sublimated political agenda and communitarian
roots of organization theory to establish social integration, but mistakenly hopes to defuse
it through a pluralist epistemological strategy. Based on Lacanian psychoanalysis the point
for Zizek is, however, that the process of sense making (symbolic organization) by its very
nature presupposes a withdrawal of the subject from reality (as in the method of Cartesian
doubt) and as such only underscores his alienation in the desperate attempt to ‘heal the
wound’ that signals our ‘out of joint’ status in the universe. Thus, for Zizek, the subject
(the inaccessible, transcendental 1 of the Cogito, Lacan’s ‘barred subject’: §) as such con-
stitutes a rupture, a crack, an irrepairable structural inconsistency in the universe, that
raises the problem of social integration and of the status of the Other as subject to begin
with, while it also contains the seat of our transcendental freedom. Put consicely, in this
cosmopolitical perspective organizing —whether conceived from a functionalist or a social
constructivist ‘sense making’ perspective— ‘always already’ presupposes this primordial
alienation, this sense that ‘something is amiss’ as a purely negative and undetermined
‘problem’, and the possibility of redemption. This redemption, however, of necessity also
implies the irretrievable loss of the freedom on which the capacity to organize is founded.
Through the notion of the ‘zero degree’ of organizing Cooper has been one of the few and
surely the most notable organization scholar to come close to a transcendental exploration

229



Summary

of the limits of organizing along these lines. Following the work of Lévi-Strauss and Der-
rida he also emphasizes the precarious and essentially partial nature of organizing as a
symbolic process of in-/exclusion, that never fully succeeds in its escape from the abun-
dance of meaning, the movement of difference, characterizing the ‘zero degree’. In this
context Cooper attributes two functions to our faculty of organizing, a therapeutic and a
normalizing one, that are intended convey to the subject the reassuring impression of hav-
ing a firm point of reference, a criterion or anchor, with which the world around us can be
domesticated. Exactly in these two functions of organizing incommensurability manifests
itself as a traumatic disturbance, a moment of excess (abundance of meaning) in which the
order of criteria is undetermined and rationally undecidable, whilst organizing essentially
presupposes this decision. In this most general sense organizing by its very nature involves
the lasting subjection of a field of entities to a criterion, i.e. the imposition of difference.
Thus Cooper and Zizek each from their own perspective emphasize the not-so-benevolent,
inherently violent, forcible character of organization, the arbitrary and selfseeking unruli-
ness of its execution. From this also follows the paradoxical stake of the transcendental
question of organization, in as far as it aims to restrain this unruliness by subjecting the
faculty of organization itself to a criterion and setting it a limit. It is precisely this necessity
that there be a limit to the legitimacy of our organizational efforts together with the inabil-
ity to decide what this limit should be, that marks the inherently transgressive character of
organization.

The awareness of this crucial undecidability, of the necessary and impossible determina-
tion of this limit as an answer to the question when to stop organizing, is what radically
seperates our postmodern times from the modern hope for a positive alternative in the de-
velopment of organization studies to —as Reed formulated it— “both the hybris of ‘carry on
regardless’and the despondency of ‘anything goes’”. According to Zizek, however, the
transcendental turn in German philosophy and especially the formal character of the Kant-
ian categorical imperative has made manifest, that on a moral-political level the content of
our concepts of moral obligation or the universal Will (the common Good) is radically
unconscious. Every positive determination thereof is necessarily contingent and —most
remarkably within the communitarian (mis)reading in organization studies of Rousseau’s
contractarianism— rests on the imaginary pretense to redeem the alienation of the subject.
Zizek points out, however, that these ambitions in their execution —as was most blatantly
shown in the Jacobin reign of terror— are doomed to attain the opposite of community. To
the extent that organization requires the collective surrender to such fantasy, it had better
fail: its success would imply the ultimate social disaster, the reduction of the subject to a
thing. The lesson Wolin has drawn from Rousseau and Zizek from Kant and Hegel, is that
organization (the execution of the social contract) is not capable of creating or even sus-
taining community, unable to substitute the original pitié that brings people together. Ac-
cording to Wolin, to communicate is to commiserate. For ZiZek the point is, that cultures
do not so much share some universal set of values that enables them to communicate, what
they share is a common deadlock, point of failure. This deadlock, our common inability to
suture the wound of our alienation, refers to an ethics of restraint, the prohibition to occupy
the perverse place of the (Lacanian) Thing. It is this prohibition that sets a limit to our urge
to organize.

230



CURRICULUM VITAE

Juup Essers (1956) studeerde filosofie aan de Rijksuniversiteit Leiden (doct. 1983) en Be-
drijfskunde aan de Erasmus Universiteit Rotterdam (doct. 1987). Vanaf 1988 doceert hij
aan de RSM Erasmus University over de filosofie van de sociale wetenschappen. Van
2001 tot 2006 was hij opleidingsdirecteur van de Parttime Opleiding MSc/drs Bedrijfskun-
de van de RSM Erasmus University. Huidige onderzoeksinteresses omvatten: contouren
van een maatschappijkritische bedrijfskunde, de betekenis van incommensurabiliteit voor
management- en organisatievraagstukken, de wisselwerking tussen ideologie en weten-
schap in bedrijfskundig onderzoek en kennismanagement, de kritieck van contractualisti-
sche benaderingen in de ondernemingsethiek, politiek-filosofische erfenissen van de orga-
nisatietheorie, transcendentale organisatietheorie.

Juup Essers (1956) studied philosophy at Leyden University (grad. 1983) and business
studies at the RSM Erasmus University (grad. 1987). From 1988 he teaches at the RSM
Erasmus University on the topic of the philosophy of social science. From 2001 to 2006 he
was program director of the Evening MScBA program of the RSM Erasmus University.
Current research interests include: contours of critical management studies, the importance
of incommensurability for problems of management and organization, the interplay be-
tween ideology and science in business research and knowledge management, critical
elaborations of contractarian approaches in business ethics, the politico-philosophical heri-
tage of organization theory, transcendental organization theory.

231



Incommensurabiliteit en organisatie
De reconstructie van een academische patstelling

Het incommensurabiliteitsdebat in de organisatiekunde is een van de
meest felle en frustrerende ‘ruzies’ geweest die dit vakgebied tot nu
toe heeft gekend. Dit boek biedt een reconstructie van dit debat met
als doel de betekenis van incommensurabiliteit voor de organisatie-
kunde te verhelderen. Incommensurabiliteit, het gemis van een een-
duidig criterium voor waarheid, wordt hierbij gepresenteerd als een
organisatieprobleem bij uitstek, als onuitwisbaar teken van een trau-
matische realiteit — de oervervreemding van het cartesiaanse Cogito
tegenover de wereld —, waarin de drang tot organisatie en zingeving
tegelijk zijn primaire impuls én zijn onoverkomenlijke grens vindt.
Het eerste deel van deze studie traceert de wetenschapstheoretische
betekenis van het begrip zoals het met name in de paradigmatheorie
van Kuhn is uitgewerkt. De vicieuze partijdigheid van wereldbeelden
wordt hier niet — zoals gebruikelijk - volledig gereduceerd tot hun
disparate taalgebruik (semantische incommensurabiliteit), waaruit
problemen van interparadigmatische communicatie en de relativiteit
van wetenschappelijke kennis meestal worden verklaard. Eerder gaat
het om ‘protopolitieke’ visies op de verhouding tussen concurrerende
waarden (axiologische incommensurabiliteit) in diverse rationaliteits-
modellen en de functie hiervan bij problemen van theoriekeuze en
andere beslissingsvraagstukken (Raz). Kuhns opvattingen hebben hier
een grotere affiniteit met postmoderne rationaliteitsconcepties (Lyotard)
dan met functionalistische of zelfs communicatieve (Habermas) visies.
Ook benadrukt deze axiologische invalshoek de ‘kosmopolitieke’ inzet
van de westerse filosofie sinds Pythagoras, waarvan incommensura-
biliteit met recht als de onverteerbare, ‘extieme’ kern kan worden
beschouwd.

In deel twee is voorts de ‘schandalige’ organisatiekundige betekenis
van incommensurabiliteit gereconstrueerd. Daarin blijkt het debat
niet alleen over incommensurabele paradigma’s te gaan, het was zelf
een perfecte illustratie van de vicieuze partijdigheid die discussies
tussen incommensurabele paradigma’s kenmerkt. In praktische zin
heeft het debat zo ook pregnant het politieke onvermogen van de
organisatiekunde getoond om haar eigen interne diversiteit zodanig
te managen dat het niet door onverdraagzaamheid, onverschilligheid
of sectarisme wordt verscheurd. Op transcendentaal niveau is dit
onvermogen gekoppeld aan de gesublimeerde politieke wortels van
de organisatietheorie, waarin organisatie als universele voorwaarde
voor een ‘goed leven’ is opgevoerd, een uitgangspunt dat echter ook
maar al te snel uitmondt in een ‘monsterlijke plicht’ om gelukkig te
zijn (‘wees commensurabel of verdwijn!’). De onderdrukte vraag naar
de grenzen van ons organisatievermogen, wanneer we maar beter
kunnen stoppen met organiseren, is echter onmogelijk positief te
beantwoorden. Ze toont de radicaal onbewuste status van deze gren-
zen, maar wijst ons daarlangs ook op een ethiek van terughoudend-
heid, van niet tot het einde gaan, van ‘trouw zijn aan de breuk’
(Zizek) in ons bestaan.

Juup Essers (1956) is als universitair docent Filosofie van de Sociale
Wetenschappen verbonden aan de RSM Erasmus University.

ISBN 90-5892-133-6

|U'}-Ua-G'MMM SaIApe U dJamuQ 1739 :ubisag

|U'BXABY MMM BXYIARH :Julld



